ThPQ 148 (2000) 405-410

405

HANJO SAUER

Neue Paradigmen, alte Argumente?

Zur Fundamentaltheologie von Jiirgen Werbick

Mehr als zehn Jahre nach den letzten grofien deutschsprachigen Hand- und Lehrbiichern
der Fundamentaltheologie ist ein neuer umfangreicher Gesamtentwurf erschienen. Der
Linzer Professor fiir Fundamentaltheologie stellt das Werk Jiirgen Werbicks vor und
macht dabei auf wichtige Herausforderungen gegenwirtiger fundamentaltheologischer

Bemiihungen aufmerksam. (Redaktion)

Wer sich heute daran macht, eine
umfassende Fundamentaltheologie zu
schreiben, sieht sich mit einer Fiille
schier uniiberwindbarer Probleme
konfrontiert. Der Miinsteraner Funda-
mentaltheologe Jiirgen Werbick hat
sich dieser Herausforderung gestellt.
Das Ergebnis kann sich sehen lassen:
entstanden ist ein gewaltiges Opus von
900 Textseiten, das einen Gesamtent-
wurf der Fundamentaltheologie bietet.!
Bereits ein erster Blick in die Gliede-
rung macht deutlich, dass sich der Vf.
an den klassischen Aufbau der Traktate
halt (die Gottesfrage, die Frage nach
Jesus Christus und seinem Heilswerk
und die Frage nach der Kirche), den
zweiten Teil jedoch konsequent soterio-
logisch interpretiert.

Die Fundamentaltheologie will, nach
Auffassung des Vfs., ,Argumente zu-
sammentragen flir die Verantwortbar-
keit einer religiosen Option mit dem
Ziel, sich dem Aufweis ihrer Unum-
ganglichkeit zu ndhern — der Unum-
géanglichkeit fiir Humanitat, Wahrhaf-
tigkeit, Wahrheitsorientierung” (56). Es
geht ihr um die argumentative Klarung
der ,Intention, in der der christlich
Glaubende sich auf seinen Gott aus-
richtet und sich dementsprechend von

Gottes Wirklichkeit angehen lafit”
(58). Vier Hauptteile gliedern die Ar-
gumentation: Religion, Offenbarung,
Erlosung und Kirche. Der Gedanken-
gang entwickelt sich in einem fort-
wiéhrenden Dialog mit den Kritikern.
Dieser Dialog wird nicht nur als Auf-
gabe der Fundamentaltheologie pro-
klamiert, sondern konsequent durch-
gefiihrt.

Hauptdialogpartner sind fiir den Vf.
die Protagonisten des neuzeitlichen
Welt- und Subjektverstandnisses, ins-
besondere Kant, Hegel und als Ge-
sprachspartner nahezu allgegenwirtig
die groflen Religionskritiker Feuerbach
und Nietzsche. Fiir die Auseinander-
setzung um das Verstdndnis der Reli-
gion ist es also immer noch das 19.
Jahrhundert, das seine Schatten wirft
und seine Fragestellungen virulent
bleiben lidsst. Die theologischen Be-
zugspunkte sind vielfdltig: P. Tillich,
H.U. v. Balthasar, E. Jiingel, aber auch
K. Barth und, stiarker als Zitate und
Literaturangaben dies deutlich ma-
chen, J.B. Metz mit seiner politischen
Theologie und der Betonung der kon-
kreten Geschichte.

Der erste Teil ,Streitfall Religion” stellt
die thematische Diskussion in eine

! Jiirgen Werbick, Den Glauben verantworten. Eine Fundamentaltheologie. Herder, Freiburg 2000.
(XVI + 888) Geb. DM 88,—/S 642,—/sFr 84,—. ISBN: 3-451-26259-2.



406

Sauer/Neue Paradigmen, alte Argumente?

Reihe wichtiger Beziige: es ist ins-
besondere die Wahrheitsfrage, die in
ihrer Beziehung zum neuzeitlich kon-
zipierten Subjekt in ihr Recht ein-
gesetzt und der alle argumentative
Beachtung zugewandt wird. Dem ent-
sprechen die Uberschriften: ,Die Wahr-
heit im ,Nicht-Anderen’”, , Die Wahr-
heit der Anerkennung” und erst ver-
mittelt durch diese Gedankenginge,
die den elementaren Anliegen von
Freiheit und Emanzipation Rechnung
tragen, ,Wahrheit in der Beziehung
zum Absoluten?”. Zu den grofien Vor-
ziigen der Argumentation gehort es,
dass sie nicht willkiirlich eine be-
stimmte Semantik als giiltig voraus-
setzt (wie dies gerade im kirchlichen
Sprachgebrauch, der sich mehr oder
weniger bewusst die Definitionsgewalt
anmaflt, eine kommunikative , Erbsiin-
de” darstellt), sondern in groer Wach-
samkeit immer die Ambivalenz der
Semantik mitbedenkt und sich um die
Klarheit einer Unterscheidung miiht.

Am Beispiel des ,,autoritdren” Charak-
ters der Religion sei deutlich gemacht,
was gemeint ist. In der Analyse von
Erich Fromm wird die Unbedingtheit
der Gottesbeziehung, die fiir die jii-
disch-christliche Tradition charakteris-
tisch ist, beschrieben als ,Urwirklich-
keit jener autoritiren Religion, die die
Anerkennung eines hochsten, unsicht-
baren Machthabers fordert” (87). Eine
solche Analyse gilt es ernst zu nehmen
und in behutsamer Differenzierung
deutlich zu machen, dass dieser von
Fromm konstatierte autoritdre Charak-
ter sich nicht notwendig aus dem
Gottesbegriff selbst ableitet, sondern
sich geschichtlich geradezu im gegen-
teiligen Sinn als Inbegriff von Emanzi-
pation und Befreiung gegeniiber ver-
sklavenden Méchten erwiesen hat. So
hat sich die Theologie an dieser Tradi-
tion und nicht an jener anderen auto-

ritaren Verhaltens zu orientieren, die es
unbestreitbar in der Glaubens- und
Kirchengeschichte von Anfang an
ebenso gab und gibt (moglicherweise
sogar als ,Normalfall” einer sich
»glaubig” definierenden Gottes- und
Autoritatsbeziehung!). :

Gebiihrender Raum wird der seit Max
Weber und Niklas Luhmann aufgewor-
fenen Frage nach der Funktionalitat
der Religion gegeben. Fragen ergeben
sich bei der vom Vf. als Leitfaden sei-
ner Argumentation entwickelten Krite-
riologie der Religion (75), die — wie ein
kurzer Blick zeigt — ganz und gar vom
christlichen Glaubensverstdndnis her
entworfen ist. Ware es nicht richtung-
weisend - trotz der unbestreitbaren
Schwierigkeiten, denen ein solches
Projekt begegnet — in einer intensiveren
Einlassung mit der Religionswissen-
schaft bei der Entwicklung einer sol-
chen Kiriteriologie die systematische
Absicht mit zu bedenken, Theoriebil-
dung im Hinblick auf das Verstehen
der groflen Weltreligionen und den
Dialog mit ihnen zu betreiben? Bereits
A.N. Whitehead hat im Jahr 1926 in
seiner Untersuchung ,Wie entsteht
Religion?” den Versuch einer solchen
Theoriebildung unternommen!

Als entscheidendes Resultat wird im
Kapitel ,Dialektik der Selbstbehaup-
tung — Dialektik der Moderne” fest-
gehalten: ,Gott miifite zur Sprache
kommen konnen als befreiende Frei-
heit, als jene Bedingung der Freiheit,
die menschliche Freiheit nicht ein-
schrankt, sondern im wahrsten Sinn
des Wortes hervorbringt. Nur wenn
religiose Beziehung und Freiheit sich
wechselseitig definieren, wird Gott
nicht das Nein zum Menschen und das
Ja des Menschen zu Gott nicht das
Nein zu sich selbst sein miissen; wird
der Mensch um so menschlicher sein
konnen, je mehr er auf Gott bezogen ist



Sauer/Neue Paradigmen, alte Argumente?

407

— je vorbehaltloser er Gott als den Ur-
sprung seiner Freiheit anerkennt und
sich von ihm anerkannt weifs.” (119)
Mit dieser Vorgabe des Theologietrei-
bens geht es um nicht weniger als um
das Projekt der Verséhnung neuzeit-
lichen Freiheitsdenkens, dessen Dy-
namik sich weithin gegen kirchliche
Bevormundung entwickelt hat, und
biblischer Traditionen. Kommunika-
tion wird zum Schliisselbegriff des Ver-
standnisses von Welt und Gesellschaft.
Vorwiegend geht es dem fundamental-
theologischen Religionstraktat darum,
das Absolute als dieses selbst (als das
Absolute Gottes) zur Sprache zu brin-
gen. (170) Diese Aufgabe verscharft
sich durch gesellschaftliche Rahmenbe-
dingungen, die dafiir weithin keinen
Ort oder Ansatzpunkt bieten. In kriti-
scher Sichtung des historischen Befun-
des muss man sich die Illusion ver-
sagen, es hitte jemals eine Epoche der
Menschheitsgeschichte gegeben, die
vor der Versuchung gefeit gewesen
wire, eben dieses in der Religion ange-
zielte und vergegenwartigte Absolute
so zu vereinnahmen, dass es zur Funk-
tion gesellschaftlicher Bediirfnisse ge-
macht wurde.

Den groflen Kapiteln ,Religion”, ,Of-
fenbarung”, ,Erlosung” und ,Kirche”
sind in geschickter Weise Zwischen-
reflexionen angefiigt, denen die Auf-
gabe einer reflexiven Vergewisserung
des Argumentationsganges zukommt:
,Glaube und Vernunft” (183-224),
~Die Sprache des Glaubens” (403-423),
,Glaube und Sinn” (629-653), sowie
eine Schlussreflexion ,Endgiiltigkeit
und Vorldufigkeit” (845-867), die
nochmals eine Art Standortbestim-
mung, eine Vergewisserung des eige-
nen Ortes gldubiger Existenz in der
Gegenwart darstellt. In vornehmer,
aber hinreichend klarer Form grenzt
sich der Vf. bei der Behandlung der

vernunftgemidflen Begriindung des
Glaubens von dem von H. Verweyen
unternommenen Versuch einer , Letzt-
begriindung” des Glaubens ab. Ein-
drucksvoll wird vom Vf. die Wahr-
heitsproblematik ins Spiel gebracht —
durchaus dem Erbe der grofien scho-
lastischen Theologie verpflichtet —, wo-
bei die erfolgsorientierte moderne Wis-
senschaftslogik in ihrem Wahrheits-
anspruch kritisch zu relativieren sei
(207). In einer Grundoption ist an der
Wahrheitsfrage gegeniiber allen utilita-
ristischen Konzepten festzuhalten.

Auch der zweite Hauptteil ,Streitfall
Offenbarung” muss im Horizont der
neuzeitlichen Auseinandersetzung seit
der Aufkldrung gelesen werden. Inso-
fern der Vf. ausfiihrlich die geschichtli-
che Entwicklung der Bestreitung eines
normativen Anspruchs von Offenba-
rung seit Reimarus referiert, wird die
weitgehend von den Gegnern mitbe-
stimmte kirchliche Abwehrstrategie
vor dem Hintergrund der Kontrastie-
rung von Vernunft und Geschichte
deutlich, bis hin zur Position von
Troeltsch: ,,Das Absolute in der Ge-
schichte auf absolute Weise an einem
einzelnen Punkt haben zu wollen, ist
ein Wahn...” (257). In breiter Darle-
gung kommt die Offenbarungsspeku-
lation des deutschen Idealismus mit
der hier ausgearbeiteten Kategorie der
~Selbstoffenbarung” Gottes zu Wort.
Als Defizit muss angemerkt werden,
dass von dem , Paradigmenwechsel im
katholischen  Offenbarungsverstand-
nis” gesprochen wird (281), der sich
mit dem Zweiten Vatikanischen Konzil
vollzogen hat, jedoch die theologische
Leistung im Vorfeld sowie in den Aus-
einandersetzungen des Konzils selbst
nur am Rande erwihnt wird, so dass
der lehramtliche Fortschritt des Kon-
zils nicht plastisch genug zur Geltung
kommt.



408

Sauer/Neue Paradigmen, alte Argumente?

Als Kommunikations-, Beziehungs-
und Sprachgeschehen hélt der Vf. den
Begriff der Offenbarung in der Folge
des Zweiten Vatikanischen Konzils
fest. Kritisch setzt er sich insbesondere
mit dem ,juridischen Offenbarungs-
modell” auseinander. (301ff) Das lei-
tende Erkenntnisinteresse einer dia-
logischen Erschlieffung und Entfaltung
des heilsgeschichtlichen Geschehens
wird auch in den Uberschriften des
zweiten Hauptteils deutlich: ,,Was der
Mensch sich nicht selbst sagen kann”
(295), ,Offenbarung, das Wort, das
Gott in mir spricht” (311) und ,Gottes
Wort: Herausforderung und Verspre-
chen” (324). Unter der Vorgabe, Ge-
schichte ausschlieflich als ,das Feld
des Relativen und Gleichgiiltigen, in
dem keine Rettung zu finden ist” (329)
anzusehen, wird der christliche Glaube
seines genuinen Ortes beraubt, wo Zu-
falliges und Bedeutungsvolles, Kontin-
gentes und Absolutes in eine unauf-
hebbare Beziehung zueinander treten.
»~Grundproblem einer Theologie der
Offenbarung ist [...], wie Gottes he-
rausfordernde Wahrheit zu ihm [dem
Menschen; H.S.] gelangt [...], daB sie
ihn ergreift und verwandelt.” (341,
Anm. 33)

Ein eigener Abschnitt ist der Geltung
der Absolutheitsfrage angesichts plu-
ralistischer Religionstheorien gewid-
met. Der Vf. resiimiert: , ,Absolutheit’
des Christentums heilt deshalb Abso-
lutsetzung des Logos, der sich den
Christen in Jesus Christus als der un-
tiberholbare Gott-Logos erschliefft und
sie zum Glauben herausfordert; es
kann aber nicht heiflen Absolutsetzung
der in christlichen Traditionen und
Uberlieferungsgemeinschaften unter-
nommenen Versuche, diesem Logos zu
entsprechen.”  (386f) Entsprechend
wird sprachkritisch zu Recht festgehal-
ten, dass der Terminus , Absolutheits-

anspruch” ,geradezu blasphemisch”
sei (388). Gegentiber aller — auch kirch-
lichen — Vereinnahmung des Gottes-
wortes ist strikt festzuhalten an des-
sen Unverfiigbarkeit, wie sie in dem
Abschnitt 5.6 dargestellt wird. Der
menschlichen Vernunft kommt bei der
kritischen Priifung der Anspriiche von
Bedingtem, das im Gewand des Unbe-
dingten und seines Anspruches auf-
tritt, eine gewichtige Funktion zu (397,
Anm. 70).

Eine entscheidende Rolle der Gesamt-
argumentation spielt das Kapitel
#Streitfall Erlosung” (425-627). Gegen-
iiber dem Aufbau der klassischen Fun-
damentaltheologie, die in der Darle-
gung der Stellung Christi und seines
Heilswerkes immer noch autoritdren
Strukturen verpflichtet war, erfordert
die Frage nach dem konkreten Men-
schen und seinem Heil dringliche Be-
deutung. Zentral ist die Kliarung der
Schliisselbegriffe ,Leid”, ,Schuld”,
»Stnde”, ,Opfer”, wobei eine breit dar-
gelegte Auseinandersetzung mit dem
Soteriologiemodell des Anselm von
Canterbury geschieht. Gegeniiber einer
folgenschweren Reduktion auf ,blofl
innere Befreiung” hat die Soteriologie
~die gesellschaftskritische Kraft christ-
lichen Erlosungsglaubens zur Geltung
zu bringen und die christliche Utopie
einer Gerechtigkeit als den Horizont
einer geschichtlichen Praxis zu entwer-
fen, die mehr sein will — und mehr sein
konnte — als die Durchsetzung einer
Gewalt zéhmenden balance of power”
(558). Sein Grundanliegen bringt der
Vf. auf den Begriff, dass ,die Logik der
Macht in der Soteriologie der Logik der
Verséhnung zu weichen” habe (576).
Problematisch ist die ausschliefSlich ne-
gative Verwendung des Machtbegriffs,
die ihrerseits Gefahr lauft, die um sich
greifende Enthaltung von politischem
Engagement noch zu verstirken, statt



Sauer/Neue Paradigmen, alte Argumente?

409

einen inneren Bezug von Macht und
kommunikativer Vernunft einzufor-
dern. Das zusammenfassende Schluss-
kapitel ,Erlésung im Absoluten?”
(595-627) sucht die Dringlichkeit der
soteriologischen Fragestellung noch-
mals vor dem gesellschaftlichen Hin-
tergrund anzuspitzen. Der Diskurs ruft
eindrucksvoll ins Bewusstsein, dass
solche Versuchung nicht an den Rén-
dern kirchlichen Selbstvollzugs lauert,
sondern in dessen Mitte. Die theo-
logisch mitzuverantwortende ,Unter-
scheidung der Geister” hat ihren Ort
mitten in der Gemeinde der Frommen
und nicht nur vor den Pforten des
Heiligen.

Nach der kurzen Zwischenreflexion
»,Glaube und Sinn” (629-653), die das
Soteriologiekapitel von einem anderen
philosophischen Potential her erganzt,
behandelt der Vf. als letzten Hauptteil
die Ekklesiologie. Vor aller Augen ha-
ben sich gerade in diesem Bereich der
Institutionalisierung des christlichen
Glaubens die Voraussetzungen der
Plausibilitidt entscheidend verdndert.
Entsprechend griindlich sucht der V{.
den Argumentationsgang aufzurollen.
Er geht der Kirchenkritik und deren
Voraussetzungen seit dem Umbruch
der Reformation nach. Schwerpunkte
finden sich bei Luther, im Pietismus,
bei Kierkegaard und Solowjew. Die
fundamentaltheologische Frage, die
sich dabei herauskristallisiert, ist, ,,ob
die Ekklesiogenese tatsédchlich eher der
Logik geschichtlich-sozialer Machtent-
faltungs- und Identitétsstabilisierungs-
interessen folgt als der Logik einer
gottlichen Oikonomia” (686). Ausge-
hend von der Modernismusproblema-
tik entwickelt der Vf. dann eine Volk-
Gottes-Theologie auf biblischer Grund-
lage. Der hierokratischen Versuchung
wird eine ,,inhaltlich orientierte Herme-
neutik der Nachfolge” (721) gegeniiber-

gestellt. Offensichtlich um die proble-
matischen Implikationen in aller Deut-
lichkeit in den Blick zu nehmen, behan-
delt der Vf. breit die Tradition der
,Leib Christi“-Metapher auf dem Hin-
tergrund gesellschaftlich wechselnder
Konnotationen (,Koérperschaft”, ,Or-
ganismus”, die Metapher von ,Haupt
und Gliedern”). Besonders ausfiihrlich
kommt M.]. Scheeben mit seinem orga-
nologischen Kirchenkonzept zu Wort.
Hier féllt der Befund des Vfs. beson-
ders kritisch aus: ,Die organologische
Rekonstruktion des ekklesialen Leibes
Christi fithrt zur Konstruktion einer
totalen und der Tendenz nach tota-
litdren Institution, in der fiir die Amts-
trager eine auch die familidre Dif-
ferenzierung der Elternrollen noch
iibergreifende, totale Autoritatsposi-
tion reklamiert wird.” (755) Die Rede
ist von der ,Tendenz zur Entsubjekti-
vierung des Einzelnen zugunsten eines
[...] Kollektivsubjekts”, und der Vf.
warnt mit Recht vor einer Herabwiirdi-
gung der Gewissens-Leistung der Ein-
zelnen ,zur Anpassung an das lehr-
amtlich-normativ Vorgegebene” (756).
Eingeklagt wird die kommunikative
Wirklichkeit einer Institution, die das
humane Potential der christlichen Tra-
dition in den gesellschaftlichen Prozess
einzubringen hat. Besonders bei der
Behandlung der Amtsfrage (der Repra-
sentation und des Handelns in persona
Christi capitis) wird deutlich, wie pre-
kdr sich Autoritiat (im Sinn einer ur-
spriinglichen Glaubwiirdigkeit) und
Autoritdres (sei es der Strukturen, sei
es der Handlungsweisen) gegenseitig
ausschlieffen. Wird der Anspruch des
Amtes iiberzogen, dann hat sich des-
sen vergegenwartigende Symbolprég-
nanz erledigt.

Obwohl der Begriff der ,Communio”
im gegenwirtigen kirchlichen Sprach-
gebrauch nicht selten ideologisch vor-



410

Sauer/Neue Paradigmen, alte Argumente?

belastet verwendet wird, bevorzugt
ihn der Vf. offensichtlich wegen seiner
Nédhe zum Kommunikationsbegriff,
von dem her er seine Ekklesiologie zu
entwickeln sucht. Zur Geltung zu brin-
gen ware die Lehre vom Glaubenssinn
der Gldubigen, der gegenwirtig keinen
kirchlichen Ort mehr zu haben scheint.
Gegeniiber der traditionellen Analysis
fidei sei eine deutlicher pneumatologi-
sche Komponente ins Spiel zu bringen
(805, Anm. 61). Wenn der Vf. feststellt,
dass die ,Selbstbezogenheit kirchlicher
Kommunikation” zum verréterischen
»~Kennzeichen kirchlicher Mutlosig-
keit” wird (811), dann muss nach-
driicklich an das Gesamtprogramm
des Zweiten Vatikanischen Konzils
erinnert werden, wo gerade die Balan-
ce der Perspektive ad intra (Lumen gen-
tium, Dei verbum) mit der Perspektive
ad extra (Gaudium et spes) die Selbstre-
flexion davor bewahrt, zur autistischen
Nabelschau zu werden. Die Kirche des
Konzils macht sich die groflen Aufga-
ben und Sorgen der Menschheitsfami-
lie zu eigen und bietet ihren Beitrag zu
deren Losung an. Kritisch muss gefragt
werden: Kommt die Kirche im Sinne
des konkreten, gegenwirtig lebenden
Gottesvolkes insbesondere der Zwei-
drittelwelt tatsdchlich konkret genug in
den Blick, seine ,Freude und Hoff-
nung”, seine , Trauer und Angst“? Blei-
ben die epochalen Fragen nach Armut
und Unterdriickung, Ausbeutung und
Neokolonialisierung, Christenverfol-
gung (durch Christen) und Terror im
Blick? So wichtig es ist, sich an kontra-
produktiven und falsche Praxis be-
griindenden theologischen Theorien
kritisch abzuarbeiten, perspektivisch
muss deutlich bleiben, wofiir die theo-
retische Anstrengung geschieht und in
welcher Absicht.

Zusammenfassend: Jiirgen Werbick ist
nicht nur ein ungemein belesener Au-

tor, wie die zahlreiche, in den Diskurs
eingearbeitete Literatur zeigt, sondern
auch selbst ein fleiffig publizierender
Theologe. (Vgl. die Literaturhinweise
882f.) Die im Titel provozierend ge-
duferte Unterstellung (Neue Paradig-
men, alte Antworten?) wird von ihm
souveran falsifiziert. Eher fragt man
sich, ob nicht auf weite Strecken griind-
lich und kenntnisreich im Rahmen der
alten Paradigmen argumentiert wird.
Werden — und auch diese Frage ist an
das Fach als Ganzes zu richten — im
Sinne der prophetischen Forderung
von Johannes XXIII. die Zeichen der
Zeit erkannt, die gelegentlich auch
dazu zwingen, alte Fragestellungen auf
sich beruhen zu lassen, um die ganze
Kraft neuen globalen Herausforderun-
gen zu widmen? Welche theologischen
Projekte stehen vordringlich zur Bear-
beitung an? Wo ist der Praxis des Glau-
bens und des Lebens des Gottesvolkes,
besonders jener Gruppen, die am radi-
kalsten von einer stindigen Existenz-
bedrohung betroffen sind, auf der
Ebene wissenschaftlicher Theologie
Beistand zu leisten? Werbicks Funda-
mentaltheologie ist als Ganze nachhal-
tig zu begriilen. Sie bietet den breiten
Blick auf einen fachlichen Diskurs, wie
er in dieser Sorgfalt von einem einzel-
nen Autor noch nicht geleistet worden
ist. Zu wiinschen sind dem Werk moti-
vierte Leser und Leserinnen, die sich
weder von der Quantitiat noch von der
geforderten Anstrengung des Begriffs
abschrecken lassen und sich konse-
quent einarbeiten, auf diese Weise
Fundamentaltheologie zu betreiben.
Im Untertitel des Werkes ist davon die
Rede, dass der Vf. ,eine” Fundamen-
taltheologie vorlegt. Am fruchtbarsten
wiirde sie dann rezipiert, wenn sie
neue mutige Versuche, sich der Verant-
wortung des Glaubens heute zu stel-
len, provozierte.



