26

ThPQ 149 (2001) 26-32

HUBERTUS BRANTZEN

Nur Beheimatete konnen Heimat schenken

Die Suche nach einer zeit- und evangeliumsgemifSen Pastoral wird ohne Aufmerksamkeit
fiir die Frauen und Minner, die im Dienst der Seelsorge stehen, idealistisch und lebens-
ferne Theorie bleiben. Der langjihrige Ausbildungsleiter fiir Kapline und Pastoralassis-
tent(inn)en im Bistum Mainz und Professor fiir Pastoraltheologie am dortigen Priester-
seminar zeigt Perspektiven, wie in dem spannungsvollen Feld heutiger Pastoral die
Seelsorger und Seelsorgerinnen geistliche Orientierung finden konnen. (Redaktion)

Die fliichtige Begegnung

Ich eilte wihrend der Rushhour durch die
Mainzer Innenstadt zu einer Konferenz.
Gedankenverloren blickte ich im Laufen an
der Menschenmenge vorbei, die an mir
entlangzog. Man kann bekanntlich viele
und vieles sehen und an sich voriiberziehen
lassen, ohne wirklich wahrzunehmen. Das
war — im Nachhinein reflektiert — mein
Empfinden. Und dann tauchte in der Men-
ge das Gesicht eines jungen, asiatischen
Mannes vor mir auf. Es war ein nachdenk-
liches, verkrampftes, sorgenvolles Gesicht.
Der Mann blickte genauso durch die Men-
ge hindurch, wie ich es bisher getan hatte.
Und doch nahm er wahr, dass ich ihm mit-
ten ins Gesicht sah. Er blickte erstaunt auf.
Ich lichelte ihn an. Da entkrampfte sich
sein Gesicht. Er lichelte zuriick. Eine Be-
gegnung, die etwa eine Sekunde dauerte
und trotzdem bis heute vor meinem geisti-
gen Auge lebendig geblieben ist. Ich werde
diesen Menschen wohl nie mehr wieder-
sehen. Doch entstand in dieser Sekunde das
Gefiihl und die Erfahrung echter, mensch-
licher, bereichernder Begegnung, einer Be-
reicherung nach beiden Seiten.

Vielleicht ist eine solche oder dhnliche
Erfahrung paradigmatisch und typisch
fur viele Begegnungen in der Seelsor-

ge. Gesprache anlasslich einer Trau-
ung, einer Taufe oder vor einer Beerdi-
gung dauern zwar ldnger als eine
Sekunde, doch erfahren sie viele Seel-
sorger als fliichtige Begegnungen.
Nicht selten bleibt der fade Geschmack
zuriick, bei den meist organisatori-
schen Absprachen zu wenig seelsorg-
lich getan zu haben. Selbst langfristig
angelegte Begegnungsprozesse, wie
etwa die Vorbereitung auf die Erstkom-
munion mit vielen Treffen und Pro-
grammen, produzieren jedes Jahr neu
die Frustration, nur bei wenigen Kin-
dern und Eltern eine festere Bindung
an die Gemeinde zu erreichen.

Mit diesen Erfahrungen befinden sich
die Seelsorger in bester Gesellschaft
mit dem, in dessen Namen sie ihren
Dienst tun. Auf seinem Weg nach Jeru-
salem begegnet Jesus zehn Aussétzigen
(Lk 17,11-19). Diese bleiben ,in der
Ferne” stehen und erbitten sein Erbar-
men. Und Jesus heilt sie sozusagen aus
der Ferne: Wiahrend sie zu den Pries-
tern gehen, werden sie rein. Einer kehrt
zuriick, um sich zu bedanken. Man
hort die Enttduschung aus den Worten
Jesu: ,Es sind doch alle zehn rein
geworden. Wo sind die iibrigen neun?”
100 Prozent hatten Kontakt mit ihm,



Brantzen/Nur Beheimatete kénnen Heimat schenken 27

10 Prozent kehren wieder, um Gott die
Ehre zu geben. Ein Zahlenverhiltnis,
das durchaus auch in unsere heutige
pastorale Situation passt.

Das kurzfristige, fliichtige Angebot der
Niahe und Begegnung, ja der Heilung,
ist also nicht umsonst, wenngleich es
selbst beim Herrn der Seelsorge und
der Seelsorger Enttduschung auslost.
Die Seelsorge ,,aus der Ferne” — an den
~Fern-Stehenden” — ist eine Seelsorge
an Menschen, die dem Seelsorger an
den Weg gestellt sind. Erfolg, Ertrag
oder Sinnhaftigkeit dieser fliichtigen
Begegnung bleiben dem Seelsorger in
der Regel verborgen, sind aber — aus
glaubiger Perspektive des Seelsorgers —
ein Mosaikstein in der Lebenskon-
zeption der betreffenden Menschen.
Darum hat niemand das Recht, eine
solche Begegnung abzuqualifizieren.

Das Angebot der Beheimatung

Eine 36-jihrige Frau meldet sich bei ihrem
Pfarrer zum Gespriich. Sie ist in der
Gemeinde bekannt, da sie bei der Vorberei-
tung zur Erstkommunion ihrer beiden
Sohne als Gruppenleiterin mitarbeitete. Sie
fragt nun beim Pfarrer an, welche Moglich-
keiten einer weiteren Mitarbeit in der
Gemeinde fiir sie bestiinden. Sie berichtet,
wie sehr sie sich wihrend des Vorberei-
tungsprozesses zur Erstkommunion in die
Gemeinde integriert gefiihlt habe. In den
beiden letzten Jahren sei sie irgendwie
heimatlos geworden. Sie gehe zwar jeden
Sonntag mit ihrer Familie zum Gottes-
dienst. Doch sie fiihle deutlich, dass das
nicht alles sein konne. Der Pfarrer fragt
nach, was sie sich wiinsche. Ihre Antwort:
»Ich mdchte etwas fiir meine Glaubens-
vertiefung tun. Ich mochte mich mit ande-
ren intensiver iiber den Glauben und iiber
Glaubenserfahrungen austauschen.” Diese
Begegnung ist Anlass, eine neue Ehepaar-
gruppe in der Gemeinde zu bilden, die sich

nicht nur zu gesellschaftlichem Zusam-
mensein, sondern vor allem zu Glaubens-
gesprichen trifft.

Hier zeichnet sich eine andere Spur
seelsorglichen Tuns ab, namlich die
der aktiven Gemeindebildung und des
Gemeindeaufbaus. Diese Frau sucht
ausdriicklich die Beheimatung in der
Gemeinde, sucht die Gemeinde als Le-
bens- und Glaubensort. Gliicklicher-
weise versteht der Pfarrer die Anfrage
nicht als einen Angriff auf die Giite
seiner Sonntagspredigt oder als Kritik
am Angebot der Gemeinde. Er hort
vielmehr in den Wunsch der Frau
hinein, fragt in gut jesuanischer Weise
nach: ,,Was willst du, das ich dir tun
soll?” Das eroffnet die Moglichkeit,
einen neuen, wichtigen Stein in den
Bau der Gemeinde einzufiigen.

Differenzierte Pastoral

Die voranstehenden Beispiele machen
deutlich, dass die angedeuteten Wege
seelsorglicher Téatigkeit nicht gegen-
einander ausgespielt werden diirfen.
Beide sind authentische Wege der Seel-
sorge.

Die Beispiele zeigen zugleich zwei —
auch von der Pastoral Jesu selbst legi-
timierte — Grade der Identifikation mit
der Gemeinschaft der Glaubenden.
Jesus lasst sowohl die fliichtige Begeg-
nung und die ,undankbare” Inan-
spruchnahme seiner heilenden Kraft
als auch die freimiitige Nachfolge in
seinem Jiingerkreis zu. Er nimmt die
verschiedenen Identifikationsgrade
ernst: die ,,vielen”, die ihm zustrémen,
um sein Wort zu horen; der engere
Kreis von Jiingerinnen und Jiingern,
die ihn zeitweise begleiten; der Kreis
der Zwolf, die er in besonderer Weise
unterweist; die kleine Gruppe von
Petrus, Jakobus und Johannes, denen
er in bestimmten Situationen, etwa bei



28 Brantzen/Nur Beheimatete konnen Heimat schenken

der Verklirung oder am Olberg, eine
besondere Néhe gewéhrt oder zumu-
tet; oder die Freundesbeziehung zu
Maria, Marta und Lazarus, bei dessen
Tod seine Trédnen die menschliche, ja
rithrende Néhe ausdriicken.
Manchmal weist Jesus die Zugeho-
rigkeit zu einer dieser differenzierten
Gruppen regelrecht zu, etwa bei der
Berufung in den Zwolferkreis (Mk
1,16-20). Ein anderes Mal lehnt er eine
solche Zugehorigkeit ab, als er etwa
dem von seiner Besessenheit geheilten
Mann von Gerasa nicht erlaubt, bei
ihm zu bleiben, obwohl dieser aus-
driicklich darum bittet (Mk 5,18ff). Ein
anderes Mal weist Jesus den reichen
Jingling auf den Weg der radikalen
Nachfolge hin, lasst ihm aber die Frei-
heit zu wihlen (Mk 10,17ff).

Die Zuweisung, Ablehnung oder Ein-
ladung geschieht aber nicht willkiir-
lich, sondern gemafl der ,Berufung”,
die jedem in anderer Weise zuteil wird.
Jesus nimmt die jeweilige Bindungs-
fahigkeit der Menschen wabhr, schitzt
sie ein und nimmt sie an.

Was ist heute notwendig?

Das ist ein freiheitliches Seelsorgekon-
zept, das die Kirche Jesu Christi nicht
tibersehen darf. Dieses Konzept gibt
eine grundsatzliche Antwort auf die
Frage, was und wen Seelsorge auch
heute in einem pluralistischen und
individualistischen Gesellschaftsgefii-
ge sinnvollerweise in den Blick neh-
men muss. Dieses Konzept wehrt auch
vorschnelle und falsche Alternativen
ab: etwa die Alternative ,Gemeinde-
bildung” contra ,punktuelle, fliichti-
ge, menschenfreundliche Begegnung”,
oder: ,Sammiung des Volkes Gottes”
im Sinne der Schaffung eines Binnen-
raumes von Kirche contra ,Sendung”
als Zuwendung zur Welt, oder: ,Hei-

mat bieten” contra ,Wege begleiten”
(wie dieses Themenheft mit seinem
Titel anfragt).

Wiirde sich die Kirche auf die Behei-
matung ihrer Mitglieder beschranken,
verkdme sie bald zu einer sektiereri-
schen Kuschelgruppe, die sich selbst
geniigt. Wiirde sie sich im Sinne des
Apostolates nur nach auflen wenden,
stinde sie in der Gefahr, sich selbst zu
verlieren.

Die Tugend liegt — auch hier - in der
Mitte zwischen beiden Extremen. Sie
zeigt sich in der Balance zwischen
identitatssichernder Beheimatung in
einem Binnenraum und der Erprobung
der Identitét in der Begleitung solcher,
die nur einmal kurz vorbeischauen.
Von allen wird, wenn auch in ver-
schiedener Intensitdt, der Kontakt als
Starkung und ,, Auftanken” fiir den Le-
bensweg erfahren.

Diese nicht neue Problematik kann mit
dem Zirkelgleichnis der heiligen Hil-
degard von Bingen verdeutlicht wer-
den: Je tiefer der Dorn eines Zirkels in
der Mitte eingestochen ist, desto weite-
re Kreise kann er zeichnen, ohne in der
Gefahr zu stehen, weg zu rutschen. Die
Beheimatung in der Mitte, in der Ge-
meinde und letztlich in der Person Jesu
Christi macht erst fahig, aus dem Geis-
te Jesu fiir andere zur Begleiterin und
zum Begleiter zu werden.

Qualifikationen der Seelsorger heute

Die Aufgabe der Beheimatung in der
christlichen Gemeinde einerseits und
die selbstlose Begleitung der Menschen
bis hin zur fliichtigen Begegnung ande-
rerseits ist allen Getauften und Gefirm-
ten tibertragen. Dieser Grundsatz der
verantwortlichen Mitarbeit aller wider-
spricht nicht der besonderen Sendung
und Beauftragung der hauptberufli-
chen Seelsorger und Seelsorgerinnen.



Brantzen/Nur Beheimatete kénnen Heimat schenken 29

Ihnen kommt die Aufgabe zu, nicht
nur selbst andere zu begleiten, sondern
auch andere zur Begleitung zu befahi-
gen und deren Engagement in Einheit
zusammen zu fithren. Im Folgenden
werden einige Qualifikationen be-
nannt, die heute unabdingbar fiir Seel-
sorger sind, die eine Balance zwischen
Beheimatung und selbstloser Beglei-
tung halten wollen.

Selbst beheimatet sein

Auch der heutige Seelsorger nimmt
Mafl am Seelsorger Jesus. Dieser sagt
zwar von sich, dass der Menschensohn
keinen Platz habe, wo er sein Haupt
hinlegen kénne (Mt 8,20). Doch hat er
Freunde, bei denen er daheim ist. Man
denke etwa an die Geschwister von
Betanien, mit denen ihn ein menschlich
inniges Verhiltnis verbindet, oder auch
an den engsten Kreis seiner Jiinger, die
er nicht mehr Knechte, sondern Freun-
de nennt (Joh 15,14ff).

Phil 3,20 weist die Christen darauf hin,
dass ,,unsere Heimat im Himmel” ist.
Dieser Himmel, von dem her Jesus
Christus als der Retter der Welt erwar-
tet wird, ist die Letzt-Heimat, auf die
das ganze christliche Leben hinstrebt.
Doch bis zur Erreichung dieses Zieles
gilt es, die Jetzt-Heimat, dieses konkret
zu lebende Leben, aus jener Erwartung
heraus zu gestalten. Diese Jetzt-Heimat
als Bild und Gleichnis jener Letzt-Hei-
mat muss ernstgenommen werden,
wenn das Leben nicht durch falsche
Ideologien iiberfremdet werden soll.

Die Sehnsucht nach Geborgenheit,
nach Beheimatung an Orten, bei Men-
schen, in Werten und sinnstiftenden
Ideen gehért zur Identitit des Men-

schen. Bei Umfragen unter Jugend-
lichen zu Wiinschen und Werten ha-
ben ,Geborgenheit in einer Gemein-
schaft’, ein ,intaktes Familienleben’
und ,Freunde’ oberste Prioritat.' Selbst
schlimmste Erfahrungen und Enttdu-
schungen koénnen die Sehnsucht, ir-
gendwo wirklich daheim zu sein, nicht
ausrotten. Was Jugendliche unbefan-
gen als Anliegen formulieren, driicken
Erwachsene oft etwas verschamter,
doch in der Sache gleich aus: Verlass-
lichkeit in den Beziehungen, Annahme
durch einen geliebten Menschen.
Seelsorger tun gut daran, diesen nattir-
lichen Beheimatungsbedarf fiir sich
ernst zu nehmen. Wer anderen Behei-
matung anbieten will und sie auf ihrem
Weg zu ihrer Identitdt begleiten will,
muss selbst beheimatet sein. Sonst
besteht die Gefahr, dass er unkontrol-
liert fiir sich selbst in den angebotenen
Beziehungen etwas von dem Lebens-
gut Heimat erhaschen will.

* Beheimatung heifit zunéchst Behei-
matung bei sich selbst. Diese Art der
Beheimatung bedeutet, sich selbst mit
allen Fahigkeiten und Vorziigen, doch
auch mit allen Unzuldnglichkeiten zu
akzeptieren. Jemand, der in sich im-
mer zuerst und am liebsten etwas
sehen wiirde, was er in Wirklichkleit
nicht ist, macht sein Leben leicht zu
einer Schaubiihne. Er lebt nicht authen-
tisch. Und das spiiren die Menschen
und nehmen ihn auf die Dauer nicht
ernst.

* Beheimatung bedeutet ferner Behei-
matung im Hier und Jetzt. Menschen,
die der Vergangenheit, vergangenen
Glanzzeiten oder einer friiheren Stelle
nachtrauern, sind kaum fahig, ganz in
der Gegenwart zu leben und sie zu
gestalten. Ebenso wenig sind Men-

' Vgl. Jugend 2000. 13. Shell Jugendstudie, 2 Bde., Opladen 2000, bes. Bd. 1, 13ff.



30 Brantzen/Nur Beheimatete konnen Heimat schenken

schen, die in Zukunftsvisionen schwel-
gen, gegenwartsfadhig. Nur wer zu
seinem gegenwartigen Leben ganz ja
sagen kann, ist bereit, die Jetzt-Heimat
fiir sich und andere zu gestalten.

¢ Beheimatung heifit auch gute Freun-
de haben. Ein Seelsorger, der gute
Freunde hat, weif3, wen er auch abends
um 23 Uhr nach einer schwierigen
Pfarrgemeinderatssitzung noch anru-
fen kann. Er weif3, zu wem er an sei-
nem freien Tag eingeladen ist. Er
braucht sich keine Reisegesellschaft zu
suchen, um einen erholsamen Urlaub
zu verbringen.

¢ Beheimatung heifit schlieflich Da-
heimsein bei Gott. Ein Seelsorger, der
Erfahrungen mit seinem Gott gemacht
hat und der fahig ist, von diesen Erfah-
rungen zu sprechen, wirkt glaubwiir-
dig. Er wird in der Begleitung von
Menschen gespannt und offen sein,
wie Gott wohl im Leben dieser Men-
schen wirken mochte. Er wird im
Leben der Menschen mit diesem Gott
rechnen, so wie er im eigenen mit ihm
rechnet.

Arbeiten aus den personlichen Quellen

In den vergangenen Jahren haben vie-
le Bistiimer in Ditzesansynoden und
-foren pastorale Richtlinien fiir die
Zukunft erarbeitet. Diese Richtlinien
sind meist gediegene und ausgewo-
gene Perspektiven fiir die Seelsorge der
kommenden Jahre. Gesellschaftliche
und kirchliche Entwicklungen werden
ebenso beriicksichtigt wie die Perso-
nalsituation. Die formulierten Ziele
sind in der Regel einsichtig oder zu-
mindest der Diskussion wiirdig. Zu
den Zielen werden nicht selten auch
Qualifikationen angegeben, die pasto-
rale Mitarbeiter aufweisen miissen,
damit diese Ziele erreicht werden kon-
nen.

Weniger kommt zur Sprache, aus wel-
chen personlichen Kraftquellen die
Seelsorger leben sollen. Denn alle vor-
gegebenen Ziele und gestellten Auf-
gaben werden gebrochen durch die
Féahigkeiten, besonderen Begabungen,
auch die Schwéchen und Begrenzun-
gen der Menschen, die die Aufgaben
erledigen sollen.

Anders ausgedriickt: Damit Seelsor-
ger Ziele und Aufgaben beherzt und
engagiert angehen koénnen, miissen sie
ihre inneren Kraftquellen kennen und
schétzen. Denn diese stiitzen die Mo-
tivationen zur Arbeit und schiitzen
davor, unter permanenter Uberforde-
rung zu leiden und mit anderen ge-
meinsam die schwierige Situation zu
beklagen.

Ein dglterer Seelsorger erlebt, fiir sich selbst
und alle Umstehenden iiberraschend, den
schnellen Verfall seiner Kriifte. Er muss ins
Krankenhaus und erhilt sein Todesurteil:
Leberkrebs. Seine Situation spricht sich wie
ein Lauffeuer herum. Innerhalb kurzer Zeit
kommen hunderte von Menschen zu Be-
such an sein Krankenbett, nicht um irgend-
welche vertristenden Worte zu sagen, son-
dern einfach um ihm nahe zu sein und von
ihm wegweisende Impulse zu horen. Was
geht da vor sich?

Das personliche Charisma dieses Priesters
ist, Menschen intensiv personlich zu be-
gleiten. Auf diese Weise entstand um ihn
ein Beziehungsgeflecht, das eine riesige
Zahl von Menschen umfasst. Und er selbst
empfindet es mit frohem und bereiten
Herzen so: Er darf die Ernte eines Seelsor-
ger-Lebens einfahren. Er hat nicht zuerst
und vor allem organisiert und Aktionen
gestartet, sondern in Beziehungen und in
das geistliche Leben der Menschen inves-
tiert. So kann er sich sozusagen im Kreis
einer riesigen Familie auf seinen Tod vor-
bereiten.

Dieser Mann hat sein Leben und seine
seelsorgliche Arbeit aus einer inneren



Brantzen/Nur Beheimatete konnen Heimat schenken 31

Leidenschaft fiir die Menschen gestal-
tet. Diese Leidenschaft ruhte in seinem
personlichen Charisma. Notwendige
Organisation und Verwaltung wurden
von hier her geprédgt und relativiert. Er
strukturierte die ihm vorgegebenen
Aufgaben und Ziele aus dieser Kraft-
quelle. Beide Perspektiven kamen zum
Zug: Kurze und einmalige Begegnung
wurde genauso aus dieser Quelle ge-
speist wie das Angebot von Beheima-
tung, die sich in der teilweise jahrelan-
gen Begleitung einzelner ausdriicken
konnte.

Eine der wichtigsten Aufgaben jedes
Seelsorgers und jeder Seelsorgerin ist
es, eine solche Quelle in sich selbst zu
entdecken: Was ist meine personliche,
pastorale Identitat? Was ist mein per-
sonliches, von Gott geschenktes und
aufgegebenes Pastoralkonzept, aus
dessen Kraft ich selbst gefundene und
zum Beispiel durch ein Bistum vorge-
gebene Ziele angehen kann?

Pastorale Option: Beziehungsnetze
kniipfen

Die erfolgreiche Seelsorge der Zukunft
wird im Wesentlichen darin bestehen,
solche und dhnliche Beziehungsnetze
zwischen den Menschen aufzubauen.
Das entspricht einerseits der Art und
Weise, wie Jesus selbst als Seelsorger
tatig war, nimmt andererseits den
enormen Beheimatungsbedarf in unse-
rer gegenwaértigen Gesellschaft ernst.

In solche Beziehungsnetze kénnen sich
die Menschen in freiheitlicher Weise so
einkniipfen, wie es fiir sie moglich und
authentisch ist. Jeder ist eingeladen,
doch niemand muss mehr, als er moéch-
te. Die einen kénnen sich am Rande
oder nur zeitweise anschliefSen. Andere
koénnen sich bereithalten, selbst zu
einem Knotenpunkt in diesem Netz zu
werden, der andere mittragt und halt.

Diese Sicht der Kirche und der Ge-
meinde weist darauf hin, dass es in die-
sem Beziehungsorganismus nicht nur
einen Knotenpunkt, etwa den Pfarrer,
oder einige wenige, die pastoralen Mit-
arbeiterinnen und Mitarbeiter, gibt. Es
gibt deren viele: Gruppen, Kreise, Gre-
mien und vor allem die Familien, in
denen zuerst und vor allem gelernt
wird, wie das Beziehungskniipfen vor
sich geht.

Hier stellt sich die Frage nach pastora-
len Optionen in neuer Weise. Es geht
nicht zuerst oder vor allem darum,
welche pastorale Strategien besonders
wirksam erscheinen, sondern welche
innere Qualitdt der einzelne Seel-
sorgevorgang besitzt. Die entscheiden-
den Fragen lauten: Ist eine Begegnung,
eine seelsorgliche ,Mafinahme” bezie-
hungsférdernd? Fiihrt sie die Men-
schen zueinander und bietet sie Ge-
meinschaft und Beheimatung an?
Befédhigt sie letztlich, das Beziehungs-
angebot Jesu Christi selbst wahr- und
anzunehmen?

Pastorale Spiritualitit

Wie geht das Kniipfen eines Bezie-
hungsnetzes konkret vor sich?

Theologen sind es gewo6hnt, ihre Ver-
kiindigung von der Wahrheit, von der
Lehre her zu gestalten. Der typische
Vorgang dafiir ist die Predigt. Das Wort
Gottes, vorgetragen in den Lesungen
der Heiligen Schrift, wird ausgelegt.
Die Zuhorer nehmen jedoch sehr ge-
nau auf, ob ihnen eine theoretisch-
theologische Rede oder Vorlesung
angeboten wird, oder ob der Prediger
von ihrem Leben spricht. ,Das war
heute eine gute Predigt!” meint in der
Regel nicht: , Unser Pfarrer hat heute
brillant gesprochen!” oder: ,Heute
wurde uns die Wahrheit verkiindet!”,
sondern: ,Heute hat er so gesprochen,



32 Brantzen/Nur Beheimatete konnen Heimat schenken

dass wir uns in unserem Leben getrof-
fen und betroffen fiihlen!”

Um so sprechen zu konnen, dass die
Herzen der Menschen getroffen wer-
den, muss der Verkiinder des Wortes
Gottes wissen und vor allen Dingen
erfahren haben, was in diesen Herzen
vor sich geht. Diese Vorgénge im Inne-
ren der Menschen sind jedoch nicht
einfach nur methodischer Ankniip-
fungspunkt fiir die Verkiindigung, son-
dern bereits Inhalt dieser Verkiin-
digung. Denn was die Herzen der
Menschen bewegt, hat zu tun mit den
individuellen Heilswegen, die Gott mit
den Menschen gehen will.

Letztlich kommt hier das ignatianische
,Gott suchen in allen Dingen” zur An-
wendung. Eine Art, wie Gott im Hier
und Heute seine Wiinsche mitteilt,
sind die Fithrungen und Fligungen im
Leben der Menschen. Diese gilt es ernst
zu nehmen, weil sich darin Gottes Wil-
len fiir das Leben der einzelnen, der
Familien, der Gruppen und Kreise
einer Gemeinde, fiir die ganze Gemein-
de und Kirche ausdriickt.

So ist jedem Seelsorger nicht nur das
Studium theologischer Literatur, son-
dern mehr noch das Studium der Her-
zen der Menschen aufgegeben. In der
sorgfaltigen Begleitung vieler einzelner
und vieler Gruppen wird er erspiiren,
wohin die Sehnsucht der Menschen
zielt. Im Sinne der ,Unterscheidung
der Geister” wird er zwar versuchen,
mit den Menschen den negativen Zeit-
geist von positiven Anregungen im
»Geist der Zeit” zu unterscheiden.
Doch wird er vermeiden, vorschnell
alles gleich besser wissen und beurtei-
len zu wollen.

Um in dieser geistlichen Weise seel-
sorglich titig sein zu konnen, muss
sich der Seelsorger selbst als vom Geist

Gottes Gefiihrter erleben. In der dau-
ernden Reflexion, was in seinem Leben
und seinem Inneren vor sich geht, wird
er nach den Spuren Gottes suchen. Das
macht ihn sensibel, in der gleichen
offenen und ehrfiirchtigen Weise mit
den Menschen umzugehen, die ihm
Gott in den Weg stellt. So wird seine
Pastoral spirituell.

Viele sind Trdger der Seelsorge

Menschen, die sich auf diese Art be-
gleitet erleben, werden selbst zu Be-
gleitern, zu Seelsorgern. Sie werden an
den Stellen, an denen sie leben und
arbeiten, in dhnlicher Weise mit den
Menschen umgehen. Vor allem in den
Familien, in denen in der Regel iiber
den Zugang zum Glauben entschieden
wird, kann eine Spurensuche ange-
stoflen werden: Was ist fiir das Paar der
authentische Lebens- und Glaubens-
weg? Welche origindren Wege sollen
die Kinder gehen?

Diese Art der Seelsorge holt die Pfarrer
und pastoralen Mitarbeiterinnen und
Mitarbeiter aus der Rolle der wissen-
den und allein fithrenden Einzelkdmp-
fer heraus. Es gibt bei dieser Art von
Seelsorge viele begleitete Netzkniipfer
in einer Gemeinde und in einer Ge-
meinschaft.

Natiirlich werden sich in einer Ge-
meinde nie alle in gleich intensiver
Weise beteiligen. Doch wie eingangs
betont, ist jede Art der Beteiligung von
der fliichtigen Begegnung bis zur tra-
genden Mitarbeit moglich und legitim.
Alles zusammen aber kann ein leben-
diger Lebensorganismus sein, in dem
Menschen Heimat finden oder auch
eben nur einmal kurz anhalten und
Kraft schépfen.



