Aktuelle Fragen

73

wort [11-13]), der — u.a. durch seine Unter-
scheidung von ,Zeichen” und ,Codes” -
wichtige Impulse zu einer wissenschafts-
theoretischen Reflexion der ,Kontextua-
litat” einer Theologie gegeben hat. Wenn
Sedmak festhilt, dass der christliche Glau-
be ,mnicht als eigene Kultur” vorliegt, son-
dern vielmehr ,als eine Reihe lokaler
Manifestationen” (130), ja ,dass es gerade
charakteristisch fiir das Christentum ist,
nicht auf eine bestimmte ,Version’ festge-
legt zu sein” (131), wird dadurch ein fun-
damentales Lehrstlick theologischer Er-
kenntnislehre deutlich: ,Inkulturation ist
deswegen die Begegnung nicht eines ,akul-
turellen Inhalts’ mit einer bestimmten
Kultur, sondern die Begegnung zweier
lokaler Kulturen, die durch ein gemeinsa-
mes (,universales’) Anliegen geeint sind”
(70, Anm. 57).

Im zweiten Abschnitt (163-338) verfolgt
Sedmak eine metatheologische Fragerich-
tung, welche die ,Architektur” theologi-
scher Theorien (vgl. 163) erforscht. Die
Eigenart theologischer Wissenschaft ist vor
allem ,im Rahmen von handlungsanlei-
tenden Regeln” (263) zu verstehen. Anders
gesagt: ,Ein theologisches Modell bezieht
sich auf einen ganz spezifischen prag-
matischen Kontext” (276). Von daher
unterscheidet Sedmak fiinf Dimensionen
eines lokalen theologischen Modells (vgl.
301-336): 1. Rahmen 2. Kontext 3. Selek-
tierte Themen und Probleme 4. Selektierte
Kategorien, Begriffe und Unterscheidungen
5. Heuristik (Methoden). Diese metatheolo-
gische Uberlegung zeigt auf iiberzeugende
Weise, dass die ,Lokalitat” einer Theologie
nicht Ergebnis einer (bloff) nachtrdglichen
Anpassung ist, sondern wesentlich zum
Konstruktionsprinzip einer theologischer
Theorie gehort.

Die vorliegende Arbeit reflektiert das Pro-
blem der kulturellen Differenzierung theo-
logischer Anspriiche auf einem hohen
Niveau, auch wenn dem Autor gelegentlich
einige ,Ausrutscher” westlicher Denkart
passieren: Ist es wirklich ,entscheidend fiir
die Idee der [Hervorhebung: F. G.-P] Reli-
gion, dass das Universum sowohl fiir eine
religitse als auch eine nichtreligiése Inter-
pretation offen ist” [138]? Hat Philosophie

[als solche] tatsdchlich die Eigenart einer
,wesentlich individualistischen Struktur”
[157; Bezug auf Ratzinger, Einfithrung in
das Christentum, 63]? Doch stellen seine
Uberlegungen zweifellos einen ,point of
no return” gegenwértiger Fundamental-
theologie dar. Vor allem wird deutlich —
und das diirfte der wichtigste Ertrag dieser
Arbeit sein —, dass die Reflexion kultureller
Strukturen einer Gesellschaft kein periphe-
res Thema fiir ,Inkulturationsspezialisten”
ist, sondern ins Herzstiick der theologi-
schen Erkenntnislehre gehort. Es wére ein
echter Fortschritt, wiirde die von Sedmak
so eingehend behandelte Thematik das Pro-
blembewusstsein in Kirche und Theologie
prédgen.

Linz Franz Gmainer-Pranzl

Besprechungen

Der Eingang der Rezensionen kann nicht gesondert
betatigt werden. Die Korrekturen werden von der
Redaktion besorgt. Bei Uberschreitung des Umfanges
ist mit Kiirzungen zu rechnen. Nach Erscheinen der
Besprechungen erhalten die Rezensenten einen, die
Verlage zwei Belege.

AKTUELLE FRAGEN

B BSTEH ANDREAS (Hg), Eine Welt fiir alle.
Grundfragen eines gesellschaftspolitischen und
kulturellen Pluralismus in christlicher und isla-
mischer Perspektive. (Beitrige zur Religions-
theologie Bd. 9) St.Gabriel, Médling 1999. (431)
Kart. 5 365,-.

Die erste christlich-islamische Dialogkonferenz
hat 1993 auf Einladung des O&sterreichischen
Aufenministers A. Mock in Wien stattgefunden.
Sein Amtsnachfolger W. Schiissel hat dieses
Engagement fortgesetzt und 1997 zu einer zwei-
ten derartigen Konferenz nach Wien eingeladen.
42 Teilnehmer und Teilnehmerinnen, Muslime
und Christen aus aller Welt, haben sich mit dem
Thema ,Eine Welt fiir alle’ auseinander gesetzt.
Die Sachkompetenz und die Sorgfalt, mit denen
die Konferenz von A. Bsteh und dem religions-
theologischen Institut von St.Gabriel vorbereitet
und geleitet wurden, sind auch dem vorlie-
genden Tagungsband anzumerken. Er beinhaltet
eine Reihe von Gruflbotschaften sowie die Refe-
rate mit den sich anschliefenden Diskussions-
beitrégen. Diese wurden — wenn nétig — aus den
anderen offiziellen Konferenzsprachen (Englisch,



74

Anregungen fiir die Praxis

Franzosisch, Arabisch) ins Deutsche iibersetzt
und den Diskussionsteilnehmern nochmals zur
Durchsicht und Autorisierung vorgelegt.

Der erste der drei Arbeitstage stand unter dem
Thema ,Religiéser Wahrheitsanspruch und poli-
tischer Pluralismus’. Chr. W. Troll S] (Rom) arbei-
tete in seinem Referat die Verdnderungen heraus,
die sich vor allem seit dem II. Vaticanum fiir das
Wahrheitsverstandnis der katholischen Kirche
ergeben haben und die durchaus der Sendung
Jesu entsprechen. Der Beitrag von S. M. Khame-
nei (Teheran) wurde vorgelesen, da der Referent
unvorhergesehen an einer personlichen Teilnah-
me verhindert war. Er sieht in Pluralismus und
Weltzugewandtheit kein Problem, solange sie
in ein entsprechendes islamisches Vorverstand-
nis eingebettet sind. Am zweiten Tag wurden
rechtliche Strukturen und politische Garantien
fiir einen Pluralismus diskutiert. Frau N. Igbal
(Lahore) vertrat die Auffassung, dass eine islami-
sche Gesellschaft die beste Voraussetzung fiir
einen menschenvertréglichen Pluralismus ist.

H. Schneider (Wien) setzte sich sehr grundsétz-
lich und ausfiihrlich mit den philosophischen
Grundlagen und den rechtlichen Implikationen
eines Pluralismus auseinander. Beachtenswert
war, was am dritten Tag M. Talbi (Tunis) iiber
kulturelle Identitdt und das Problem einer Welt-
kultur sagte; er betonte, dass Kulturen immer
schon Mischkulturen waren. V. Kohler (Wolfs-
burg) hat die Frage nach einer kulturellen Iden-
titdt abschlieBend aus westlicher und christlicher
Sicht dargelegt. Die niveauvollen Diskussions-
beitrdge hatten auch durchaus kritische Anfra-
gen an die Vertreter der eigenen Religion zum
Inhalt.

Bei allem Bemiihen und bei allem guten Willen
ist der Weg zu einer Ubereinstimmung offen-
sichtlich noch lang; zu unterschiedlich sind die
jeweiligen Sichtweisen. Die Erinnerung an Ver-
letzungen in der Geschichte spielen dabei eine
ebenso grofle Rolle wie der Unterschied zwi-
schen einer gesellschaftlichen Praxis und dem
Anspruch von Koran und Bibel. Die Hauptfrage
ist jedoch, wieweit Christentum und Islam bereit
sind, bei der Suche nach einer gerechten Welt-
ordnung ihre Erwartungen auch auf den guten
Willen von Menschen zu setzen, die von einer
sakularen Demokratie geprdgt sind und sich
nicht als religiés verstehen. Sie wiirden damit
zum Ausdruck bringen, dass das Wirken Gottes
nicht an eine verfasste Religiositit gebunden ist.
Wenn sich die Vertreter des Islam in der Regel
mit dieser Frage schwerer tun als Christen, die
sich damit schon ldngere Zeit auseinander setzen
mussten, so war aus manchen Wortmeldungen
und vor allem aus dem Referat von Talbi zu
spiiren, dass auch diese Grenze in Auflosung

begriffen ist, beziehungsweise sich auf die Frage
verschiebt, ob das Heil von rechtlichen Regelun-
gen zu erwarten ist oder eher von spirituellen
Visionen, die in einer religiésen Uberzeugung
verankert sind und dazu fiihren, dass sich
Menschen aus einer inneren Uberzeugung und
Freiheit heraus fiir eine Welt fiir alle einsetzen.

Linz Josef Janda

ANREGUNGEN FUR DIE PRAXIS

B STEFAN RAU, Sonntagsgottesdienst ohne Pries-
ter. Problematik und Hilfen fiir die Praxis. Mit
Gebetstexten von Dietmar Thénnes (Laien leiten
Liturgie) Butzon & Bercker, Kevelaer 1999. (128)
DM 32,-/S 234,~/sFr 30,50.

Zahlreiche praktische Anregungen, aber auch
grundlegende theologische Beitrage haben sich
in den letzten Jahren bereits der Sonntagsgottes-
dienste ohne Priester (,SGOP’) angenommen. Das
Thema bleibt aber ,zukunftstrachtig, drangend
und offen” (vgl. 7). Der Referent fiir liturgische
Weiterbildung hauptamtlicher Mitarbeiter in der
Ditdzese Miinster will daher mit diesem dritten
Band der Reihe Laien leiten Liturgie ,die bisherige
Entwicklung skizzieren, theologische Argumente
diskutieren und pastorale Schluffolgerungen
formulieren, die aus Sicht der Theologie, der
Liturgik und des Rechtes verantwortet (sic!)
scheinen” (12).

In einem ersten Teil (Theologische Einleitung,
9-64) referiert und erldutert R. nach einem Pro-
blemaufriss kirchliche Dokumente zum SGOP.
Ausgehend vom Artikel 35 der Liturgiekonsti-
tution werden dabei in chronologischer Reihen-
folge gesamtkirchliche Festlegungen sowie ein-
schligige AuBerungen der deutschen Bischofe
beriicksichtigt. Instruktiv sind in diesem Zusam-
menhang die Erlduterungen zur Kommunion-
feier im Gotteslob (GL 370), dem bislang einzigen
iiberdiozesanen amtlichen , Entwurf eines SGOP
der deutschen Kirche” (20). Mit ihm wurde
das Modell eines Stationsgottesdienstes aus der
ganz speziellen pastoralen Situation der DDR
fiir einen Grofiteil der deutschsprachigen Kirche
tibernommen (vgl. 18-22).

Mit zehn Thesen, denen jeweils anschliefend
Erlauterungen folgen, wird das Wesentliche
der Dokumente systematisch zusammengefasst
(41-64). Dabei bleibt — was es in aller Deutlich-
keit auch hier festzuhalten gilt — kein Zweifel
daran, dass die sonntigliche Wortgottesfeier
einerseits zwar wahre Liturgie der Kirche ist,
andererseits aber gegeniiber der Sonntagseucha-
ristie eine Notlosung bleibt; sie zu vermeiden



