Bibelwissenschaft

75

oder zu iiberwinden, muss von den unterschied-
lichsten Seiten versucht und angegangen werden
(vgl. 45-47).

Vier Grundmodelle fiir den SGOP stellt der
zweite Teil des Bandes vor: Wortgottesfeier
(68-76), Wortgottesfeier mit Elementen des
Stundengebetes (76-80), Wortgottesfeier mit
Andachtsteil (81-85), Wortgottesfeier mit Kom-
munijonfeier (85-91), die allerdings eine Aus-
nahme bleiben/werden sollte (vgl. 61-64). In
den jeweils eingeschlossenen Erlduterungen und
Beispielen zu den Grundmodellen hat R. auch
die Gefahr der ,Kopflastigkeit” von Wortgottes-
feiern im Blick. Die Anregungen und sparsamen
Hinweise auf den symbolischen Vollzug der
Liturgie unterscheiden sich aber wohltuend von
einer oberflachlichen Verwendung von Zeichen,
wie sie in vielen praktischen Modellen geboten
wird.

Eine Auswahl an Gebeten und , Gedeutete(n)
Zeichenhandlung(en)” (100), formuliert von
Dietmar Thonnes, bietet ein dritter Teil (91-125),
dem ein thematisches Register zu den Texten
eingeschlossen ist. Bedauerlich ist, dass trotz
vorangehender Hinweise auf die Bedeutung der
Verbundenheit der SGOP mit der Feier der
Gesamtkirche hier nicht auf die Tagesgebete ver-
wiesen wird, die im Stundenbuch und im Mess-
buch fiir den jeweiligen Sonntag abgedruckt
sind; sie sollten (wenigstens als Basis eigener
Formulierungen) beriicksichtigt werden. Wiin-
schenswert wiren mitunter auch Querverweise
zu grundsitzlichen Fragen innerhalb der Ge-
samtreihe, zum Beispiel beziiglich der Lese-
ordnung der Kirche.

Insgesamt bietet der vorliegende Band eine anre-
gende Zusammenfassung zur Thematik, die aber
eine fundierte Ausbildung und sténdige Beglei-
tung der Verantwortlichen in den Gemeinden
keinesfalls ersetzen kann. Rez. stellt sich in
diesem Zusammenhang immer mehr die Frage,
ob diese pastoralliturgische Reihe wirklich ihre
Adressaten erreicht beziehungsweise deren Vor-
aussetzungen und Anforderungen gerecht wird.
Linz Christoph Freilinger

BIBELWISSENSCHAFT

B JERVELL JACOB, Die Apostelgeschichte (Kri-
tisch-exegetischer Kommentar iiber das Neue
Testament, 3), Vandenhoeck & Ruprecht, Gottin-
gen 1998. (635) Ln. DM 198,—/S 1.445,~/sFr 174,—.
Diese neue Kommentierung der Apg stellt einen
beeindruckenden und in sich geschlossenen
Neuentwurf der Lektiire dieses biblischen Bu-

ches dar, der in mehrfacher Hinsicht mit verbrei-
teten Einschdtzungen bricht und gleichzeitig
Tendenzen reprisentiert, die auch sonst in der
neueren Bibelwissenschaft sichtbar sind: In den
sogenannten ,Einleitungsfragen” (nach Autor,
Abfassungszeit, Standort in der urchristlichen
Entwicklung) vertritt J. Positionen, die auf den
ersten Blick ,konservativ” wirken und sich von
der mainstream-Sicht (jedenfalls der dt.-sprachi-
gen Exegese) der letzten 50 Jahre abwenden: Die
Apg stammt fiir ihn tatséchlich vom Paulusbe-
gleiter Lukas, und ihr faktenhistorischer Quellenwert
wird insgesamt hoch eingeschitzt. (In der Frage
der Abfassungszeit wird allerdings nicht — wie
sonst oft in ,konservativen” Auslegungen - eine
Frithdatierung in den 60-er Jahren angenommen,
sondern auf die Zeit zwischen 80 und 90 datiert.)
J. geht aber auch von der herkommlichen Ein-
schitzung der Apg als einer heidenchristlichen
Schrift ab, in der sich die bereits vollzogene Ab-
l6sung der Kirche vom Judentum und Ansétze
eines heidenchristlichen Antijudaismus nieder-
schlagen wiirden. (In dieser Sicht hétte der heid-
nische Autor zwar die Anfange der Kirche in-
nerhalb des Judentums dargestellt, dies aber
bewusst als historische und damit iiberwundene
Phase, da die Kirche infolge der jiidischen Ab-
weisung des Evangeliums sich - v.a. durch das
Paulus-Wirken — nunmehr als vornehmlich hei-
denchristliche konstituiert habe.) J. liest die Apg
demgegeniiber durchwegs als Ausdruck des
christlichen Selbstverstandnisses eines (hellenis-
tisch-)jidischen Autors an Leser, die entweder
selbst Judenchristen sind oder sich — wenn sie
Heidenchristen sind - als zum endzeitlichen
Israel hinzugekommene ,Gottesflirchtige aus
den Vo6lkern” verstehen. Dieser Standort der Apg
zeigt sich fiir J. in ihrer genuin jiidischen Chris-
tologie (auferweckungszentrierte Erhohungs-
christologie; Jesus als der Gerechte und Knecht
Gottes) und Ekklesiologie. (Die Kirche ist das end-
zeitlich wiederhergestellte Israel Gottes und
besteht vor allem aus Juden, die in groSer Zahl
das Evangelium angenommen haben, und hin-
zugekommenen ,Gottesflirchtigen”. Fiir J. gibt
es in der ganzen Apg keine eigentliche ,Heiden-
mission”, da die Mission nach ihrer Darstellung
Nichtjuden im wesentlichen nur innerhalb der
Synagogen, denen sie sich bereits angeschlossen
haben, erreicht!) Auch die Soteriologie der Apg ist
judisch konzipiert: In der Kirche als dem endzeit-
lichen Israel erfiillen sich die HeilsverheiSungen
an die ,Viter”. Die Stellung zur Tora ist keines-
wegs gesetzeskritisch: Die Tora ist zwar auch
in Apg nicht der jetzt endzeitlich angebotene
Heilsweg; sehr wohl reprasentiert sie aber blei-
bend die Identititsmerkmale des Gottesvolkes.
Deshalb werden die Apostel und Paulus als tora-



76

Bibelwissenschaft

treue Fromme geschildert, und auch die hinzu-
gekommenen Heiden sind vom Gesetz keines-
wegs dispensiert, sondern erfiillen jene Auf-
lagen, die die Tora den nichtjiidischen Mitbe-
wohnern des Landes (,Beisassen”) vorschreibt
(Aposteldekret nach 15,19-21.28f; 21,25 vor dem
Hintergrund von Lev 17-18). Paulus ist in der
Apg demnach auch nicht der Heidenmissionar,
sondern vielmehr der ,Apostel der Juden und
der Welt, das heiflt der Diaspora”.

Funktioniert aber die Lektiire unter diesen
Basisannahmen? Die Kommentierung (jeweils
Ubersetzung, Vers-fiir-Vers-Kommentar, Zusam-
menfassung mit traditionskritischen und theo-
logischen Uberlegungen) setzt sie jedenfalls
konsequent um. — Fiir den Rez. entstand ein
zwiespiltiger Eindruck. Einerseits: Dass sich in
der Apg vielerorts genuin judenchristliches
Selbstverstandnis zeigt, trifft m.E. absolut zu. Fiir
den Verfasser der Apg ist es auch nicht blof
historische Darstellung von Vergangenem, wenn
er davon erzédhlt. Man muss J. dankbar sein, eine
Lektiire der Apg vorexerziert zu bekommen, die
- sich den heutigen Herausforderungen stellend
— den jiidischen Charakter allen Christentums
bewusst macht und eine judenchristlich gedach-
te Geschichtserzahlung von den Anfingen der
Kirche als Darstellungsziel dieses ntl. Buches
herausarbeitet. Andererseits: An einigen Stellen
scheint mir diese vorgefiihrte Lektiire doch for-
ciert und manchmal etwas gequiilt. Es sind dies
vor allem Stellen wie 13,46; 18,6-7 (S. 459; Hin-
wendung zu den Heiden!), 10,11-15 (S. 305ff;
keine Aufforderung zur Ubertretung der Speise-
vorschriften der Tora!), 15,10f (S. 392f; Stellung
des Petrus zum Gesetz mit den Stichworten
Joch des Gesetzes” und ,Erfiillbarkeit”) oder
umgekehrt seine Deutung der Areopagrede
(17,16ff, S. 442-456), der einzigen echten Rede an
Heiden, die deshalb von J. unterschétzt wird: Sie
sei ein Fremdkorper und dariiber hinaus gar
keine echte Missionsverkiindigung, weil es eine
solche auflerhalb der Synagoge gar nicht geben
konne. (Ein Blick auf das analoge Verkiindi-
gungsschema, wie wir es etwa aus 1 Thess 1,9-10
von Paulus selbst kennen, zeigt m.E. anderes!)
Insgesamt: Als Leser der Apg und dieser Kom-
mentierung lief ich mich von J. gern in eine
jidisch-christliche Lektiireposition einweisen
und erhielt dadurch manch neuen Blick. Den-
noch scheint mir der Text des Lukas an vielen
Stellen Differenzierungen zu erfordern. Es ist
wohl wie so oft: allzu grole Konsequenz und
Geradlinigkeit (in der Leseerwartung) fiihrt da-
zu, die Vielschichtigkeit (eines Textes) zu iiber-
sehen. Jedenfalls aber eine spannende Lesehilfe
fiir ein spannendes biblisches Buch!

Linz Christoph Niemand

| | ]AROQ KARL, Jesus von Nazareth. Geschichte
und Deutung, Verlag Philipp von Zabern, Mainz
2000. (381) Ln. DM 68,-/S 496,~/sFr 62,/
€ 36,05.

Dieses umfangreiche, mit vielen Abbildungen,
Fotos und graphischen Darstellungen aufwendig
gestaltete Jesus-Buch gibt einen Gesamtiiberblick
tiber Umwelt, Leben, Wirken und Verkiindigung
Jesu: Ausfiihrlich und mit vielen Primérquellen-
zitaten werden die politische Geschichte, die
geographischen, wirtschaftlichen und religiosen
Verhidltnisse in Paldstina geschildert (1-96).
Dann folgt ein Teil, der die vorhandenen Quellen
zur Geschichte Jesu vorstellt (96-132): Grie-
chisch-rémische Schriftsteller; jiidische Quellen;
die christlichen Quellen; islamische Quellen. (In
der Beurteilung der Evangelien weicht der Autor
durch extreme Friihdatierungen vom mainstream
der Exegese ab und schitzt ihren historischen
Quellenwert auch fiir Einzelereignisse noch ho-
her ein, als sich dies in der jiingeren Forschung
ohnehin weithin etabliert hat! Das Kapitel tiber
das Jesusbild im Koran iiberrascht durch interes-
sante, wenig bekannte Details.) — Den Hauptteil
bilden die Abschnitte iiber Jesu Geburt, Kindheit
und Berufung (133-179), sein Auftreten als
Verkiinder der Gottesherrschaft (181-270), sein
theologisches Selbstverstandnis und sein Gottes-
bild (271-292), seine letzten Tage in Jerusalem
mit Verurteilung und Hinrichtung (293-338) und
iiber den urchristlichen Osterglauben (339-353).
Ganz am Schluss steht eine Zusammenfassung
uber die historischen Fakten des Lebens Jesu
(355-357).

Das Buch beeindruckt durch die souverédn vor-
getragene Fiille an Hintergrundinformationen
(vor allem aus Jesu jiidischer Lebenswelt) und
vermittelt dadurch interessante Einblicke. — In
der historischen Rekonstruktion und theologi-
schen Deutung bin ich an vielen Stellen anderer
Meinung, einige seien angefiihrt, weil dadurch
die allgemeine Linie dieser Jesus-Interpretation
deutlich werden kann: Die Identifikation des
griechischen Qumranfragments 7Q5 als ein
Stiick aus dem MKEv scheint mir nach wie vor
viel zu unsicher, um daraus so umfassende Kon-
sequenzen in der Friihdatierung abzuleiten
(110ff). Anstelle der Zweiquellentheorie schlagt
J. in der synoptischen Frage eine Art ,Chaos-
theorie” vor, die bei ndherem Zusehen (v.a. fiir
die duplex traditio) kaum konkreten Erkldrungs-
wert besitzt (116f). Der Ausweg, den J. aus der
Problematik sucht, dass die in Lk 2 die Geburt
Jesu datierende Steuerschitzung des Quirinius
historisch zu einem spéteren Zeitpunkt, als Jesus
schon ca. 10 Jahre alt ist, anzusetzen ist, scheint
mir abenteuerlich: Der urspriingliche Lk-Text
hétte Quirinius gar nicht erwahnt, sondern sich



