88

Kirchenrecht

S. Kovacic zeigen, dass es, trotz offizieller Reli-
gionsfreiheit, auch dort eine rigide Unterdrii-
ckung der Kirche gab sowie Versuche, iiber pa-
triotische Klerusvereinigungen die Rombindung
zu lockern, was aber kaum gelang. Als eine Insti-
tution, die sich dem totalitiren Regime nicht
gebeugt hatte, genoss die Kirche ab 1990 sogar
erhohtes Ansehen.

Viel starker wirkte sich, wie die Ausfiihrungen
von G. Feige erkennen lassen, die Kirchenverfol-
gung in Ruminien aus. Hier unterlagen die Kir-
chen einer ,liickenlosen” staatlichen Kontolle
(143). Doch die vorhandene starke Widerstands-
kraft der Katholiken verhinderte zum Beispiel
die Bildung einer ,Friedenspriesterbewegung”.
Die gegenwirtige Normalisierung der Verhalt-
nisse ist noch im Gange und sieht sich ,vielen
ungeldsten Problemen” gegentiiber (149).

E. Gatz schildert das ,Staatskirchentum” in der
Zeit des herrschenden Kommunismus in Tsche-
chien, das sich als eine Form eines neuen Josephi-
nismus kennzeichnen ldsst (198), sich aber zum
Unterschied von diesem als durchwegs kirchen-
feindlich erwies, was man jedoch mit Hilfe einer
~Friedenspriesterbewegung” zu kaschieren ver-
suchte. Das Uberleben des Katholizismus ist u.a.
auch einer starken ,Untergrundkirche” zu dan-
ken (220). Das kirchliche Leben blieb auch nach
dem kurzen Prager Frithling ,geknebelt” (212).
Das ,Gesetz iiber die Freiheit des religiosen
Lebens” 1991 beendete ,das System staatlicher
Kirchenhoheit” (217). Die Zuriickhaltung Roms
gegeniiber der ehemaligen Untergrundkirche
mit jhren geheim geweihten Bischéfen, Priestern
und Priesterinnen l6ste bei den Betroffenen und
ihren Anhingern Enttduschung bis Erbitterung
aus (220). Heute gehoren etwa 42 % der Bevolke-
rung Tschechiens der katholischen Kirche an, die
sich um die Behebung der materiellen und geis-
tigen Schdden aus der Zeit der Verfolgung miiht.
In dem ausgezeichneten Beitrag von G. Adrianyi
tiber Ungarn lasst sich nachvollziehen, wie raffi-
niert vorgegangen wurde, um den Kommunis-
mus zu etablieren (Fusion mit der Sozialdemo-
kratischen Partei) und die Kirche moglichst zu
unterwandern. Von der brutalen Niederschla-
gung des Aufstands von 1956 waren auch die
katholische Kirche und ihr Klerus betroffen.
1961 waren fiinf von elf Dibzesanbischofen so-
wie 1514 Geistliche in Haft beziehungsweise
amtsbehindert. Ein 1964 abgeschlossenes Ab-
kommen mit dem HI. Stuhl brachte in Wirklich-
keit vor allem dem Staat Vorteile, dem zum
Beispiel die Kandidaten fiir Bischofsstiihle vor-
zuschlagen waren (255). Dass Rom darauf ein-
ging, wirkt fast makaber, wenn man bedenkt,
dass man heute in dieser Frage den Ortskirchen
keine echte Beteiligung zubilligt. Angestrebt und

weithin erreicht wurde in Ungarn eine Gleich-
schaltung der Amtsinhaber mit dem Regime,
was zur Entstehung einer Gegenbewegung von
engagierten Priestern und Glaubigen fiihrte
(vgl. G. Bulany). Diese stief bei der Kurie jedoch
eher auf Ablehnung.

Unsere knappen Ausfiihrungen diirften gezeigt
haben, dass es sich bei diesem Band nicht nur um
ein wichtiges Nachschlagewerk handelt, sondern
dass dariiber hinaus eine erste zusammenfassen-
de Darstellung der Leidensgeschichte der katho-
lischen Kirche unter dem Kommunismus gebo-
ten wird. Gewiinscht hétte man sich gerade fiir
diesen Band die Beigabe mehrerer Ubersichtskar-
ten, da sich im behandelten Zeitraum vor allem
die Didzesangrenzen gedndert haben. Dankbar
ist man aber fiir die verlasslichen Register, die
nicht nur Orte und Personen, sondern auch Sach-
beziige erschlielen.

Linz Rudolf Zinnhobler

KIRCHENRECHT

W HENSE ANSGAR, Glockenliuten und Uhren-
schlag. Der Gebrauch von Kirchenglocken in der
kirchlichen und staatlichen Rechtsordnung.
(Staatskirchenrechtliche Abhandlungen 32) Dun-
cker & Humblot, Berlin, 1998. (418) DM 124,/
$905,~/sFr 110,50.

Ein , Trend zur Glocke” wird wieder festgestellt —
auch in den neu errichteten Kirchenbauten von
Stadtrandsiedlungen. Es bedarf nicht erst der
Abhaltung von ,Internationalen Glockentagen”
(wie sie vom Glockenreferat der Di6zese Linz im
Stift St.Florian im Herbst 2000 organisiert wur-
den), um auf die facettenreichen, damit verbun-
denen Fragestellungen hinzuweisen, denn
bereits die Diskussion um Mobilfunkanlagen
in Kirchtiirmen fiithrt zu kontroversen Diskus-
sionen und riickt ein Nachdenken iiber die Funk-
tion von Glockentiirmen stirker denn je ins
Bewusstsein.

Damit ist aber auch die hier zu besprechende
Dissertation, die an der Juristischen Fakultit der
Universitit Freiburg angenommen wurde, auf-
grund ihrer Themenstellung von der Kategorie
+Kuriosa” in den Bereich ,interessantes Nach-
schlagewerk” umzusortieren. Bei néherer Be-
trachtung erweist sich namlich die Frage nach
den juristischen und kanonistischen Implikatio-
nen von ,Glockenlduten und Uhrenschlag” als
signifikantes Beispiel des fragilen Verhiltnisses
von Kirche und Staat, von Symboltheologie und
sakularen Biirgerwiinschen, wobei die Kultus-
freiheit zum Gradmesser wird. Zwar gibt es in



Kirchenrecht

89

dieser Arbeit nur wenige Osterreich-Beziige
(zum Beispiel 158, 173), doch haben die Argu-
mentationen und Problemanzeigen durchaus
iiberregionale Bedeutung. Dies gilt vor allem fiir
die kultur-, sozial- und theologiegeschichtlichen
Exkurse oder die mentalitdtshistorischen Erlau-
terungen.

Nach einer kurzen Einfiihrung in den materiel-
len Gegenstand (die Glocken) wird zunéchst
auf den ,innerkirchlichen Bereich” eingegangen
(Teil 1). Dabei stellt der Verf. die von der staatli-
chen Judikatur getroffene und gelegentlich auch
von kirchlichen Institutionen rezipierte Differen-
zierung des Glockenldutens als , liturgisch” und
des Zeitschlagens als ,nichtsakral” in Frage,
indem er den jeweiligen (6kumenischen) Sym-
bolgehalt und die vielfdltigen Funktionsiiber-
schneidungen vom/ins Profane(n) erldutert. In
detaillierten Angaben werden die universal- und
partikularkirchlichen Aspekte des ,Glocken-
rechts” sowohl der katholischen Kirche (im
CIC/1983 finden sich nur noch mittelbare Nor-
men, und diézesan dominieren technische Richt-
linien) als auch des evangelischen Kirchenrechts
erortert, wobei die geschichtlichen oder aktuel-
len Missbrauchsmdglichkeiten eines politisch
motivierten Glockenldutens illustrativ angespro-
chen werden.

Im 2. Teil werden die Grundlagen der Kultusfrei-
heit in der staatlichen Glockengesetzgebung von
der Reformation bis zum Nationalsozialismus
behandelt. Kirchtirme und Glockengebrauch
waren immer schon bedeutsame Zeichen (korpo-
rativer) offentlicher Kultusfreiheit und konnten
bei ihrer Verweigerung als Instrument konfessio-
neller Dominanz eingesetzt werden, bis schlief3-
lich die Gesichtspunkte kommunaler Polizeiord-
nungen bestimmend wurden. Im Dritten Reich
erkannte das Regime die (identitétsstiftende und
kommunikative) Symbolkraft der Glocken und
versuchte ungeniert die Verfiigungsmacht darii-
ber zu erlangen, wihrend man das Gut freier
Kultusausiibung (individuell wie korporativ)
immer mehr beschnitt. Charakteristisch ist das
Bestreben damals, ,die Kirchen zu entpolitisie-
ren und das 6ffentliche Leben zu entkonfessiona-
lisieren” (185), wozu auch die Glockenpolitik
und Glockenhoheit diente.

Im 3. Teil werden schliefllich die verfassungs-
rechtlichen Grundlagen des Kirchenglocken-
gelduts erarbeitet, wobei schon die Einbeziehung
der diesbeziiglichen Rechtsprechung zu den bri-
santen Fragestellungen fiihrt. Dabei lasst ein
Urteil des deutschen Bundesverfassungsge-
richtshofes (1994) aufhorchen, wonach ,sogar ein
Gebetslauten nicht mehr als Religionsausiibung,
sondern ,hauptsichlich als Akt der Volksfrom-
migkeit’ angesehen (wird), auf den eher verzich-

tet werden konne” (195). Die scheinbare Belang-
losigkeit dieser Aussage verbirgt eine markante
Verénderung der gesellschaftlichen Wertung und
der verfassungsrechtlichen Anerkennung freier
Religionsausiibung, wie der Verf. anschaulich
und mit zahlreichen Belegen dartun kann. An-
hand einer Analyse von Art. 4 (2) GG und dessen
Joffenem Religionsbegriff” wird deutlich, dass
bei einer hochindividualisierten Interpretation
der Religionsfreiheit der Rechtsschutz des
Glockenldutens als Manifestation einer Ge-
meinschaft briichig wird. Zudem verliert das bis-
lang mafigebliche Kriterium des kirchlichen
~Selbstverstindnisses” zunehmend an Plausibi-
litit, wenn auch ,der religiés-weltanschaulich-
neutrale Staat ... (in seiner Definitionsmacht) ...
weder zwangssakularisierend indifferent noch
sonst zu sehr inhaltlich-deterministisch urteilen
darf” (208). Es geht also fiir den Staat darum,
sowohl die Ausiibung des ,Kommunikations-
grundrechtes” in Art 4 (2) GG als auch die
gemeinsame Nutzung freier Umweltressourcen
(zum Beispiel Raum und Ruhe) miteinander in
Beziehung zu setzen und die staatlichen be-
ziehungsweise staatskirchenrechtlichen Schutz-
pflichten wahrzunehmen; dies lasst sich an etli-
chen problematischen Féllen gut iberpriifen
(zum Beispiel Mahnlauten am Fest der Unschul-
digen Kinder; politisches Demonstrations-Lau-
ten; ,ziviles” Beerdigungslduten etc.). Diesbe-
zliglich kommt auch die Anerkennung des
Selbstbestimmungsrechtes der Religionsgemein-
schaften (nach Art. 140 GG i.V.m. 137 (3) WRV)
zum Tragen, wonach Kirchen und Religionsge-
meinschaften ihre Angelegenheiten selbstindig
verwalten diirfen, sofern sie fiir ihr Wirken erfor-
derlich sind.

Im 4. Teil werden die verfassungsrechtlichen
Schranken des Glockenldutens und des Kirch-
turmbaus beschrieben. Dies betrifft zunichst den
Gesundheitsbereich: so ist der Larmschutz im
biologisch-physiologischen Sinne vorrangig,
wihrend eine emotionale Beldstigung als ,zu-
mutbar” ertragen werden muss. Die juristisch
relevanten Tatbesténde einer Gesundheitsschadi-
gung oder -gefahrdung sind auszuschliefSen, ist
eine sozialadaquate Bagatellbeeintrachtigung zu
erdulden. Glockenschldge in der Nacht bezie-
hungsweise am frithen Morgen oder in Kurorten
etc. sind dabei je gesondert zu betrachten. Die
Diskussion um die Schulkreuze - oder der Streit
um den Standort mancher Moscheen mit ihren
Minaretten in unseren Breiten - belegt, dass die
Frage beziiglich der ,negative(n) Religionsfrei-
heit versus Kirchturm und Glockenlduten” (278)
nicht einfach fiktiv ist. Nach der Erfassung des
Rechtsstatus als ,res sacrae” und der Prisenta-
tion von Lésungen hinsichtlich der Zulassigkeit



90

Kunst

des Verwaltungsrechtsweges (Teil 5) wird das
Glockenlduten abschlieflend noch mit dem staat-
lichen Immissionsschutz konfrontiert, wobei die
Grenzen juridischer Terminologie im Beriih-
rungsbereich mit dem kirchlichen Symbolsystem
deutlich werden (etwa bei der Zuordnung von
Glocken als ,Betriebsanlage” mit eventuell
schéadlicher Umwelteinwirkung oder der Bedeu-
tung des Bebauungsrechtes). Interessante Kon-
kretisierungen {iber Messergebnisse, Auflagen
zur Schallddmpfung, Untersagungsmoglichkei-
ten und behordlichen Ermessensspielraum be-
enden den - nicht blof fiir Juristen — tiberaus
informativen Band. Ein ausgiebiges Literatur-
verzeichnis, die Ubersicht tiber die (Bundes- und
Landes-)Rechtsprechung sowie ein Sachwortver-
zeichnis beschliefien das Buch.

Linz Severin Lederhilger

KUNST

B RAUCHENBERGER JOHANNES, Biblische
Bildlichkeit. Kunst — Raum theologischer Erkennt-
nis. Schéningh, Paderborn 1999. (455) Kart.
DM 128,-/5 934,~/sFr 117,80. ISBN 3-506-73782-1.
Der Autor dieses héchst anregenden Buches
stellt die Frage: Kann sich die Prasenz Gottes
bildlich artikulieren? Wenn dies fiir méglich
gehalten wird, darf Kunst kein Randproblem der
Theologie sein, sondern gehért in ihr Zentrum.
Sie ist ein Erkenntnisort fir die systematische
Theologie. Diese darf sich nicht isolieren, son-
dern muss in stindigem Kontakt mit der Kunst-
geschichte und deren Methoden stehen. Im Feld
der Theologie ist Bildlichkeit biblisch zu begriin-
den; biblische Bildlichkeit muss als Kontinuitats-
kategorie vestanden werden. Rauchenberger
nennt finf Modelle, die den theologischen Sta-
tus der Bilder markieren: das dialektische, das
narrative, das typologische, das ontische und das
sikonoklastische” Bildkonzept. Es mag iiberra-
schen, dass letzteres als ,Bildkonzept” bezeich-
net wird. Doch bleibt das Bilderverbot ein Wich-
ter gegen alle Versuche, sich Gottes in der
Anschauung oder im Begriff zu bemichtigen.
Trotz des Bilderverbotes, das ja zunichst ein
Kultbildverbot war, ist Bildlichkeit fiir das Chris-
tentum essentiell. Inbegriff fiir die Erscheinung
Gottes in der Bibel ist die , Herrlichkeit” (kabod,
doxa). Dieser Begiff schlieft die Dialektik von
Verborgenheit und Sichtbarkeit ein. Der Mensch
vermag wegen des strahlenden Glanzes das Ant-
litz Gottes nicht zu schauen und der Maler es
nicht darzustellen, doch kann er ihm im Wolken-
dunkel begegnen (wie Mose) oder im Gekreuzig-

ten die Herrlichkeit Jesu erkennen (wie die Jiin-
ger). Die Dialektik von Verborgenheit und Sicht-
barkeit wird im Mandylion formal eingel&st: das
Antlitz Jesu scheint aus dem Lichtgrund nach
vorn hervorzukommen, so dass es den Charakter
der Epiphanie evoziert.

Fir das narrative Bildkonzept kann sich der
Autor auf Wolfgang Kemp berufen, der den
lange Zeit obsolet gewordenen Begriff der
»christlichen Kunst” wieder salonfihig gemacht
hat, allerdings in anderem Sinn wie noch im
19. Jahrhundert. Kemp hat - fiir die Kunst etwa
von 400 bis 1400 - eine spezifische Form der Nar-
rativitit nachgewiesen, die im Gegensatz zum
mythischen Modell der Antike auf der Uberzeu-
gung ruht, dass Geschichte als historisch-linearer
Vorgang zu verstehen ist. Bildlicher Ausdruck
des einmaligen Eingriffes Gottes in die Geschich-
te ist die vertikale Bildstruktur, der Gegensatz
von Oben und Unten im Bild. Eine Sonderform
von Narrativitdt ist das typologische Bildkon-
zept, die Gegeniiberstellung des Alten und
Neuen Testamentes.

Das ontische Bildkonzept greift auf den Begriff
der Gottebenbildlichkeit des Menschen im Alten
und die Bezeichnung Christi als ,Bild des un-
sichtbaren Gottes” im Neuen Testament zurtick
(Kol 1,15). Johannes Damascenus hat darauf
seine Rechtfertigung der Bilder im Christentum
gegriindet. In Christus, dem Menschgeworde-
nen, ist Gott darstellbar geworden. Damit hat er
den Ikonen der Ostkirche eine theoretische
Begriindung geliefert: im Abbild ist das Urbild
gegenwartig, weshalb Bilder verehrungswiirdig
sind.

Soweit so gut. Mit der Darstellung der fiinf Bild-
konzepte hat Rauchenberger iiberzeugend nach-
gewiesen, dass Bildlichkeit im Christentum bib-
lisch legitimiert ist. Viel schwieriger ist die Frage,
ob die biblische Bildlichkeit auch fiir die Gegen-
wartskunst noch von Belang ist. Hans Belting
sieht bereits am Ende des Mittelalters eine Epo-
chenschwelle, wo an die Stelle der Kultbilder
die ,Kunstbilder” getreten sind. Rauchenberger
schrénkt diese These wenigstens fiir den katholi-
schen Raum ein, indem er nachzuweisen sucht,
dass die gegenreformatorische Bildertheologie
(Molanus, Paleotti, Bellarmin) ,, der Malerei und
Plastik im katholischen Raum ein abgesichertes
Fundament gab, auf dem sie weitestgehend in
Kontinuitdt zur bisherigen Geschichte die bil-
dende Kunst fortleben lie8” (74). Er muss freilich
zugeben, dass diese Bildertheologie auf keinem
sehr hohen Niveau argumentiert hat, und wider-
legt auch das Argument Beltings nicht, dass sich
der Gebrauch der Bilder verdndert hat. Fiir die
Zeit der Aufkldrung jedoch stellt der Autor selbst
einen ,Bruch” fest, als dessen wichtigsten Zeu-



