Liturgie

93

schung und Wissenschaft (13), sondern ebenso
fiir die Musik (was der Verfasser selbst an ande-
rer Stelle gerade fiir die Improvisation einfordert:
90). So wire es fiir das wichtige Anliegen Kaspars
hilfreicher, Musik und Theologie nicht in frag-
wiirdigen Antinomien einander entgegen-, son-
dern spannungsvoll zusammenzusetzen: Gottes
(Neu-)Ordnung der Wirklichkeit immer neu im
Klangspiel abzubilden beziehungsweise im Wort
nachzudenken versuchen und unser Betroffen-
Sein davon ausdriicken, darum muss es beiden
Sprachen des Glaubens gehen, darin sollten sie
einander herausfordern und befruchten. Beide
werden im Horen aufeinander das Vorlaufige
und immer blof Andeutende des eigenen Sin-
gens und Sagens vom Geheimnis Gottes umso
deutlicher spiiren ...

Bei einer zweiten Auflage, die dem anregenden
Buch zu wiinschen ist, konnte neben allfalliger
Druckfehlerbeseitigung (14; 24; 43; 85; 88; 92; 97;
149) in manchen Details noch nachgefeilt wer-
den; einige Punkte seien herausgegriffen: Die
Betrachtung iiber die Gregorianik diirfte den
Kern der Sache nicht recht treffen; denn bei dem
altesten Gesang der romischen Liturgie geht es
m.E. nicht in erster Linie um einen therapeuti-
schen ,Weg nach innen” (95), auch handelt es
sich nicht um elitire , ,Kunstmusik’“ (93), son-
dern um emphatische Kundgabe und Betrach-
tung des biblischen und liturgischen Wortes. So
wire die Behandlung unter dem Gesichtspunkt
,+Musik und Sprache” (Kap. II) ndherliegend als
im Kapitel ,Musik und Spiel”. Der Sinn der Aus-
sage, der verhalten-meditativ-sehnsiichtige Be-
ginn mancher Kyrie-Vertonungen komme ,der
Herkunft dieses Textes aus vorchristlicher Zeit
nahe” (112), bleibt mir dunkel; das Sanctus im
Eucharistischen Hochgebet ist kein ,allgemeiner
Lobgesang”, eigentlich auch kein ,Lied auf die
Heiligkeit Gottes” (117), sondern hymnisches
Ausrufen derselben und preisend-anbetendes
Anrufen desselben. Bei den Ausfithrungen iiber
die Sequenz ,Dies irae” zieht der Autor es vor,
den Leser mit géngigen Topoi, statt mit prazisen
Informationen zu bedienen: Die Bilanzierung,
dass die mittelalterliche Dichtung ,mehr heidni-
sches als christliches Gedankengut” (125) atme,
ldsst sich mit Blick auf die zahlreichen biblischen
Motive in dem Text wohl nicht halten (vgl. Zef
1,15-16; Ps 50,3, auf den mit ,David” in Str.1 an-
gespielt wird; Ex 2,9; Mt 25,33; Offb 20,12; Joh
4,6); auch die Behauptung, die Sequenz ,ver-
mittelt eine Schreckensbotschaft”, entspringt
mehr populistischen Vorstellungen vom ,diiste-
ren Mittelalter” als einer genauen Betrachtung
des Textes, dessen Wende im zweiten Abschnitt
auf Vertrauen und Hoffnung hin zugegebener-
mafBen durch die fiir die liturgische Verwendung

angefiigten Schlussstrophen verdunkelt wurde.
Hat der in dem mittelalterlichen Gedicht eroff-
nete Blick auf das Leben ,sub specie aeterni-
tatits” nicht auch etwas von der subversiv-
revolutiondren Kraft, die Kaspar als biblisch-
jesuanischen Grundzug zum Beispiel im Magni-
ficat (129) hervorhebt?

Aus dem S. 152 gegebenen Hinweis auf eine
demnéchst erscheinende , Kulturgeschichte der
religiésen Musik” desselben Autors, in der ,,viele
Fragen ausfiihrlicher und mit genauerer Sach-
information behandelt” werden, vernimmt der
hellhorige Leser zum einen eine gewisse Disso-
nanz zu der durch den Untertitel der vorliegen-
den Ausgabe geweckten Erwartung, dass man
mit ihr bereits ,Das grofle Buch der Kirchenmu-
sik” in Hénden habe; zum anderen fragt man
sich, ob denn eine Beschrankung in der Ausfiihr-
lichkeit auch Einschrankungen in der Genauig-
keit des Ausgefiihrten zur Folge haben muss.
Gleichwohl halte ich das ansprechend bebilderte
Werk iiber die Musica sacra fiir einen Gewinn im
Biicherschrank; denn bei der von Verlag und
Autor angezielten Literaturgattung ist mir ein
einladend geschriebenes Buch, das zu kritischem
Mitdenken anregt, lieber als eine Abhandlung,
deren betdubende Genauigkeit dem Leser nicht
tiber den Mangel an Esprit und Schwung der
Rede hinweghilft.

Miinchen Markus Eham

LITURGIE

M EIZINGER WERNER, Wortgottesdienste. Mo-
delle fiir die Sonn- und Festtage im Jahreskreis
A/B/C. (Konkrete Liturgie) Friedrich Pustet,
Regensburg 1999. (236) Geb. DM 39,80.

B EIZINGER WERNER, Wortgottesdienste. Mo-
delle fiir die Werktage im Jahreskreis. 18.-34.
Woche. Friedrich Pustet, Regensburg 1999. (215)
Geb. DM 39,80.

In Fortfithrung fritherer Sammlungen bietet Wer-
ner Eizinger in den hier vorliegenden Bénden
Modelle fiir Wortgottesdienste fiir die Sonn- und
Festtage im Jahreskreis (Lesejahre A/B/C) sowie
fiir die Werktage im Jahreskreis (18.-34. Woche)
an. Auch diese Bande sind sowohl fiir Priester
als Hilfe bei der Vorbereitung der jeweiligen
Gottesdienste gedacht als auch fiir Laien als Vor-
steher sogenannte , priesterloser Sonntagsgottes-
dienste”.

Rez. kann nicht verhehlen, dass ihn weiterhin
ein ungutes Gefiihl beschleicht angesichts des
immer weiter ausufernden Marktes an Literatur
zur Gottesdienstvorbereitung. Ein Phénomen,



94

Liturgie

das ja zumindest partiell den Riickschluss zu-
lasst, dass einerseits die vorhandenen liturgi-
schen Biicher (konkret: die Sprache des Mess-
buchs von 1975) denjenigen, die der Liturgie
vorstehen, sprachlich wenig geeignet erscheinen,
den Glauben im ,Hier und Heute” der liturgisch
versammelten Gemeinde zu artikulieren, ande-
rerseits aber auch ein gewisses MaB8 an Einfalls-
losigkeit und einen Mangel an liturgischer Bil-
dung vermuten ldsst.

Sollten solche Publikation zur Gottesdienstvor-
bereitung wirklich hilfreich sein, so miissten sie
ja gerade da ansetzen, wo sich in der Gottes-
dienstvorbereitung Schwierigkeiten auftun, Defi-
zite zeigen und hier eine konkrete Hilfestellung
bieten. Auch an dieser Stelle ist es Rez. freilich
nicht méglich, alle Textelemente im Einzelnen zu
bewerten. Gerade im Band fiir die Wortgottes-
dienste an den Sonn- und Festtagen ist jedoch
auffillig, dass Vf. zwar Gottesdienstmodelle fiir
alle drei Lesejahre anbietet, den Riickbezug auf
die jeweiligen biblischen Lesungstexte aber
,mur” in der abgedruckten modellhaften Einlei-
tung, den Fiirbitten und der Besinnung nach der
Kommunion leistet.

Bei den Orationen findet sich teilweise in Klam-
mern der Hinweis: ,Vgl. MB”. Es handelt sich
also um Paraphrasen oder Neuiibersetzungen
der Messbuchtexte [zur grundsitzlichen Proble-
matik solcher Paraphrasen vgl Thpq 148 (2000)
90]. Hier wire es doch mdglich gewesen, bei
den Tagesgebeten sogenannte Perikopenoratio-
nen anzubieten, Orationen also, die bereits die
sprachliche Motivik des nachfolgenden Evange-
liumstextes aufgreifen (wie es sie auch bereits im
offiziell approbierten polnischen und italieni-
schen Messbuch gibt).

Doch bleibt auch bei den nun vorgelegten Bén-
den festzuhalten, dass sich Eizinger an den Stel-
len, an denen er den MB-Text verdndert, zumin-
dest bemiiht, dem Text der Vorlage und seiner
inhaltlichen Aussage gerecht zu werden. Inso-
fern sind auch diese Binde eine hilfreiche Hand-
reichung zur Gottesdienstvorbereitung und bie-
ten wiederum auch gerade den an der Thematik
Gebetssprache interessierten Lesern eine Fiille
von wertvollen Anregungen.

Miinster Martin Stuflesser

B LURZ FRIEDRICH, Die Feier des Abendmahls
nach der Kurpfilzischen Kirchenordnung von 1563.
Ein Beitrag zu einer 6kumenischen Liturgiewis-
senschaft. (Praktische Theologie heute 38) Kohl-
hammer, Stuttgart 1998. (526). Kart. DM 89,~/
S 650,~/sFr 81,~. ISBN 3-17-015572-5.

»Es reicht nicht, nur von einer ,6kumenischen
Perspektive der Liturgiewissenschaft’ zu spre-

chen, sondern eine ,6kumenische Liturgiewis-
senschaft’ ist zu fordern!” (33) Was das fiir ihn
bedeutet, skizziert Friedrich Lurz einleitend in
seiner Bonner Dissertation (betreut von Prof. Dr.
Albert Gerhards). Eine okumenische Liturgie-
wissenschaft darf nicht den Konfliktfeldern aus-
weichen, sondern muss versuchen, die unter-
schiedlichen Traditionen aus ihrem je eigenen
Erfahrungshorizont heraus zu verstehen. Kennt-
nisse der anderen sind aber auch fiir das Verste-
hen der eigenen Tradition wichtig, sind doch -
wie sich gerade am Beispiel der reformatorischen
Liturgien zeigt — manche Entwicklungen gerade
als Reaktion auf bestehende Formen und Fehl-
formen zu erklaren.

Als exemplarisches Objekt wahlt L. die Kurpfal-
zische Abendmahlsordnung von 1563 nicht nur
wegen ihrer bisher geringen Beachtung, sondern
auch weil sie als Abendmahisliturgie des ober-
deutschen Abendmahlstyps in groler Spannung
zur Gestalt der (katholischen) Messe steht und
weil sie bereits das Ergebnis einer innerevangeli-
schen Entwicklungsgeschichte ist.

Nachdem L. den historischen und theologischen
(Heidelberger Katechismus) Kontext vorgestellt
hat, untersucht er in einzelnen Kapiteln die nihe-
ren Umsténde der Abendmabhlsfeier und die ein-
zelnen Elemente der Abendmahisliturgie. Bei
jedem einzelnen Kapitel wird nach der vorrefor-
matorischen Praxis und den reformatorischen
Liturgien insgesamt gefragt. Dabei bietet L.
immer wieder kurze Abrisse der altkirchlichen
und mittelalterlichen Liturgiegeschichte, um so
die Praxis des 16. Jhdts. besser verstehen zu
konnen. All das dient dazu, Funktion, Theologie
und Besonderheiten der vorliegenden Ordnung
angemessen zu wiirdigen.

Schon der Umfang zeigt, dass das Kapitel iiber
die Abendmahlsvermahnung eine zentrale Stel-
lung hat (101-254). Zu Recht wird die Abend-
mahlsvermahnung als origindre Leistung der
Reformatoren herausgestellt. Bemerkenswert ist,
dass sie inhaltlich entscheidende Elemente des
Eucharistischen Hochgebetes enthélt (Anamne-
se, Epiklese, Einsetzungsworte), freilich in einer
anderen Sprachform und mit signifikanten
(eucharistie-) theologischen Differenzen. Das
der Abendmahlsvermahnung folgende ,, Abend-
mahlsgebet” ist sicher keine Variation des Eucha-
ristischen Hochgebetes und soll dies auch nicht
sein, wie der Verzicht auf die Einsetzungsworte
deutlich macht. Es ist ein eigenstdndiges Gebet,
das die epikletische Dimension zum Ausdruck
bringt und darum bittet, dass den Gl4dubigen in
der Kommunion der Kreuzestod Jesu und seine
Wirkungen zugeeignet werden. Der Dank erhélt
in dieser Liturgie seinen Platz erst nach der Kom-
munion. Das ist eine Folge jener Konzentration



