94

Liturgie

das ja zumindest partiell den Riickschluss zu-
lasst, dass einerseits die vorhandenen liturgi-
schen Biicher (konkret: die Sprache des Mess-
buchs von 1975) denjenigen, die der Liturgie
vorstehen, sprachlich wenig geeignet erscheinen,
den Glauben im ,Hier und Heute” der liturgisch
versammelten Gemeinde zu artikulieren, ande-
rerseits aber auch ein gewisses MaB8 an Einfalls-
losigkeit und einen Mangel an liturgischer Bil-
dung vermuten ldsst.

Sollten solche Publikation zur Gottesdienstvor-
bereitung wirklich hilfreich sein, so miissten sie
ja gerade da ansetzen, wo sich in der Gottes-
dienstvorbereitung Schwierigkeiten auftun, Defi-
zite zeigen und hier eine konkrete Hilfestellung
bieten. Auch an dieser Stelle ist es Rez. freilich
nicht méglich, alle Textelemente im Einzelnen zu
bewerten. Gerade im Band fiir die Wortgottes-
dienste an den Sonn- und Festtagen ist jedoch
auffillig, dass Vf. zwar Gottesdienstmodelle fiir
alle drei Lesejahre anbietet, den Riickbezug auf
die jeweiligen biblischen Lesungstexte aber
,mur” in der abgedruckten modellhaften Einlei-
tung, den Fiirbitten und der Besinnung nach der
Kommunion leistet.

Bei den Orationen findet sich teilweise in Klam-
mern der Hinweis: ,Vgl. MB”. Es handelt sich
also um Paraphrasen oder Neuiibersetzungen
der Messbuchtexte [zur grundsitzlichen Proble-
matik solcher Paraphrasen vgl Thpq 148 (2000)
90]. Hier wire es doch mdglich gewesen, bei
den Tagesgebeten sogenannte Perikopenoratio-
nen anzubieten, Orationen also, die bereits die
sprachliche Motivik des nachfolgenden Evange-
liumstextes aufgreifen (wie es sie auch bereits im
offiziell approbierten polnischen und italieni-
schen Messbuch gibt).

Doch bleibt auch bei den nun vorgelegten Bén-
den festzuhalten, dass sich Eizinger an den Stel-
len, an denen er den MB-Text verdndert, zumin-
dest bemiiht, dem Text der Vorlage und seiner
inhaltlichen Aussage gerecht zu werden. Inso-
fern sind auch diese Binde eine hilfreiche Hand-
reichung zur Gottesdienstvorbereitung und bie-
ten wiederum auch gerade den an der Thematik
Gebetssprache interessierten Lesern eine Fiille
von wertvollen Anregungen.

Miinster Martin Stuflesser

B LURZ FRIEDRICH, Die Feier des Abendmahls
nach der Kurpfilzischen Kirchenordnung von 1563.
Ein Beitrag zu einer 6kumenischen Liturgiewis-
senschaft. (Praktische Theologie heute 38) Kohl-
hammer, Stuttgart 1998. (526). Kart. DM 89,~/
S 650,~/sFr 81,~. ISBN 3-17-015572-5.

»Es reicht nicht, nur von einer ,6kumenischen
Perspektive der Liturgiewissenschaft’ zu spre-

chen, sondern eine ,6kumenische Liturgiewis-
senschaft’ ist zu fordern!” (33) Was das fiir ihn
bedeutet, skizziert Friedrich Lurz einleitend in
seiner Bonner Dissertation (betreut von Prof. Dr.
Albert Gerhards). Eine okumenische Liturgie-
wissenschaft darf nicht den Konfliktfeldern aus-
weichen, sondern muss versuchen, die unter-
schiedlichen Traditionen aus ihrem je eigenen
Erfahrungshorizont heraus zu verstehen. Kennt-
nisse der anderen sind aber auch fiir das Verste-
hen der eigenen Tradition wichtig, sind doch -
wie sich gerade am Beispiel der reformatorischen
Liturgien zeigt — manche Entwicklungen gerade
als Reaktion auf bestehende Formen und Fehl-
formen zu erklaren.

Als exemplarisches Objekt wahlt L. die Kurpfal-
zische Abendmahlsordnung von 1563 nicht nur
wegen ihrer bisher geringen Beachtung, sondern
auch weil sie als Abendmahisliturgie des ober-
deutschen Abendmahlstyps in groler Spannung
zur Gestalt der (katholischen) Messe steht und
weil sie bereits das Ergebnis einer innerevangeli-
schen Entwicklungsgeschichte ist.

Nachdem L. den historischen und theologischen
(Heidelberger Katechismus) Kontext vorgestellt
hat, untersucht er in einzelnen Kapiteln die nihe-
ren Umsténde der Abendmabhlsfeier und die ein-
zelnen Elemente der Abendmahisliturgie. Bei
jedem einzelnen Kapitel wird nach der vorrefor-
matorischen Praxis und den reformatorischen
Liturgien insgesamt gefragt. Dabei bietet L.
immer wieder kurze Abrisse der altkirchlichen
und mittelalterlichen Liturgiegeschichte, um so
die Praxis des 16. Jhdts. besser verstehen zu
konnen. All das dient dazu, Funktion, Theologie
und Besonderheiten der vorliegenden Ordnung
angemessen zu wiirdigen.

Schon der Umfang zeigt, dass das Kapitel iiber
die Abendmahlsvermahnung eine zentrale Stel-
lung hat (101-254). Zu Recht wird die Abend-
mahlsvermahnung als origindre Leistung der
Reformatoren herausgestellt. Bemerkenswert ist,
dass sie inhaltlich entscheidende Elemente des
Eucharistischen Hochgebetes enthélt (Anamne-
se, Epiklese, Einsetzungsworte), freilich in einer
anderen Sprachform und mit signifikanten
(eucharistie-) theologischen Differenzen. Das
der Abendmahlsvermahnung folgende ,, Abend-
mahlsgebet” ist sicher keine Variation des Eucha-
ristischen Hochgebetes und soll dies auch nicht
sein, wie der Verzicht auf die Einsetzungsworte
deutlich macht. Es ist ein eigenstdndiges Gebet,
das die epikletische Dimension zum Ausdruck
bringt und darum bittet, dass den Gl4dubigen in
der Kommunion der Kreuzestod Jesu und seine
Wirkungen zugeeignet werden. Der Dank erhélt
in dieser Liturgie seinen Platz erst nach der Kom-
munion. Das ist eine Folge jener Konzentration



Liturgie

95

auf die Konsekration und die reale Gegenwart
Jesu Christi in der Kommunion, die schon in der
vorreformatorischen Frommigkeit das eigentli-
che Motiv der Danksagung in der Messe und
zwar nach der Kommunion waren. Dieser Platz
blieb auch hier erhalten, obwohl in dieser Theo-
logie gerade keine realprésentischen Vorstellun-
gen leitend sind.

Fir L. ist die Kurpfalzer Abendmahlsordnung
~€in imponierendes Beispiel einer Liturgiereform
..., die an Konsequenz und Entschiedenheit
selbst unter den zahlreichen Entwiirfen des
16. Jh. eine Sonderstellung einnimmt” (432) und
bei der eine Gestalt iiberzeugt, , die sich aus einer
stringenten Umsetzung einer reflektierten dog-
matischen Grundlegung ergibt” (ebd). Da eine
6kumenische Liturgiewissenschaft eine ,Herme-
neutik der Liturgie” (36) sein soll, geht es fiir L.
auch nicht um eine bewertende Beurteilung,
sondern um ein immanentes Verstehen, um von
daher nach Perspektiven zu suchen, aber auch
wichtige Anfragen fiir die Gegenwart zuzu-
lassen. Hier stellt er durchaus zu Recht heraus,
dass die — nach breitem Konsens — wesentliche
eucharistische Dimension des Abendmahls zum
Welt- und Gottesverstandnis auch der Gegen-
wart durchaus in Spannung steht. Dass die Ver-
lagerung des Dankes hinter die Kommunion
schon im 16. Jh. auch eine Antwort auf ein
schwindendes Bewusstsein fiir die Erlosung war,
diirfte einsichtig sein. Die Frage der Legitimitét
dieses ,Inkulturationsgeschehens” (462) wird
aber nicht diskutiert. Inmerhin notiert L. jedoch
auch die ebenfalls mogliche brisante Frage:
,Koénnen Menschen, die nicht aus ihrer Welt-
erfahrung heraus Gott fiir sein Heilshandeln
zu danken vermogen, iiberhaupt Eucharistie
feiern?” (Anm. 3066)

Wenn 6kumenische Liturgiewissenschaft freilich
mehr als eine Methode sein will, wird sich die
Frage nach ihrem theologischen Status insofern
noch einmal stellen, als auch hier nicht nur das
empathische Einfithlen gefordert ist, sondern
eine ekklesiale Einbindung vermutlich doch
nicht den Verzicht auf einen beurteilenden
Standort erlaubt. Das spricht nicht per se gegen
jede Pluriformitét der Eucharistietheologien und
auch nicht gegen jede Pluriformitét der Feier-
formen. Aber ob wirklich alle bekannten Typen
der Eucharistiefeier und des Eucharistie-Ver-
stindnisses , ihre zwar relative, aber doch wirkli-
che Berechtigung” (466) hatten? L. hat jedenfalls
mit seiner Studie nicht nur eine beachtenswerte
reformatorische Abendmabhlsliturgie analysiert,
sondern wichtige Fragen aufgeworfen, die fiir
das aktuelle theologische Denken und Arbeiten
herausfordernd sind.

Linz Winfried Haunerland

B SPANIER MARIA, Liturgische Ehesegnung und
Eheschliefung im (Erz-)Bistum Trier (Disserta-
tionen Theologische Reihe Bd. 79) Eos, St.Otti-
lien 1999. (XVII und 417) Brosch. DM 48,
ISBN 3-88096-936-1.

Ohne Zweifel verdient die Liturgie der Trierer
Ortskirche Aufmerksamkeit, denn Trier gehort
zu den alten und traditionsreichen Diézesen und
ist bis in die jlingste Zeit teilweise einflussreich
auf das ganze deutsche Sprachgebiet. Trotz an-
derer jiingerer Untersuchungen zur Trauungs-
liturgie (Minster: Kranemann; Koln: Vollmer;
Aufklarungszeit: Keller) kann also die vorlie-
gende Dissertation der Philosophisch-Theologi-
schen Hochschule Vallendar mit Interesse rech-
nen. Aufgrund der Quellen kann S. eine litur-
gische Entwicklung von ca. 1000 Jahren nach-
zeichnen.

Nach einer kurzen Einleitung (2—24), in der u. a.
ein Forschungsiiberblick gegeben wird, gilt das
1. Kapitel der ,Segnung von Brautigam und
Braut in Verbindung mit der Messe” (25-131).
Bei aller Pragung durch die romische Tradition
haben die Trierer Missalien den rémischen Braut-
segen erganzt durch Segensgebete, die sich auf
Braut und Brautigam gemeinsam bezogen. Im
Trierer Missale von 1498 verzichtet man sogar
ganz auf den groflen Brautsegen innerhalb der
Messe und stellt an das Ende der Feier sieben
Gebete unter der sachgerechten Uberschrift ,,Be-
nedictio super sponsum et sponsam”.

Im 2. Kapitel (133-167) wertet S. drei bisher nicht
erschlossene Handschriften aus dem Kloster
Arnstein aus und zeichnet an ihnen die Entwick-
lung von der Segnung der Brautleute zu einer
kirchlichen Eheschliefung nach. Wenn die Datie-
rung stimmt, diirfte der Trauungsritus der 2. von
S. ausgewerteten Handschrift ,eines der &ltesten
liturgischen EheschlieBungsformulare, d. h. ein
erstmals bezeugter Brauttorvermahlungsritus”
(156) sein.

Das 3. Kapitel (169-340) fragt nach den Eheriten
in den gedruckten Trierer Ritualien sowie in zwei
handschriftlichen Privatritualien aus dem Trier
der Aufklarungszeit. Hier erfahrt man manches
iiber die kirchliche Verlobung (der &lteste be-
kannte liturgische Ritus steht im Trierer Rituale
von 1574), das Ende der Brauttorvermahlung
(irgendwann vor 1688), iiber die immerhin noch
1767 (mit gewissen Vorbehalten) vorgesehene
Benedictio thalami, sowie iiber den bestindigen
Trierer Brauch, dass nur der Brautigam seiner
Braut einen Ring ansteckt (erst mit der Ein-
fithrung der Collectio Rituum von 1950 ist der
gegenseitige Ringtausch auch in Trier vorgese-
hen). Uberraschend (doch fiir den Rez. nicht
iiberzeugend begriindet) die Aussage, dass man
in der Benedictio sponsi et sponsae des Rituale



