Liturgie

95

auf die Konsekration und die reale Gegenwart
Jesu Christi in der Kommunion, die schon in der
vorreformatorischen Frommigkeit das eigentli-
che Motiv der Danksagung in der Messe und
zwar nach der Kommunion waren. Dieser Platz
blieb auch hier erhalten, obwohl in dieser Theo-
logie gerade keine realprésentischen Vorstellun-
gen leitend sind.

Fir L. ist die Kurpfalzer Abendmahlsordnung
~€in imponierendes Beispiel einer Liturgiereform
..., die an Konsequenz und Entschiedenheit
selbst unter den zahlreichen Entwiirfen des
16. Jh. eine Sonderstellung einnimmt” (432) und
bei der eine Gestalt iiberzeugt, , die sich aus einer
stringenten Umsetzung einer reflektierten dog-
matischen Grundlegung ergibt” (ebd). Da eine
6kumenische Liturgiewissenschaft eine ,Herme-
neutik der Liturgie” (36) sein soll, geht es fiir L.
auch nicht um eine bewertende Beurteilung,
sondern um ein immanentes Verstehen, um von
daher nach Perspektiven zu suchen, aber auch
wichtige Anfragen fiir die Gegenwart zuzu-
lassen. Hier stellt er durchaus zu Recht heraus,
dass die — nach breitem Konsens — wesentliche
eucharistische Dimension des Abendmahls zum
Welt- und Gottesverstandnis auch der Gegen-
wart durchaus in Spannung steht. Dass die Ver-
lagerung des Dankes hinter die Kommunion
schon im 16. Jh. auch eine Antwort auf ein
schwindendes Bewusstsein fiir die Erlosung war,
diirfte einsichtig sein. Die Frage der Legitimitét
dieses ,Inkulturationsgeschehens” (462) wird
aber nicht diskutiert. Inmerhin notiert L. jedoch
auch die ebenfalls mogliche brisante Frage:
,Koénnen Menschen, die nicht aus ihrer Welt-
erfahrung heraus Gott fiir sein Heilshandeln
zu danken vermogen, iiberhaupt Eucharistie
feiern?” (Anm. 3066)

Wenn 6kumenische Liturgiewissenschaft freilich
mehr als eine Methode sein will, wird sich die
Frage nach ihrem theologischen Status insofern
noch einmal stellen, als auch hier nicht nur das
empathische Einfithlen gefordert ist, sondern
eine ekklesiale Einbindung vermutlich doch
nicht den Verzicht auf einen beurteilenden
Standort erlaubt. Das spricht nicht per se gegen
jede Pluriformitét der Eucharistietheologien und
auch nicht gegen jede Pluriformitét der Feier-
formen. Aber ob wirklich alle bekannten Typen
der Eucharistiefeier und des Eucharistie-Ver-
stindnisses , ihre zwar relative, aber doch wirkli-
che Berechtigung” (466) hatten? L. hat jedenfalls
mit seiner Studie nicht nur eine beachtenswerte
reformatorische Abendmabhlsliturgie analysiert,
sondern wichtige Fragen aufgeworfen, die fiir
das aktuelle theologische Denken und Arbeiten
herausfordernd sind.

Linz Winfried Haunerland

B SPANIER MARIA, Liturgische Ehesegnung und
Eheschliefung im (Erz-)Bistum Trier (Disserta-
tionen Theologische Reihe Bd. 79) Eos, St.Otti-
lien 1999. (XVII und 417) Brosch. DM 48,
ISBN 3-88096-936-1.

Ohne Zweifel verdient die Liturgie der Trierer
Ortskirche Aufmerksamkeit, denn Trier gehort
zu den alten und traditionsreichen Diézesen und
ist bis in die jlingste Zeit teilweise einflussreich
auf das ganze deutsche Sprachgebiet. Trotz an-
derer jiingerer Untersuchungen zur Trauungs-
liturgie (Minster: Kranemann; Koln: Vollmer;
Aufklarungszeit: Keller) kann also die vorlie-
gende Dissertation der Philosophisch-Theologi-
schen Hochschule Vallendar mit Interesse rech-
nen. Aufgrund der Quellen kann S. eine litur-
gische Entwicklung von ca. 1000 Jahren nach-
zeichnen.

Nach einer kurzen Einleitung (2—24), in der u. a.
ein Forschungsiiberblick gegeben wird, gilt das
1. Kapitel der ,Segnung von Brautigam und
Braut in Verbindung mit der Messe” (25-131).
Bei aller Pragung durch die romische Tradition
haben die Trierer Missalien den rémischen Braut-
segen erganzt durch Segensgebete, die sich auf
Braut und Brautigam gemeinsam bezogen. Im
Trierer Missale von 1498 verzichtet man sogar
ganz auf den groflen Brautsegen innerhalb der
Messe und stellt an das Ende der Feier sieben
Gebete unter der sachgerechten Uberschrift ,,Be-
nedictio super sponsum et sponsam”.

Im 2. Kapitel (133-167) wertet S. drei bisher nicht
erschlossene Handschriften aus dem Kloster
Arnstein aus und zeichnet an ihnen die Entwick-
lung von der Segnung der Brautleute zu einer
kirchlichen Eheschliefung nach. Wenn die Datie-
rung stimmt, diirfte der Trauungsritus der 2. von
S. ausgewerteten Handschrift ,eines der &ltesten
liturgischen EheschlieBungsformulare, d. h. ein
erstmals bezeugter Brauttorvermahlungsritus”
(156) sein.

Das 3. Kapitel (169-340) fragt nach den Eheriten
in den gedruckten Trierer Ritualien sowie in zwei
handschriftlichen Privatritualien aus dem Trier
der Aufklarungszeit. Hier erfahrt man manches
iiber die kirchliche Verlobung (der &lteste be-
kannte liturgische Ritus steht im Trierer Rituale
von 1574), das Ende der Brauttorvermahlung
(irgendwann vor 1688), iiber die immerhin noch
1767 (mit gewissen Vorbehalten) vorgesehene
Benedictio thalami, sowie iiber den bestindigen
Trierer Brauch, dass nur der Brautigam seiner
Braut einen Ring ansteckt (erst mit der Ein-
fithrung der Collectio Rituum von 1950 ist der
gegenseitige Ringtausch auch in Trier vorgese-
hen). Uberraschend (doch fiir den Rez. nicht
iiberzeugend begriindet) die Aussage, dass man
in der Benedictio sponsi et sponsae des Rituale



96

Pastoraltheologie

von 1574 ,einen sakramentalen Segen” erblickt
habe (229). Deutlicher, als S. es getan hat, hatte
man wohl herausarbeiten kénnen, dass nicht alle
Riten die allgemeine Auffassung unterstiitzen,
dass sich die Brautleute das Sakrament der Ehe
gegenseitig spenden.

Dass Spuren des Trierer Trauungsritus in der
Collectio Rituum von 1950 und in den nach-
konziliaren deutschsprachigen Trauungsriten zu
finden sind, zeigt S. im 4. Kapitel (341-346),
bevor sie die Ergebnisse ihrer Untersuchung
zusammenfasst (347-356). Quellen- und Lite-
raturverzeichnis (358-391) und eine Edition
der Arnsteiner Eheriten (392-397) sowie meh-
rere Register (398-417) beschlielen die fleiffige
und fiir die Geschichte sowohl der Trierer Di6-
zesanliturgie wie der Trauungsliturgie anregen-
de Studie.

Linz Winfried Haunerland

PASTORALTHEOLOGIE

B TEBARTZ-VAN ELST FRANZ-PETER, Ge-
meinde in mobiler Gesellschaft. Kontexte — Kriterien
- Konkretionen. (Studien zur Theologie und
Praxis der Seelsorge, Bd. 38) Seelsorge Echter,
Wiirzburg 1999. (815).

Mit dieser iiber 800 Seiten starken Habilitations-
schrift legt Franz-Peter Tebartz-van Elst eine Stu-
die von umfassendem Ausmaf vor, die viel Zeit
und Energie zum Durcharbeiten kostet. Aber die
Miihe lohnt sich in vielerlei Hinsicht. Geht es in
dieser Studie doch primér um die sehr aktuelle
Frage und dem Versuch von kiinftigen Antwort-
moglichkeiten, wie sich in unserer (post-)moder-
nen, pluralen, aber vor allem ,mobilen” Gesell-
schaft lebendige und christliche Gemeinden
verorten konnen. Kann und wird der ,,Ort der
christlichen Gemeinde eine von auflen erkenn-
bare und von innen erfahrbare Kontur” (7) in
kiinftiger Entwicklung haben, oder wird sie sich
weiterhin an einer territorialen Erfassungs- und
Versorgungspastoral orientieren?

Die gesamte Studie wird in drei Teile gegliedert,
wobei in einer ausfiihrlichen Hinfithrung der
Dreischritt dieser Untersuchung griindlich dar-
gestellt und begriindet wird, was unverkennbar
dem pastoraltheologischen Dreischritt von sehen
— urteilen — handeln entspricht. Die Frage nach der
realen Moglichkeit von konkreter Gemeindever-
ortung in mobiler Gesellschaft macht die Erfor-
schung der ,zu beobachtenden Prozesse und
Verdnderungen des gesellschaftlichen Lebens in
ihrer Relevanz” (39) nétig, damit die Kirche in
Zukunft iiberleben und leben kann.

Diesem Vorhaben widmet sich der Autor im
umfangreichen ersten Teil der Studie , Kontexte”.
Dem Spannungsverhélinis Mobilitat — Stabilitat
wird phanomenologisch unter Einbeziehung von
Kultur-, Religions-, Philosophie- und Industrie-
geschichte breiter Raum gegeben. Das Ereignis
von Mobilitdt wird dann vor allem im urbanen
Lebenskontext betrachtet. Nirgendwo ldsst sich
Mobilitdt klarer und exemplarischer verstehen
als im Kontext der Stadt. Ergdnzend und erwei-
ternd kommt auch die Territorialitdt des Men-
schen in den Blick, da aus pastoraltheologischen
Griinden kiinftig Gemeinde ,nicht zwangslaufig
exterritorial” (145) und im diffusen stiadtischen
Bereich gedacht werden kann und soll.

Weiters wird das Augenmerk auf den systemati-
schen Kontext von Mobilitit gelegt, auf die verti-
kale, horizontale und gesellschaftliche Ebene, da
das komplexe Phanomen Mobilitét ,sowohl auf
das Individuum als auch auf die Sozialstruktur”
(179) Auswirkungen hat. Und letztlich werden
kurz und prégnant sechs verschiedene soziologi-
sche Ansdtze dargelegt (von Beck bis Schulze),
um Einseitigkeiten in der soziologischen Analyse
zu vermeiden und das weite Feld aktueller sozio-
logischer Ansdtze adidquat abzustecken. Das
abschlieBende Fazit, dass ,Vernetzung als zeit-
gemife Form der Verortung des Individuums in
der Spannung von Mobilitdt und Stabilitat” (356)
gesehen werden kann, eroffnet eine Zukunfts-
perspektive, die pastoraltheologisch im letzten
Teil verwertet und weitergefiihrt wird.

Im zweiten Teil ,Kriterien” werden die ,eruier-
ten soziologischen Ergebnisse und indizierten
theologischen Denkansitze” (359) zusammenge-
fiilhrt. Es geht vor allem um die theologisch
begriindete positive Bewertung individueller
und sozialer Lebensverortungen in mobiler
Gesellschaft. Der pastoralgeschichtliche Blick auf
die Entwicklung von Gemeinden von frithkirch-
lichen Formen bis hin zur Gemeindeverortung
nach dem II. Vatikanum zeigt eine dynamische,
»~wechselvolle und inspirative Ortsbewegung”
(446) auf, die zwischen Anpassung und Kon-
trastsetzung zum sozialen Umfeld pendelte. Als
Herzstiick jeglicher theologischer Beurteilung
von verschiedenen Gemeindeentwicklungen
beziehungsweise -verortungen sieht Tebartz-van
Elst das Theologumenon ,Communio”. Nach
der Herausarbeitung der biblisch-frithkirchli-
chen Grundlagen scheut sich der Autor auch
nicht vor einem kurzen systematisch-theologi-
schen Aufriss der kirchlicher Communio und
hebt anschlieBend heraus, dass Communio
sowohl als ,hermeneutisches” als auch , organi-
satorisches” Prinzip von zukiinftigen Gemeinde-
verortungen gesehen werden kann. Theologisch
lasst sich abrundend sagen, dass es geschichtlich



