100

Pastoraltheologie

kirchlichen Amtstrager geradezu entlastet. (,Sie
stehen alle nochmals unter dem Anspruch der
Einheit, ohne dass diese einfach durch ein
Machtwort des Leiters oder durch das Gewicht
der iibrigen Gemeinde beziehungsweise des
tibrigen Kollegiums... oder einer Mehrheit her-
gestellt werden konnte” S. 253). Auch pipstlicher
Unfehlbarkeitsanspruch erscheint von dieser Warte
aus unweigerlich hinterfragbar. Wahrung der
radikalen Transzendenz Gottes wiirde weiters
bedeuten — und hier greift der Vf. auf die Spiritu-
alitdt der Orden zuriick — dass eines der wichtig-
sten pastoralen Kriterien die , Unterscheidung der
Geister” (S. 304f) zu sein hitte, weil sich hier
zeigt, ,wie schwierig die Erkenntnis des Willens
Gottes sein kann und dass diese mit einer letzten
Ungewissheit behaftet bleibt” S. 307). Schliellich
resultiert aus dem christologisch-theozentrischen
Ansatz des Vf. ein Gemeindemodell, in dem die
Konturen des langjahrigen Projektes Wien-Mach-
strafle unschwer wiederzuerkennen sind: Durch
die vorgenommene ,Lockerung” in der Chris-
tologie (,erwahlungstheologisch-messianologi-
sches” statt ontologisches Verstindnis, S. 222)
geraten auch Priesterbild, Gemeindeverstindnis
und Gemeindefunktionen in ein neues Licht (vgl.
368: Katechumenat statt bloBer Mitgliedschaft;
385: Grundversshnung vor Wiederversshnung in
der Bufle; 397: Grundkompetenz fiir (vielfaltige)
Amteriibernahme; 434: Entkoppelung von
Gemeindeleitung und Eucharistievorsitz; 448/496:
Entideologisierung der Frauen- und Zolibatsfrage
(Ehe als Primat fiir die Liebe, Zolibat als Primat
fiir die Universalitdt in ihrem Zeugnischarakter).

Am Gesamtentwurf des Vf. ist zweifelsohne der
systematisch reflektierte Bogen der Argumentati-
on eindrucksvoll und interessant, wie man es sich
von mancher Arbeit aus der praktischen Theolo-
gie wiinschen méchte. In griindlicher Auseinan-
dersetzung mit der (wenn auch nicht immer breit
gesichteten, so etwa in der erkenntnistheoreti-
schen Fundierung 137ff) Forschungsliteratur
werden bedenkenswerte, aber auch provokante
Thesen préasentiert und auf ihre Praktikabilitdt
hin tiberpriift.

Freilich kénnte die bekundete Absicht der Stu-
die, ndmlich hochaktuelle Thesen zur Ekklesiolo-
gie in den gegenwirtigen Diskurs einzubringen
und dieses Vorhaben gleichzeitig auf breiter
Basis durch eine dogmatische , Apologetik” zu
untermauern, auch ein Stiick weit kontraproduktiv
wirken. Manche legitime Anliegen einer Gemein-
detheologie wiéren namlich akzeptabel auch
dort, wo sie nicht um jeden Preis durch eine spe-
zifische christologische Option induziert sind.
Umgekehrt kénnten Zweifel am ,,Grunddogma”
der Arbeit den Blick verstellen auf manch exzel-
lente Analyse des ,,Gemeindepraktikers”.

In einer winzigen Fufinote verrit der Vf. etwas
von seiner kiihnen Vision als Theologe: ,Wenn das
Christentum in ein ernsthaftes Gesprach mit dem
Judentum und dem Islam eintreten will, wird es
von diesen beiden Religionen wieder lernen
miissen, die Transzendenz Gottes ernst zu neh-
men. Dann wird es auch die Vergéttlichungsleh-
re aufgeben.” (S. 244) - Das Aufhéingen einer
ganzen katholischen Ekklesiologie und Gemein-
detheologie auf diese Betonung der génzlichen
Andersartigkeit Gottes im Sinne einer radikalen
~theologia negativa” spricht einerseits fiir den
Mut zum Versuch einer kompromisslosen ,anti-
ochenischen Rehabilitierung” der Christologie,
es setzt sich aber gleichzeitig ebenso gewichtigen
kritischen Riickfragen aus. Das Kapitel um den
Streit iiber Segen oder Fluch der Hellenisierung
des urchristlichen Paradigmas ist meines Wis-
sens noch nicht zu Ende geschrieben, auch nicht
durch We8.

Linz Alfred Habichler

B LECHNER MARTIN, Theologie in der Sozialen
Arbeit. Begriindung und Konzeption einer Theo-
logie an Fachhochschulen fiir Soziale Arbeit.
(Benediktbeurer Studien 8) Don Bosco, Miinchen
2000.

Theologisches Denken und Arbeiten spielt sich
nicht in einem luftleeren Raum ab, sondern steht
in einem Verwertungskontext, herkémmlicher-
weise dem der Ausbildung fiir Pastoral und Reli-
gionsunterricht/Katechese. Dieser Kontext wirkt
pragend auf die Theologie zuriick, ob es dort
bewusst ist oder nicht. Verandert sich Theologie,
wenn sie in einem anderen Verwertungszusam-
menhang steht? Sie muss sich dndern, wenn sie
dort relevant sein will, lautet die These, die
Martin Lechner, Leiter des Jugendpastoralinsti-
tuts in Benediktbeuern, in seiner Habilitations-
schrift formuliert und ausfiihrlich begriindet.

An fast allen deutschen kirchlichen Fachhoch-
schulen fiir Soziale Arbeit ist Theologie als Fach
prasent, wenn auch in sehr unterschiedlicher
Intensitat und Ausformung und kaum in die So-
zialarbeitsausbildung integriert, wie er in einer
detaillierten Analyse aufzeigt. Der Autor vertritt
dagegen die anspruchsvolle Position, dass ,die
Theologie eine notwendige und gleichrangige
Bezugswissenschaft an Fachhochschulen fiir
Soziale Arbeit sein sollte”, (220) unabhéngig von
ihrer Trégerschaft. Fiir seine Argumentation
greift er ausfiihrlich und fachkundig die aktuel-
len Diskussionen um eine Theorie Sozialer Arbeit
und die Herausbildung einer eigenen Wissen-
schaft Sozialer Arbeit auf. Er stellt eine ganze
Reihe méglicher Anschlussstellen und Konver-



Philosophie

101

genzpunkte zwischen Theologie und Sozialer
Arbeit beziehungsweise Sozialarbeitswissen-
schaft heraus. Von theologischer Seite her sind
seine Argumente durchaus nachvollziehbar und
zeigen, dass eine Prasenz der Theologie auch aus
fachlichen Griinden durchaus sinnvoll ist. Ob
allerdings mit dem Postulat der ,Notwendigkeit’
einer christlichen Theologie fiir jegliche Sozial-
arbeitsausbildung der Bogen nicht etwas iiber-
spannt wird? Die Nagelprobe dafiir wird ohne-
hin sein, ob diese Argumentation auch in den
Ohren der Vertreter der Wissenschaft sozialer
Arbeit plausibel klingt, denn eines ist Martin
Lechner klar: Theologie kann im Rahmen von
Fachhochschulen fiir Soziale Arbeit nicht mit
besserwisserischer Arroganz auftreten, sondern
muss sich mit einem ,Gastrecht’ bescheiden. Sie
muss den Kontext Sozialer Arbeit ernst nehmen
und bereit sein, sich dabei auch selbst zu verén-
dern. In einem abschliefenden Teil skizziert er
Ziele, Aufgaben und Inhalte einer Theologie in
der Sozialen Arbeit.

Martin Lechners Arbeit ist m.W. der erste aus-
fithrliche Versuch einer theologischen Auseinan-
dersetzung mit der aktuellen Theorieentwick-
lung im Bereich Sozialer Arbeit. Indem er nicht
bei der Diskussion um innertheologische Para-
digmen wie der Befreiungstheologie ansetzt,
bietet dieser Zugang gewiss neue Chancen zur
Entwicklung einer auch interdisziplindr aner-
kannten, diakonisch orientierten Praktischen
Theologie. Dies macht seine Arbeit weit tiber den
engeren Untersuchungsgegenstand der theologi-
schen Ausbildung an deutschen Fachhochschu-
len in kirchlicher Tragerschaft hinaus interessant.
Linz Markus Lehner

PHILOSOPHIE

B KUHN ROLF, Husserls Begriff der Passivitit.
Zur Kritik der passiven Synthesis in der Geneti-
schen Phénomenologie. (Phanomenologie. Kon-
texte, Band 6) Karl Alber, Freiburg-Miinchen
1998. (590). Ln.

Die Frage, was menschliches Bewusstsein und
Erkennen im Innersten konstituiert, beschiftigte
Edmund Husserl ein Leben lang. In der phéno-
menologischen Forschung haben sich diesbeziig-
lich zwei - auch werkgeschichtlich bedingte —
Begriffe eingebiirgert: die ,statische Phianomeno-
logie” einerseits, welche die Gegebenheit der
Gegensténde fiir das Bewusstsein reflektiert, und
die ,,genetische Phanomenologie” andererseits, in
der die (zeitliche) Entstehung dieser Korrela-
tionssysteme zur Frage steht. Im Kontext der

genetischen Phidnomenologie spricht Husserl
sowohl von aktiver Genesis, also der produktiven
Tatigkeit der menschlichen Vernunft, als auch
von passiver Genesis als der — durch ,Assozia-
tion” geprdgten — Grundlage jeglicher Urteils-
bildung.

Vorliegende Untersuchung von Rolf Kiihn
bezieht sich auf die zuletzt genannte Thematik
der ,passiven Synthesis”; es geht dabei nicht nur
um eine Darstellung, sondern um den Versuch,
Husserls phdnomenologische Methode von
ihrem ,passiven Ursprung” her zu erproben.
JPassivitat” — so macht Kiithn klar — ,besagt kei-
neswegs: Abwesenheit von Motivationen, Ges-
ten und Handlungen, sondern vielmehr das Ge-
borenwerden derselben in genau jenem ,Sein’,
das wir den Realititen Trieb, Instinkt, Affekt,
Emotion, Eindruck sowie der Sinnlichkeit all-
gemein zusprechen” (44). Im Verlauf der aus-
fithrlichen Uberlegungen geht Rolf Kithn auf
die zentralen Topoi genetischer Phanomenologie
ein: Sinnlichkeit, Zeitlichkeit, Intersubjektivitat,
Assoziation und Motivation sowie die leitenden
Prinzipien der Genesis, Synthesis, Reduktion,
Potentialitat und des Horizontbewusstseins. Die
Eigenart dieses Zugangs begreift Kiihn als , Le-
bensphénomenologie”, welche — im Gegensatz
zu Psychologie oder ,Lebensphilosophie” — den
Aufweis erbringt, ,dass das ,Leben’ keine irratio-
nale Entitdt darstellt, sondern die letzte, prinzi-
pielle Erscheinensphéanomenalisierung als abso-
luten Grund oder arché” (59). Auf den Punkt
gebracht: , Nichts ist uns gegeben, was nicht zu-
néchst gelebt ware” (430).

Kiithns Ausfithrungen gehen mit ungeheurer
Akribie auf viele Details der Husserlschen ,Pas-
siven Synthesis” ein, fithren aber immer wieder
ins Zentrum phadnomenologischer Philosophie:
»Genetische Phanomenologie” meint ,die re-
gressive Aufrollung der Sinngenesis, die sich in
einer ersten Stufe auf die Entflechtung der viel-
fachen apperzeptiven Ubertragungen bezieht,
welche sich hinter der so scheinbar schlichten
Gegenstanderfahrung verbergen” (268). Dass
eine solche Philosophie mit ihrem Anspruch,
+keinen ,Letztbegriindungen’ zu glauben oder
sie einfach zu verneinen, sondern dieselben ,auf-
zukldren’” (458), auch fiir die Theologie sehr
interessant sein kann, belegen nicht zuletzt die
Hinweise auf den moglichen Ort einer Gottes-
erfahrung (vgl. 449, 453). Kiihns Auseinanderset-
zung mit Husserls Konstitutionsproblematik
und deren Weiterfiihrung (Heidegger, Lévinas,
Merleau-Ponty, Patocka, Derrida usw.) ist somit
ein bedeutender Beitrag zur kritischen Aneig-
nung und Weiterfithrung phanomenologischer
Methodik.

Linz Franz Gmainer-Pranzl



