
101Philosophie

genzpunkte zwischen Theologie und Sozialer genetischen Phänomenologie spricht Husser|
©1 beziehungsweise S0ozlalarbeitswissen- sowohl VO!]  - ktiver enesis, Iso der produktiven
schaft heraus. Von eologischer e1te her sind Tätigkeit der menschlichen Vernuntft, als uch
se1inNe Argumente durchaus nachvollziehbar und VOIN pasSsIVeEr ‚enesis als der durch „ASsozla-
zeigen, dass eine Präsenz der Theologie uch aus tiıon  &A geprägten rundlage jeglicher Urteils-
fachlichen Gründen durchaus sinnvoll ist. bildung.
allerdings mıiıt dem Postulat der ‚Notwendigkeit‘ Vorliegende Untersuchung VO!]  } Rolf
iıner christlichen Theologie £ür jegliche Sozial- bezieht sich auf die zuletzt genannte Thematik
arbeitsausbildung der Bogen nicht twas über- der „passıven Synthesis”; geht dabei -  nr 191038

spannt wird? Die Nagelprobe dafür wird ohne- eine Darstellung, sondern den ersuch,
se1n, ob diese Argumentatıiıon uch ın den Methode VO  -

hren der Vertreter der Wissenschaft sozialer
Husserls phänomenologische
ihrem „passıven Ursprung“ her erproben.

Arbeit plausibel klingt, denn 1nes ist Martıiın „Passivität” Mac| klar „besagt kei-
Lechner klar: Theologie kann en VO  - NEeSWECBS: Abwesenheit VO]  } Motivationen, Ges-
Fachhochschulen Soziale Arbeit nicht muiıt ten und Handlungen, sondern vielmehr das Ge-
besserwisserischer Arroganz auftreten, sondern borenwerden derselben T  u jenem ‚5ein  7
111U55 sich muıt iınem astrecht‘ bescheiden. Sie das WITLr den Realitäten Trieb, Affekt,

den Kontext Sozialer Arbeit TNSt nehmen Emotion, Eindruck SOWI1eEe der innlichkeit all-
und bereit seln, sich dabei uch selbst veran- gemeın zusprechen” (44) Im Verlauf der adus-
dern. ınem bschliefßsenden Teil skizziert führlichen Überlegungen geht olf auf
Ziele, Aufgaben und ıner eologie die zentralen Topoi genetischer Phänomenologie
der Sozialen1 eın Sinnlichkeit, Zeitlichkeit, Intersubjektivität,
Martıin Lechners Arbeit ist m. W. der erste aus- Assozliation und OoUuvatıon SOWIeEe die leitenden
führliche Versuch ıner theologischen uselınan- Prinzipien der Genesis, Synthesis, Reduktion,

Potentialität un:! des Horizontbewusstseins. Diedersetzung mıt der aktuellen Theorieentwick-
lung Bereich Sozialer Arbeit. em er nicht Eigenart dieses Zugangs begreift als „Le-
bei der Diskussion IL innertheologische Para- bensphänomenologie”, welche 1m Gegensatz
digmen wIıe der Befreiungstheologie ansetzt, Psychologie der „Lebensphilosophie” den
bietet dieser Zugang gewI1ss Neue Chancen ZuUur: Aufweis erbringt, „dass das ‚Leben keine iırratio-
Entwicklung iner uch interdisziplinär NelI- nale Entität darstellt, sondern die etzte, prinzl-
annten, diakonisch orientierten Praktischen pielle Erscheinensphänomenalisierung als abso-
Theologie. Lhes mac. seine Arbeit weiıt über den uten Grund der arche“ 59) Auf den Punkt
CNSCICH Untersuchungsgegenstand der theologi- gebracht: „Nichts ist gegeben, Wäas nicht —-
schen Ausbildung deutschen Fachhochschu- nächst gelebt wäre“”
len kirchlicher Trägerschaft hinaus interessant.
1NZ arkus Lehner

Ausführungen gehen muıt ungeheurer
Akribie auf viele Details der Husserlschen „DPas-
S1ven 5Synthesis”“ ein, führen ber immer wieder
1Ns Zentrum phänomenologischer Philosophie:
„Genetische Phänomenologie” meınt „die *-

PHIL  H gressive Aufrollung der Sinngenesis, die sich
ıner ersten Stufe auf die Entflechtun: der viel-
fachen apperzeptiven Übertragungen bezieht,

KUHN ROLF, Husserls Begriff der Passıvität. welche sich hinter der scheinbar schlichten
Zur Kritik der passıven Synthesis der Geneti- Gegenstanderfahrung verbergen“ Dass

eine solche Philosophie muıt ihrem pruch,schen Phänomenologie. (Phänomenologie. Kon-
exte, Band arl er, Freiburg-München „keinen ‚Letztbegründungen‘ glauben der
1998 sS1e 'aCc verneinen, sondern dieselben ‚auf-
Die rage, Was menschliches Bewusstsein und zuklären‘“ (458), auch für die Theologie sehr

interessant seın kann, belegen nicht zuletzt dieErkennen Innersten konstituiert, beschäftigte
Edmund Husser!|! eın Leben lang. der phäno- inweise auf den möglichen ÖOrt iner Gottes-
menologischen Forschung en iıch diesbezüg- erfahrung (vgl 44 / 453) üuhns Auseinanderset-
lich wel auch werkgeschichtlich bedingte ZUI1 mıt Husserls Konstitutionsproblematik
Begriffe eingebürgert: die ‚statische Phänomeno- un! deren Weiterführung (Heidegger, Levinas,
log1i  ‚44 einerseıits, welche die Gegebenheit der Merleau-Ponty, Patocka, Derrida USW.) ist sSsOomıit
Gegenstände das Bewusstsein reflektiert, und eın bedeutender Beitrag ZUuUT: kritischen Anei1g-

nNun\n: und Weiterführung phänomenologischerdie „genetische Phänomenologie” andererseits,
ethodik.der die (zeitliche Entstehung dieser Korrela-

tionssysteme rage Ste. Im Kontext der 1NZ Franz Gmainer-Pranzl

Philosophie 

genzpunkte zwischen Theologie und Sozialer 
Arbeit beziehungsweise Sozialarbeitswissen­
schaft heraus. Von theologischer Seite her sind 
seine Argumente durchaus nachvollziehbar und 
zeigen, dass eine Präsenz der Theologie auch aus 
fachlichen Gründen durchaus sinnvoll ist. Ob 
allerdings mit dem Postulat der ,Notwendigkeit' 
einer christlichen Theologie für jegliche Sozial­
arbeitsausbildung der Bogen nicht etwas über­
spannt wird? Die Nagelprobe dafür wird ohne­
hin sein, ob diese Argumentation auch in den 
Ohren der Vertreter der Wissenschaft sozialer 
Arbeit plausibel klingt, denn eines ist Martin 
Lechner klar: Theologie kann im Rahmen von 
Fachhochschulen für Soziale Arbeit nicht mit 
besserwisserischer Arroganz auftreten, sondern 
muss sich mit einem ,Gastrecht' bescheiden. Sie 
muss den Kontext Sozialer Arbeit ernst nehmen 
und bereit sein, sich dabei auch selbst zu verän­
dern. In einem abschließenden Teil skizziert er 
Ziele, Aufgaben und Inhalte einer Theologie in 
der Sozialen Arbeit. 
Martin Lechners Arbeit ist m.W. der erste aus­
führliche Versuch einer theologischen Auseinan­
dersetzung mit der aktuellen Theorieentwick­
lung im Bereich Sozialer Arbeit. Indem er nicht 
bei der Diskussion um innertheologische Para­
digmen wie der Befreiungstheologie ansetzt, 
bietet dieser Zugang gewiss neue Chancen zur 
Entwicklung einer auch interdisziplinär aner­
kannten, diakonisch orientierten Praktischen 
Theologie. Dies macht seine Arbeit weit über den 
engeren Untersuchungsgegenstand der theologi­
schen Ausbildung an deutschen Fachhochschu­
len in kirchlicher Trägerschaft hinaus interessant. 
Linz Markus Lehner 

PHILOSOPHIE 

• KÜHN ROLF, Husserls Begriff der Passivität. 
Zur Kritik der passiven Synthesis in der Geneti­
schen Phänomenologie. (Phänomenologie. Kon­
texte, Band 6) Karl Alber, Freiburg-München 
1998. (590). Ln. 
Die Frage, was menschliches Bewusstsein und 
Erkennen im Innersten konstituiert, beschäftigte 
Edmund Husserl ein Leben lang. In der phäno­
menologischen Forschung haben sich diesbezüg­
lich zwei - auch werkgeschichtlich bedingte -
Begriffe eingebürgert: die "statische Phänomeno­
logie" einerseits, welche die Gegebenheit der 
Gegenstände für das Bewusstsein reflektiert, und 
die "genetische Phänomenologie" andererseits, in 
der die (zeitliche) Entstehung dieser Korrela­
tionssysteme zur Frage steht. Im Kontext der 

101 

genetischen Phänomenologie spricht Husserl 
sowohl von aktiver Genesis, also der produktiven 
Tätigkeit der menschlichen Vernunft, als auch 
von passiver Genesis als der - durch "Assozia­
tion" geprägten - Grundlage jeglicher Urteils­
bildung. 
Vorliegende Untersuchung von Rolf Kühn 
bezieht sich auf die zuletzt genannte Thematik 
der "passiven Synthesis"; es geht dabei nicht nur 
um eine Darstellung, sondern um den Versuch, 
Husserls phänomenologische Methode von 
ihrem "passiven Ursprung" her zu erproben. 
"Passivität" - so macht Kühn klar - "besagt kei­
neswegs: Abwesenheit von Motivationen, Ges­
ten und Handlungen, sondern vielmehr das Ge­
borenwerden derselben in genau jenem ,Sein', 
das wir den Realitäten Trieb, Instinkt, Affekt, 
Emotion, Eindruck sowie der Sinnlichkeit all­
gemein zusprechen" (44). Im Verlauf der aus­
führlichen Uberlegungen geht Rolf Kühn auf 
die zentralen Topoi genetischer Phänomenologie 
ein: Sinnlichkeit, Zeitlichkeit, Intersubjektivität, 
Assoziation und Motivation sowie die leitenden 
Prinzipien der Genesis, Synthesis, Reduktion, 
Potentialität und des Horizontbewusstseins. Die 
Eigenart dieses Zugangs begreift Kühn als "Le­
bensphänomenologie", welche - im Gegensatz 
zu Psychologie oder "Lebensphilosophie" - den 
Aufweis erbringt, "dass das ,Leben' keine irratio­
nale Entität darstellt, sondern die letzte, prinzi­
pielle Erscheinensphänomenalisierung als abso­
luten Grund oder arche" (59). Auf den Punkt 
gebracht: "Nichts ist uns gegeben, was nicht zu­
nächst gelebt wäre" (430). 
Kühns Ausführungen gehen mit ungeheurer 
Akribie auf viele Details der Husserlschen "Pas­
siven Synthesis" ein, führen aber immer wieder 
ins Zentrum phänomenologischer Philosophie: 
"Genetische Phänomenologie" meint "die re­
gressive Aufrollung der Sinngenesis, die sich in 
einer ersten Stufe auf die Entflechtung der viel­
fachen apperzeptiven Übertragungen bezieht, 
welche sich hinter der so scheinbar schlichten 
Gegenstanderfahrung verbergen" (268). Dass 
eine solche Philosophie mit ihrem Anspruch, 
"keinen ,Letztbegründungen' zu glauben oder 
sie einfach zu verneinen, sondern dieselben ,auf­
zuklären'" (458), auch für die Theologie sehr 
interessant sein kann, belegen nicht zuletzt die 
Hinweise auf den möglichen Ort einer Gottes­
erfahrung (vgl. 449,453). Kühns Auseinanderset­
zung mit Husserls Konstitutionsproblematik 
und deren Weiterführung (Heidegger, Levinas, 
Merleau-Ponty, Patocka, Derrida usw.) ist somit 
ein bedeutender Beitrag zur kritischen Aneig­
nung und Weiterführung phänomenologischer 
Methodik. 
Linz Franz Gmainer-Pranzl 


