102

Philosophie

M BLONDEL MAURICE, Der Ausgangspunkt des
Philosophierens. Drei Aufsitze. Ubers. und hg.
von Albert Raffelt und Hansjiirgen Verweyen
unter Mitarbeit von Ingrid Verweyen. Meiner,
Hamburg.

Das Zentenarium des Erscheinens von Maurice
Blondels programmatischer Doktoratsthese
+L'Action. Essai d'une critique de la vie et d"une
science de la pratique” und ihrer aufsehener-
regenden Verteidigung an der Sorbonne im Jahre
1893 war Anlass fiir die Hg., drei frithe Auf-
sdtze des Philosophen erstmalig ins Deutsche
zu Ubertragen. Sie erscheinen besonders geeig-
net, die schon in sich durch inhaltliche Kom-
plexitdt und schwierige Sprache schwer zu ent-
ziffernde philosophische Grundintention seines
Denkens zu erhellen. Versuchte doch B. durch sie
seine angeschlagene Reputation als Philosoph zu
retten und sich aus einer Vereinnahmung und
Disqualifikation als religioser Apologet, noch
dazu eines horriblen, heteronomistischen Katho-
lizismus. Fiir die Hg. ist es eine Gelegenheit, in
der Einleitung besonders die deutschsprachige
Wirkungsgeschichte dieses Philosophen niher
zu beleuchten und seine Nahe zum deutschen
Idealismus herauszuarbeiten; ebenso wie auf
seine Wertschatzung durch deutsche Philoso-
phen hinzuweisen (vgl. die erste deutschspra-
chige Rezension vom Hegelspezialisten Adolf
Lasson, die ,freudig” ein ,grofes Talent” be-
griift [vgl. VIII] bis zu Martin Heidegger, der
Blondel fiir die grote philosophische Kapazi-
tat Frankreichs nach dem Zweiten Weltkrieg
gehalten haben soll [vgl. XVIII]). Der erste Auf-
satz von 1894 ,Eine der Quellen des modernen
Denkens: Die Entwicklung des Spinozismus”
beleuchtet scharf die Tendenz der von Spinoza
herkommenden bis in den deutschen Idealismus
reichenden intellektualistischen Tradition, ,alles
intelligibel zu machen und das Problem des
Daseins und des Lebens allein durch die An-
strengung des Verstandes zu losen” (13) bis
schlieflich — bei Hegel — das Denken selbst zum
Absoluten erkldrt wird (27). In Ankniipfung und
Abgrenzung macht er seine bahnbrechende und
innovative Erkenntnis fest, dass namlich in
sjener Idee der Immanenz [die alles in einen
totalen Erklarungsanspruch einschliefit], sofern
sie nur voll entfaltet wird, der Begriff einer Regel,
eines Kriteriums, einer transzendenten Wahr-
heit” (33) enthalten ist. Er distanziert sich zu-
gleich in aller Schirfe vom , proton pseudos” eines
exklusiven Rationalismus, der beansprucht,
»dass es dem Menschen ganz allein gelingt, sich
wieder ins Absolute zu integrieren”. Uber eine
Kritik der Praxis (bes. der religiosen), in der ,,uns
das Geheimnis des Wirklichen unmittelbar ge-
genwiartig” (39) und der ,Einbruch eines Unend-

lichen” (37) schmerzhaft erfahrbar wird, ver-
sucht er an diesem Punkt das moderne Denken
zurechtzuriicken. Sein 1898 verfasster Aufsatz
4Die idealistische Illusion” mdchte zeigen, wie
das Denken der Aktion sowohl einem ,sterilen
Intellektualismus wie einem kruden Realismus
oder blinden Pragmatismus zu entgehen” ver-
mag (XIII). Und hier artikuliert er seinen klassi-
schen Losungsansatz, dass es namlich darauf
ankomme, ,an die Stelle der Frage nach der
Ubereinkunft von Denken und Realitit ... das
gleichwertige und doch ganz andere Problem
der immanenten Angleichung [im stindigen
Selbstiiberschreiten] von uns selbst an uns selbst
treten” (55) zu lassen. Denn das Denken sei nicht
dazu da, ,um uns das Wirkliche im Schauspiel
vorzufithren”, vielmehr ,aus dem Wirklichen
hervorgegangen, Teil des Wirklichen und unter-
wegs zum Wirklichen” diente es dazu, uns die
Wirklichkeit erwerben zu lassen. Damit wird die
Aufgabe der Philosophie als eine zweifache be-
stimmt: zum einen das Denken mit dem Wirk-
lichen, dem Konkreten, dem Leben enger zusam-
menzufiihren; was nichts anderes heifit, als ,dem
Besonderen, Individuellen, der Person besser
Rechnung zu tragen; die Wiirde des inneren
Lebens hoher einzuschitzen; den Vorrang der
Liebe und des Handelns vor der Theorie anzuer-
kennen; die irreduzierbare Urspriinglichkeit der
Praxis aufzuzeigen” - zum andern aber auch
»die souverdne Freiheit des Denkens sicherzu-
stellen und seine Herrschaft zu wahren, gibt es
doch keine Sicherheit ohne Licht und wird ja nur
dort, wo das Denken regiert, dafiir Sorge getra-
gen, dass es gut ist zu sein” (67).

»Der Ausgangspunkt des Philosophierens”, 1906
erschienen, ist vielleicht der wichtigste Aufsatz
fiir das Verstdndnis Blondelschen Philosophie-
rens. Er wurde konzipiert als Auseinanderset-
zung mit dem Bergsonschen Ansatz der Erkennt-
nistheorie. Mit den Worten des bedeutenden phi-
losophischen Blondel-Interpreten Peter Henrici
resiimieren die Hg. seine Quintessenz: ,Philoso-
phie ist [...] durchreflektiertes Begreifen des
menschlichen Lebens in einem Gesamtzusam-
menhang - eine Reflexion, die moglich ist auf
Grund der Praxis immanenten ,Logik sittlichen
Lebens’, die sich aber eben deshalb auch immer
wieder im wirklichen Tun bewihren muss [...].
In diesem Zusammenhang schreibt Blondel den
vielzitierten und vielgeschmahten Satz, der seine
mehrfachen Anldufe zur Definition des Zusam-
menhanges von Denken und Wirklichkeit zu-
sammenfasst: ,An die Stelle der abstrakten und
chimarischen adaequatio speculativa rei et intellec-
tus tritt die methodische und berechtigte Erfor-
schung der adaequatio realis mentis et vitae." Dass
Denken und Leben sich wechselseitig ndherkom-



Religionspadagogik

103

men und einander erhellen miissen, ist in der Tat
die Grundthese Blondels” (XVI).

Diese fiir die AufschlieBung des Blondelschen
Denkansatzes unentbehrlichen Aufsitze werden
von den Hg. durch eine kompakte Einleitung zu
Blondels Leben und Werk, durch den Aufweis
seines philosophiegeschichtlichen Ortes, seiner
Relevanz fiir die philosophische Diskussion des
20. Jahrhunderts dem Leser &uflerst kompetent
nahegebracht.

Besonders sorgfiltig wurden deutschsprachige
Arbeiten zu Blondel zusammengetragen - es
diirfte wohl Vollstandigkeit erreicht worden sein.
Die klassischen Bibliographien von R. Virgoulay
und C. Troisfontaines, Maurice Blondel: Biblio-
graphie analytique et critiqgue, Louvain 1975-76
(2 Bde) werden damit fiir den deutschen Sprach-
raum entscheidend ergdnzt und auf den neue-
sten Stand gebracht.

Etwas Divinationskraft verlangt das Auffinden
der Literatur, auf die in den Fufinoten verwiesen
wird, wobei die Hg. nur Verfassernamen und
Erscheinungsjahr angeben. Die Literaturliste ist
zwar chronologisch geordnet, die Jahreszahlen
sind aber nicht deutlich genug sichtbar gemacht.
Eine ziemliche Glanzleistung der Hg. ist die
Identifizierung der von Blondel oft véllig frei
eingebrachten Zitate. Sie werden immer mit dem
Original verglichen und mit groier Akribie wird
auf abweichende Lesarten verwiesen. Die von
Blondel zitierten Autoren werden in der neue-
sten Auflage angegeben. Konzise werden hier
auch bestimmte leitende Begriffe (zum Beispiel
réflexion, prospection etc.) durch ergdnzende
Verweise und Zitate erldutert.

Die Ubersetzung ist, wenn man nur eine kleine
Ahnung von der Schwierigkeit des Blondelschen
Stils hat, schlicht ein Meisterwerk. Linguistische
Treue und Lesbarkeit erweisen sich als durchaus
vers6hnbare Forderungen.

Angenehm {iberrascht ist man von der sorgfal-
tigen Editionsarbeit. Der Text ist nahezu druck-
fehlerfrei. Allein im Ubergang von S. X auf XI ist
eine Silbe abgesprungen (vermutlich soll ,Beti-
gung” ,Beschiftigung” heifen).

Herausgabe und Ubersetzung dieser Aufsdtze
muss als langst falliger Beitrag zu einer authen-
tischen ErschlieBung dieses — trotz der oben an-
gedeuteten frithen Wertschatzung durch Repra-
sentanten deutscher Philosophietradition - in
seiner Wirkungs- und Rezeptionsgeschichte im
deutschen Sprachraum (aber nicht nur dort) nur
unterdurchschnittlich durchgekommenen phi-
losophischen Denkansatzes begriiSt werden.
Indem die Hg. das B.sche Denken als Gesprachs-
partner in Beziehung setzen mit aktuellen phi-
losophischen Traditionen bis herauf zu den
Entwiirfen einer Universal- beziehungsweise

Transzendentalpragmatik, versuchen sie plau-
sibel machen, dass ,hundert Jahre nach seiner
ersten umfassenden Darlegung in der ,Action’ ...
Blondels Denken jedenfalls immer noch leben-
dig” ist (trotz einer ,dauerhafte Nichtrezeption”
seines Denkens an den franzésischen Universi-
taten, wie Kardinal Poupard auf einem Blondel-
Kongress 1989 die , Amnesie” eines rezenten
~Que sais-je” beklagte). Diese Relevanz hitte
noch durch den Hinweis auf die , post-moderne”
Aktualitdt ergénzt werden konnen, in Ankniip-
fung, wie sie eine Fiacra Long herauszuarbeiten
versuchte und Widerspruch, wie G. Larcher und
H.]. Verweyen. Insgesamt eine wiirdige Hom-
mage, die zu einer weiteren kritischen Ortsbe-
stimmung in philosophiegeschichtlich uniiber-
sichtlicher Zeit anstoffen kénnte.

Graz Otto Konig

RELIGIONSPADAGOGIK

B GREINER ULRIKE, Der Spur des Anderen fol-
gen? Religionspadagogik zwischen Theologie
und Humanwissenschaften, LIT-Verlag, Miinster
2000. (389) DM 49,80.

Die vorliegende Dissertation stellt den Versuch
dar, eine neue theologisch-religionspadagogische
Theorie des Fremden zu entwerfen und dabei
religionspadagogische Basiskonzepte kritisch zu
priifen sowie den wissenschaftstheoretischen
Standort der Religionspadagogik neu zu tiber-
denken. Der Autorin geht es um die Frage, wel-
che soteriologische Bedeutung der Kategorie des
Fremden zukommt und wie die Fremdheitser-
fahrungen heutiger Menschen einerseits mit
ihrer Heilssehnsucht, andererseits mit dem Erl6-
sungsanspruch des christlichen Glaubens zu-
sammenzubringen sind.

Dabei geht sie von einer Religionspddagogik als
»theologisch-padagogischer Disziplin” aus, die
~Reflexionsort der Praxis religioser Lernprozesse
im Bewertungshorizont der christlichen Glau-
bensbotschaft” (19) ist. Wissenschaftstheoretisch
positioniert sich die Autorin durch die Rezeption
der Postmoderne (Foucault, Derrida, Levinas,
Lacan u.a.) mit deren Kritik an Subjektbegriff,
Vernunftbegriff, Beziehungs- und Gesellschafts-
begriff der Aufklirungsmoderne. Diese Kritik
will sie theologisch fruchtbar machen und damit
jene Entwicklung der neueren Religionspadago-
gik in Frage stellen, die ,allzuschnell und wohl
auch unter Legitimationsdruck sich den Basisan-
nahmen der Humanwissenschaften anpasste,
bisweilen unter Verzicht auf das sperrig-provo-
kante Potential theologischer Glaubenstraditio-



