Religionswissenschaft

105

stellt und tatsdchlich zu einem Umdenken in
Richtung Konfrontation statt Harmonisierung,
Konflikt statt verschleierndem Dialog, radikale,
das Geheimnis des Anderen achtende Liebe statt
voreiliger Vereinnahmung anregt: ,Weder die
wissenschaftliche Katechetik/Religionspadago-
gik beziehungsweise Praktische Theologie noch
theoriebewusste PraktikerInnen werden an die-
ser Grundlagenarbeit vorbeigehen konnen” (Ge-
leitwort, Scharer, 13). Dem ist nichts hinzuzu-
fiigen.

Linz Silvia Habringer-Hagleitner

RELIGIONSWISSENSCHAFT

B OHLIG KARL-HEINZ, Ein Gott in drei Perso-
nen? Vom Vater Jesu zum ,Mysterium” der Tri-
nitdt. Matthias Griinewald /Mainz und Exodus/
Luzern 1999. (136) Kart. DM 32,-/S 234,/
sFr 30,40.

Karl-Heinz Ohlig, seit 1976 Professor fiir Religi-
onswissenschaft und Geschichte des Christen-
tums an der Universitédt des Saarlandes, geht mit
dieser Veroffentlichung auf eine Frage ein, die
von grundlegender Bedeutung ist: gehort das
Bekenntnis zum dreifaltigen Gott zum Selbstver-
stindnis des christlichen Glaubens oder nicht?
Ziel dieser Studie, die auf eine Artikelserie zu-
riickgeht (vgl. 10, Anm. 1), ist es ,aufzuzeigen,
wie und warum es zu dem in den Kirchen nor-
mativen trinitarischen Formelbestand kam” (114).
Ein GroSteil des Buches setzt sich — detailreich
und dogmengeschichtlich versiert — mit der Ent-
faltung der Trinit4tstheologie in den ersten Jahr-
hunderten auseinander. Der religionswissen-
schaftlichen (nicht theologischen!) Leitthese der
Uberlegungen Ohligs zufolge ,ist die Trinitits-
lehre erwachsen aus dem Synkretismus von
Judentum und Christentum mit dem Hellenis-
mus und der daraus folgenden Addition von
jidischem und christlichem Monotheismus mit
dem hellenistischen Monismus” (123). Zusam-
men mit anderen Entwicklungen, die Ohlig als
Jkulturgeschichtliche Zwangslaufigkeiten” (117)
interpretiert, erweist sich das trinitarische Got-
tesbild des christlichen Glaubens als eine , kon-
tingente, kontextuelle Komplizierung der jesua-
nischen Gottesvorstellung” (124).

Die Lektiire dieses Buches hinterlédsst beim Rez.
einen zwiespaltigen Eindruck. Zum einen ist es
das gute Recht, ja die Pflicht der Theologie,
Genese und Anspruch, Sinn und Grenzen der
Trinitatslehre zu bedenken und sich zu fragen, ob
damit alles getan sei, ,um die ,Sache’ des Chris-
tentums zureichend auszusagen” (62). Ebenso

bedenkenswert ist die Einsicht Ohligs, ,dass das
Trinitdtsdogma zwar bewahrt, bekannt und mit
aller begrifflichen Miihe scholastisch reflektiert
wurde, aber es spielte ... soteriologisch keine Rolle;
das Christentum hatte fiir viele Theologen auch
in seinen zentralen Lehren ,funktioniert’, wenn
Gott als undifferenziert einer vorgestellt worden
wére” (102f).

Zum anderen aber - und das ist das fundamen-
taltheologische Problem dieser Studie - besagt
die kulturelle und religionsgeschichtliche Pra-
gung einer theologischen Lehraussage (wie zum
Beispiel des Trinitdtsdogmas) nicht dessen Wert-
losigkeit oder Ungiiltigkeit. Ohligs standige Hin-
weise, die Trinitdtstheologie habe keinen Anhalt
am neutestamentlichen Zeugnis (vgl. 28, 38, 116,
125), sowie die autoritative Verwendungsweise
des Begriffs ,historisch” (vgl. 11, 15, 35, 102, 116),
wodurch insinuiert wird, ,spétere Entwicklun-
gen” hatten sich vom Kern der ,.eigentlichen Bot-
schaft” entfernt, sind einer Hermeneutik ver-
pflichtet, die ,Kultur” und ,Geschichte” nur als
Depotenzierung, nicht aber als Vermittlung und
Kontextualisierung des Evangeliums begreift.
Niemand wird ernsthaft bestreiten, dass die
Kategorien der ,klassischen” Trinitatstheologie
einem konkreten kulturellen Kontext angehéren,
also keine , geoffenbarten Begriffe” darstellen. In
diesem Sinn kann Ohligs Buch eine wertvolle
Hilfe sein, um die ,epochalen Anliegen” be-
stimmter theologischer Begriffe, aber auch deren
letzte Unzulanglichkeit wahrzunehmen. Die
These aber, dass der in die dogmatischen For-
mulierungen eingegangene Anspruch einer un-
verwechselbaren — weil , trinitarischen” — Gottes-
erfahrung ausschliefilich und notwendigerweise das
Produkt kultureller Denkformen sei (vgl. 59, 110,
111, 117, 121-124), 16st die spannende und kom-
plexe Herausforderung der Glaubensinterpreta-
tion in eine glatte Antwort auf.

Linz Franz Gmainer-Pranzl

B GOLOB ANDRE, Buddha und die Frauen. Non-
nen und Laienfrauen in der Darstellung der Pali-
Literatur. (MThA 56). Oros, Altenberge 1998.
(555). Kart. DM 88,—.

Die von A.Th. Khoury begleitete Arbeit, die 1997
von der Universitat Miinster als Dissertation fiir
kath. Theologie angenommen wurde, hat sich ein
anspruchsvolles Ziel gesetzt. Sie will die verfiig-
bare Literatur iiber die Situation der Frau zur
Zeit und im Umfeld Buddhas in den Pali-Quellen
bearbeiten und damit eine Grundlage fiir wei-
tere wissenschaftliche Studien bereitstellen. Um
das Ergebnis vorwegzunehmen: Das Vorhaben
wurde in einer {ibersichtlichen und gut lesbaren



106

Religionswissenschaft

Weise erfiillt. Das vorhandene Quellenmaterial
wird im Kontext der damaligen Verhiltnisse ge-
lesen, womit auch eine textkritische Annéherung
an die Quellen gegeben ist.

In einem 1. Kapitel (25-58) wird die damalige
gesellschaftliche Situation der Frau angespro-
chen. Die arische patriarchalische Gesellschaft
hat die Stellung der Frau, die diese in der vorari-
schen Gesellschaft hatte, verandert. Die Frau
hatte zwar in der vedischen Zeit noch ein hohes
Ansehen, ihre Situation hat sich aber in der spa-
ten Phase des Brahmanismus immer mehr ver-
schlechtert. Asketische Tendenzen iibertrugen
die Angst vor der Sexualitat auf die Frau, deren
naturhaft schlechte Veranlagung durch entspre-
chende Beschrinkungen unterdriickt werden
musste. Das Leben der Frau war bestimmt durch
eine religiose und gesellschaftliche Entmiindi-
gung; ihre Aufgabe war es vor allem, S6hne zur
Welt zu bringen.

Religiose Erneuerungsbewegungen setzten sich
dann von den erstarrten Ritualen des Brahmanis-
mus ab und eroffneten auch Frauen den Zugang
zu einer eigenstidndigen Religiositit. So sollen
sich eine grofle Zahl von Frauen dem Asketen
Mahavira und damit dem Jain-Orden ange-
schlossen haben. In diese Zeit fillt auch das Auf-
treten Buddhas. Fiir den Erleuchteten hat zwar
die Kasten- und Geschlechtszugehorigkeit keine
Bedeutung mehr, die Sexualitit gilt aber als die
grofie samsarische Kraft, die einer Erlosung hin-
derlich ist. Da die Frau in einem stirkeren Maf§
als sexuell determiniert angesehen wurde, wird
sie zum Koder, den der grofle Gegenspieler des
Buddha ausgelegt hat, um den Mann vom Pfad
der Erlosung abzubringen.

Im 2. Kapitel (59-242) geht es um die buddhisti-
sche Nonne. Die Ambivalenz in der Haltung
gegeniiber der Frau kommt auch hier zum Aus-
druck. So wollte Buddha zunéchst keinen Frau-
enorden zulassen. Lange Zeit hat er sich dem
Dréngen seiner Pflegemutter Mahapajapati wi-
dersetzt, die vielleicht sogar mit seiner Mutter
Maya identisch ist, die als Buddhagebarerin
,sterben’ musste, um vom weiteren Alltagsge-
schehen unberiihrt zu bleiben. Als er dann der
Bitte seines Vetters und Lieblingsschiilers Anan-
da doch nachgab, tat er dies mit der etwas re-
signierenden Bemerkung, dass nun, da auch
Frauen den Weg in die Hauslosigkeit gehen, das
heilige Leben und die Lehre der Wahrheit nur
etwa fiinf Jahrhunderte bestehen werden (76f).!
Die Uberzeugung, dass auch die Frau als Frau
erlosungs- und erleuchtungsfihig ist, hat aber
letztlich iiber die bestehenden Bedenken gesiegt.
Die Probleme, die es in der Praxis dann tatséch-
lich immer wieder gab, sollten durch entspre-
chende Ordensregeln, die fiir die Nonnen stren-

ger waren als fiir die Monche und die oft aus
einem Anlassfall heraus formuliert wurden, ge-
mindert werden. Da das Ordensleben weitge-
hend von der Offentlichkeit eingesehen war, soll-
te dem Dhamma durch ein schlechtes Beispiel
der Ordensleute kein Schaden zugefiigt werden.
Das letzte Kapitel (244-469) beschiftigt sich mit
der buddhistischen Laienfrau. Der Unterschied
zwischen den buddhistischen Monchsgemein-
schaften und den Laienanhéngern war grof, da
diese wegen ihrer Verflochtenheit ins Diesseits
nur die ihrem derzeitigen Kamma entsprechen-
den Schritte setzen und im allgemeinen nur auf
eine bessere Wiedergeburt hoffen konnten. Die
Bettelmdnche waren andererseits auf die Laien-
anhdnger angewiesen, da sie von diesen ihren
Lebensunterhalt bekamen; gleichsam als Ge-
genleistung lehrten sie die Laien den Pfad des
Buddha. Es ging vor allem um eine gute Bezie-
hung zwischen dem Sangha und den Laienan-
héngern und die damit verbundene Resonanz
der Lehre Buddhas bei den Laien, jedoch weni-
ger um eine Beurteilung des moralischen (Pri-
vat)Lebens der Laien. Beim Bereitstellen des
Lebensunterhaltes fiir Monche und Nonnen kam
der Frau als Vorsteherin des Haushaltes eine
wichtige Rolle zu.

Auch wenn die damalige Situation der Frau nicht
mit der in einer modernen Gesellschaft ver-
gleichbar ist, so hat der Buddhismus die Lage der
Frau als Tochter, Ehefrau und Mutter im Ver-
gleich zum Brahmanismus merklich verbessert.
Die Relativierung der Kastenzugehorigkeit und
eine groflere Eigenstandigkeit in der Religions-
ausiibung brachten nicht zu unterschitzende
Veranderungen mit sich. Bezeichnend ist etwa
die Antwort des Ananda an ein Médchen, das
iiberrascht war, dass er am Brunnen aus ihren
Hénden Wasser annahm und dabei ihre Kasten-
zugehorigkeit ignorierte: ,I ask you not for caste
but for water’ (264).

Die Tendenz geht dahin, dass die Frau als dem
Mann ebenbiirtig und gleichwertig angesehen
wird, auch wenn das Nichterreichen eines an-
spruchsvollen Idealbildes, an dem sie gemessen
wurde, die negativen Seiten dann doch wieder
mehr in das Blickfeld riickte. Dass vielen Frauen
Schonheit, Kérperpflege und Schmuck wichtig
waren, hat Buddha nicht weiter beschaftigt, da
dies offenbar ihrem derzeitigen Kamma ent-
sprach. Fiir Nonnen galten jedoch diesbeziiglich
strenge Regeln.

Nach der Durchsicht der vorhandenen Literatur
und der Einbeziehung einer Vielfalt von Pali-
Texten kommt Golob zu dem ausgewogenen
Ergebnis, dass Buddha in seiner Haltung gegen-
iiber Frauen von der damaligen gesellschaftli-
chen Verhidltnissen gepragt war und sich an



Spiritualitat

107

ihnen orientierte, was zum Beispiel in der Unter-
ordnung der Nonnen unter die Ménche zu Aus-
druck kommt. Das Anliegen Buddhas war nicht
die sozialreformatorische Veridnderung gesell-
schaftlicher Verhaltnisse. Seine Uberzeugung,
dass auch Frauen die Aharatschaft und die Er-
leuchtung erreichen konnen, hat deren Stellung
jedoch von innen her verdndert. Thre religitse
Eigenstidndigkeit macht sie unabhingig von
der Vermittlung durch Brahmanen und versetzt
sie auch sonst in die Lage, ihre eigenen Féhig-
keiten zu entfalten und zu gebrauchen. Frauen-
feindliche Passagen, die sich in den Jatakas fin-
den und die Frauen vor allem als moralische
Gefahr ansehen, da in ihnen die samsarischen
Krifte personifiziert zum Ausdruck kommen,
wurzeln offensichtlich mehr in der alten brah-
manischen Auffassung, auf die man sich dann
wieder stirker berufen hat als in der Lehre des
Buddha.
Linz Josef Janda
' F. Spiegelberg bemerkt zu dieser AuBerung; ,Es
scheint mehr oder weniger festzustehen, dass
keine Religion, die bei ihrer Institutionalisie-
rung nicht auch die Frauen anspricht, ihre erste
Bliite lange iiberleben kann. Von den beiden
Geschlechtern mégen die Frauen die weniger
schopferischen sein, aber sie sind die besseren
Erhalter.’ (E.S., Die lebenden Weltreligionen.
Frankfurt 1986. st 1305. 308).

SPIRITUALITAT

B PINCKAERS SERVAIS, Das geistliche Leben des
Christen. Theologie und Spiritualitdt nach Paulus
und Thomas von Aquin. (AMATECA - Lehr-
biicher zur katholischen Theologie - Bd. XVII/2)
Bonifatius, Paderborn 1999. (342) Geb. DM 78,~/
S 569,~/sFr 74,10.

Die grundlegende Bedeutung von Tradition fiir
das humane Leben gilt ebenso fiir Glaube und
Frommigkeit. Worauf sich christlicher Glaube
stiitzt, das gelangt durch Uberlieferung zu uns
(vgl. 1 Kor 15,3). Allein durch das Zeugnis geleb-
ter Tradition kommt Glaube zu uns. Tradition ist
dabei wesentlich als Lebenszusammenhang zu
sehen, in dem das Christusereignis, das heift die
uns durch ihn vermittelte Verséhnung, sein Wort
und seine Verheissung, durch gelebte Weitergabe
unter verdnderten geschichtlichen Bedingungen
je neu Gegenwart wird. Tradition in ihren viel-
faltigen Formen kann zum Paradigma fiir die
Gegenwart, aber auch zur Provokation in Ver-
blendungen und im Vergessen werden. — Schon

aus diesem Grund kann es anregend sein, von
Paulus und Thomas von Aquin her das geistliche
Leben des Christen zu entwerfen. Die Wahl der
beiden Zeugen hat aber auch einen inneren
Grund: Es gilt als sicher, dass Thomas zweimal
tiber die Paulus-Briefe gelesen hat. Der Apostel
ist ihm der grofite Systematiker des Neuen Tes-
tamentes, der Theologieprofessor unter den
Aposteln. ,,Aus dem NT werden die Briefe des
Paulus bevorzugt...; und dies deswegen, da-
mit die Siinder Hoffnung schépfen sollen.”
(In Rom prol. n.6)

Der Autor ist von vier Absichten geleitet: er will
die engen und lebendigen Verbindungen zwi-
schen Spiritualitdt und Heiliger Schrift wieder-
herstellen, den Riss zwischen Moraltheologie
und Spiritualitat iiberwinden, fiir die Wieder-
herstellung einer Theologie mit spiritueller
Dimension die Ausgangsbasis bei Thomas von
Aquin nehmen, und schliellich Antwort auf die
Frage geben: Ist in einer Welt, in der alles Tun des
Menschen ganz auf die duflere, wissenschaftlich
greifbare Wirklichkeit gerichtet ist, {iberhaupt
noch ein geistliches Leben moglich?

Dabei umkreist er die Themenbereiche: Theolo-
gie und Spiritualitit, die verschiedenen Tonarten
und Register in der Theologie, spirituelle Inner-
lichkeit, innere Erfahrung als Fundament des
geistlichen Lebens, der Glaube an Christus als
Wurzel des geistlichen Lebens, die Tugend der
Hoffnung und ihre Dialektik, die Liebe und die
Stufen des geistlichen Lebens, der Organismus
der Tugenden und die Geistesgaben, das Gebet,
christliche Askese, Sakramente und geistliches
Leben, der Geist und die kirchlicheni Institu-
tionen, Kontemplation im Zeitalter der Wis-
senschaft, Maria. Der Band schliet mit einer
Skizze einer Geschichte der katholischen Spiri-
tualitat.

Servais Pinckaers OP ist durch zahlreiche Publi-
kationen zu Thomas von Aquin, im Besonderen
zur Tugendlehre und zur Moraltheologie allge-
mein ausgewiesen. So bietet dieser Band eine
verlagliche biblische und spiritualititsgeschicht-
liche Information zu zentralen Themen der spiri-
tuellen Theologie. Als Lehrbuch beziehungs-
weise als Einfithrung ist er Studierenden und
Dozierenden zu empfehlen. Kritisch sei ange-
merkt, dass der Autor von einer Gesellschafts-
analyse im Hinblick auf Wissenschaft und Tech-
nik ausgeht, die vermutlich in dieser Form nicht
mebhr zutrifft. R. sieht zudem manche Anliegen in
der ignatianischen Spiritualitit besser aufgeho-
ben, als dies in dominikanischer Tradition der
Fall ist: etwa das Verhéltnis von Mystik und Poli-
tik, von Psychotherapie und Spiritualitat, die
Anliegen von Gesundheit und Krankheit, Spiri-
tualitat in geschichtlicher Stunde (zum Beispiel



