146 ThPQ 149 (2001) 146-155

IRMTRAUD FISCHER

Feministische Exegese — eine Herausforderung

Zu den neueren bibeltheologischen Ansiitzen gehort die feministische Exegese. Es geht
dabei nicht um Sonderinteressen von Frauen, sondern um einen Weg, verdeckte Aspekte
fiir alle ans Licht zu bringen. Die Bonner Professorin fiir Altes Testament und Theo-
logische Frauenforschung befragt mit ihrem geschlechterfairen Forschungsansatz die
Abgrenzung des Kanonteils der Prophetie, die die Rede von ,den Propheten” als Eng-

fiihrung erweist. (Redaktion)

Die Fragestellungen und Ergebnisse
feministischer Exegese sind nicht nur
fiir feministisch interessierte Frauen
bedeutsam, sondern haben inzwischen
Relevanz fiir die gesamte Theologie
erlangt. Zum einen, weil sie zum Wis-
sensgebaude, das mit dem vorherr-
schenden androzentrischen Exegese-
paradigma der historisch-kritischen
Methode entwickelt wurde, eine not-
wendige ,Kompensationsgeschichte”
erarbeiten und so eine der historischen
Realitat entsprechendere Erforschung
der weiblichen Lebenszusammenhin-
ge und der sozialgeschichtlichen Ord-
nung des Zusammenlebens der Ge-
schlechter bieten. Zum anderen, weil
sie mit literaturwissenschaftlichen An-
sdtzen kritisch befragen, wie weit die
Konstruktion der Lebenswelten in Tex-
ten und durch das Lesen der Texte bis
heute aus ménnlicher Perspektive ge-
schieht.

Die feministische Exegese interessiert
sich schon lange nicht mehr nur fiir

~biblische Frauengestalten” oder Texte,
in denen Frauen explizit vorkommen,
sondern durchforstet die zentralen
bibeltheologischen Themen, die wis-
senschaftlichen Kategorien und Termi-
nologien, die aus androzentrischem
Blickwinkel formuliert wurden und
deswegen haufig die Sicht auf die his-
torischen Verhéltnisse biblischer Zei-
ten triiben. Meinen eigenen hermeneu-
tischen Ansatz, der Frauen nicht
als Sonderkategorie des Menschseins
behandelt, definiere ich als ,,geschlech-
ter-fair”. Solange allerdings noch keine
soziale Gerechtigkeit zwischen den
Geschlechtern erreicht ist, ist dieser
nicht neutral, sondern mit feministi-
scher Option zu betreiben.! An einem
Beispiel soll im Folgenden dieser An-
satz dargestellt werden, der beide
Geschlechter in ihrem Recht belésst,
Frauengeschichte zu heben und zu
rekonstruieren versucht und dabei wis-
senschaftliche Kategorien und Termi-
nologien kritisch befragt.

! Siehe dazu: Irmtraud Fischer, Das Geschlecht als exegetisches Kriterium. Zu einer gender-fairen Inter-
pretation der Erzeltern-Erzidhlungen, in: André Wénin (Hg.), Genesis, BEThL, Leiden 2001, 135-152

(im Druck).



Fischer/Feministische Exegese — eine Herausforderung

147

1. Frauen als Subjekte der Prophetie:
Der Befund des christlichen Kanons

Liest man den Kanonteil der Prophetie
in den deutschsprachigen Bibelaus-
gaben, so dringt sich die Frage auf:
Wo bleiben die Prophetinnen? Aufler
der Prophetin, zu der Jesaja gehen soll,
um mit jhr gemeinsam ein Kind zu
zeugen und die dann meist als die Ehe-
frau des Propheten? identifiziert wird
(Jes 8,14), finden sich nur noch die
prophezeienden To&chter, von denen
Ezechiel behauptet, sie wiirden aus
eigenem Antrieb auftreten (Ez 13,17ff).
Mehr gibt es nicht zu holen, wenn der
Befund tiber Frauen als Subjekte der
Prophetie im christlichen Kanonteil der
sogenannten ,Schriftpropheten” erho-
ben wird.

Konrad Schmid? hat unlédngst in einem
erhellenden Artikel gezeigt, dass in
kaum einem anderen Textbereich des
AT die Ergebnisse der klassischen, his-
torisch-kritischen Exegese so populér
geworden sind wie beim Propheten-
bild. Die Propheten sind nach diesen
Forschungen — und sind in unserem
Alltagsbewusstsein noch immer -
Miénner von einsamer intellektueller
und spiritueller Kraft. Wir kennen ihre
Namen, die allesamt Méinnernamen
sind, und wir waren durch die Pro-
phetenforschung der letzten 150 Jahre
davon iiberzeugt, dass sie charisma-
tische Einzelpersonlichkeiten waren,
die die Religion Israels ab der zweiten
Halfte der Konigszeit zu dem gemacht
hitten, was wir heute in den alttesta-

mentlichen Texten vor uns haben und
was in der Forschung die ,israelitische
Religion” — wohlgemerkt nicht die jiidi-
sche — genannt wurde.

Mit einem solchen Bild der Prophetie
hangt wohl auch zusammen, dass die
feministische Forschung zur Schrift-
prophetie offensichtlich so diirftig ist,
dass Athalya Brenner in ihrem ,Femi-
nist Companion to the Bible”, einer
Sammelreihe fiir feministisch-exege-
tische Aufsétze, diesen 15 Biichern im
hebrédischen Kanon nur einen einzi-
gen Band gewidmet hat, wiahrend die
Forschung zum Rutbuch mit seinen be-
scheidenen 4 Kapiteln ebenfalls einen
ganzen Band zu fiillen imstande ist.
Die Frauenforschung am Kanonteil der
»Schriftprophetie” hat sich iiberwie-
gend mit der metaphorischen Rede
beschiftigt, die weibliche Biologie und
Sexualitdt ins Bild setzt, sowie teils
auch mit den weiblichen Personi-
fikationen von Stddten und Léndern
und natiirlich biicherspezifischen Ein-
zelthemen wie etwa der beriithmten
Ehe des Propheten Hosea oder den
der Pornographie nahestehenden Pas-
sagen aus Ez 16.23. In Bezug auf
die Frauen als Subjekte der Prophetie
steckt die Forschung noch in den Kin-
derschuhen.’

Die Anordnung der Prophetenbiicher
und der Kanonteile unserer deutsch-
sprachigen Bibelausgaben folgt der
Haupttradition der Septuaginta,® die in
Gesetz (Pentateuch), geschichtliche Bii-
cher (wobei dazu etwa in der Luther-
bibel die Biicher von Gen — Est zdhlen),

? So etwa Bernhard Duhm, Das Buch Jesaja, HK III/1, Géttingen 1914°, 56.
* Konrad Schmid, Klassische und nachklassische Deutungen der alttestamentlichen Prophetie, in:

ZNThG 3 (1996) 225-250.

* Athalya Brenner (Hg.), A Feminist Companion to the Latter Prophets, FCB I/8, Sheffield 1995.

* Einen fruchtbaren Ansatz dazu bietet Rainer Kessler, Mirjam und die Prophetie der Perserzeit, in: FS
Willi Schottroff, Gott an den Réndern, Ulrike Bail/Renate Jost (Hg.), Giitersloh 1996, 64-72.

¢ Dabei muss betont werden, dass LXX auch andere Abfolgen und Stellungen sowohl des Propheten-
kanons, als auch innerhalb desselben in der Anordnung der Biicher kennt. Siehe dazu die hervorra-
gende Dissertation: Peter Brandt, Das Arrangement der Schriften Israels in der jiidischen und christli-

chen Bibel, Bonn 2000 (masch), 140-178.



148

Fischer/Feministische Exegese — eine Herausforderung

Weisheit und Psalmen sowie in die
Prophetenbiicher gegliedert ist. Der
klassische christliche Prophetenkanon
beginnt mit Jesaja, erginzt Jeremia
und Ezechiel durch den im hebrii-
schen Kanon zu den Schriften gestell-
ten Daniel zu den sogenannten vier
~grofien Propheten” und fasst die soge-
nannten ,kleinen Propheten” ab Ho-
sea im Dodekapropheton zusammen.
Damit endet dieser Kanonteil mit
Maleachi und seiner Prophetie, vor
dem Tag JHWHSs den Propheten Elija
zu senden (Mal 3,23). In den Gesamt-
bibelausgaben liest man diese Verse
unmittelbar vor den Evangelien und
ihrer Frage, ob denn nicht Johannes der
Taufer (Mt 11,14; 17,10-13; Lk 1,17)
oder Jesus selber (Mt 16,14; Mk 6,15;
8,28; Lk 9,19) der wiedergekommene
Elija sei. Der unmittelbare Anschluss
der Erzdhlungen {iber Jesus von Naza-
reth an den Schluss der Prophetie im
AT wurde in der Rezeptionsgeschich-
te als theologisch relevant gedeutet.
Klaus Koch’ hat dieses Faktum als
Profeten-Anschluss-Theorie” bezeich-
net. Den zu grofien Einzelgdngern
hochstilisierten Méannern, die die Re-
ligion Israels entscheidend prégten,
kann mit einer theologisch bewerteten
Kanonabfolge nahtlos die Griindungs-
figur des Christentums, der Charisma-
tiker Jesus von Nazareth gegeniiberge-
stellt werden, der alles Bisherige in den
Schatten stellende Mann als Anschluss
an eine lange Reihe grofler Manner, die
allerdings durch den ,jiidischen No-
mismus” etwa ein halbes Jahrtausend
unterbrochen worden sei.

Dass in einer solch androzentrischen,
nicht anders als antijiidisch zu nennen-
den Forschungstradition zudem kein
Bediirfnis bestand, das Fehlen grofler
Frauen wahrzunehmen, versteht sich

von selber. Und das, obwohl im NT bei
Lk 2,36-38 eine — offensichtlich in der
Auslegung nicht als solche wahrge-
nommene — Liicke gefiillt wird: Dem
frommen Mann Simeon wird Hanna an
die Seite gestellt, deren Lobpreis zwar
nicht wie jener des Mannes direkt
zitiert wird, die aber im Gegensatz zu
Simeon explizit als ,Prophetin” be-
zeichnet wird.

2. Frauen als Subjekte der Prophetie:
Der Befund des jiidischen Kanons

Das Judentum kennt in seiner Tradi-
tion nach dem Traktat Megilla 14a des
Bab. Talmuds sieben Prophetinnen:
Sara, Mirjam, Debora, Hanna, Abigail,
Hulda und Ester. Die Reihe dieser
Frauen macht bereits klar, dass ,die
Prophetin” vollig anders definiert ist
als das weibliche Pendant zur christli-
chen Prophetenvorstellung. Diese Rei-
he jiidischer Prophetinnen stimmt zu-
dem nicht mit der Reihe jener Frauen
iiberein, die in der Hebriiischen Bibel
als Prophetinnen bezeichnet werden:
Dort werden Mirjam — und zwar nur in
Ex 15,20 —, Debora in Ri 4,4, Hulda in
2 Kon 22,14 und 2 Chr 34,22, Noadja
in Neh 6,14, die Frau, mit der Jesaja
nach 8,3 ein Kind zeugen soll, als ,,Pro-
phetinnen” vorgestellt; hinzukommen
die prophetisch redenden Tochter von
Ez 13,17.

2.1 Was ist Prophetie? Der Unterschied
zwischen jiidischem und christlichem
Verstindnis

Die Hebridische Bibel gliedert ihren
Kanon bekanntlich anders als die Grie-
chische. Sie hat die drei Kanonteile
Tora (Weisung), Propheten und Schrif-
ten. Der Kanonteil der Prophetie um-

7 Siehe dazu: Klaus Koch, Ratlos vor der Apokalyptik, Giitersloh 1970, 35-46.



Fischer/Feministische Exegese — eine Herausforderung

149

fasst die ,,vorderen” (Jos — 2 Kon) und
die ,hinteren Propheten”, die soge-
nannten Schriftpropheten, denen die
Tradition Biicher zuschreibt.

Diese Einteilung hat fiir unsere Fra-
gestellung entscheidende Konsequen-
zen: Prophetie wird nicht als ,Schrift-
prophetie” verstanden, sondern als
Prophetie in der Nachfolge des Mose.
Mit der Einbeziehung der sogenannten
historischen” Schriften, die die erzihl-
te Zeit vom Tod des Mose bis zur Be-
gnadigung des letzten juddischen Ko6-
nigs Jojachin durch den babylonischen
Koénig erzdhlen, wird die Bandbreite
der Prophetie wesentlich geweitet.

2.2 Was ist Prophetie?
Die Negativabgrenzung

Was Prophetie ist und was nicht, er-
fahrt man in der Hebraischen Bibel
vor allem aus dem sogenannten
+Prophetengesetz”, dem letzten im
Rahmen der dtn Amtergesetzgebung
(Din 16,18-18,22). Danach ist das Amt
der Prophetie jenes, das alle anderen
Amter in gewisser Weise dominiert,
da es direkt auf Mose zuriickgefiihrt
wird und eine Mittlerfunktion zwi-
schen Gott und den Menschen wahr-
nimmt. Wenn jene Forscher Recht
haben, die wie Frank Criisemann?® ein
in nachexilischer Zeit fest verankertes
Amt eines ,Propheten wie Mose” an-
nehmen, das gleichsam ein Monopol
der Tora-Gabe im Sinne einer Anwen-
dung der Gesetzesweisungen auf die
jeweilige Zeit hatte, dann wird klar,
dass es sich dabei um die gesellschaft-
liche Top-Position in nachexilischer
Zeit handelt, die laut 1 Makk 4,46; 14,41
als vakant angegeben wurde und von

der etwa Johann Maier® annimmt, dass
sie der berithmte Lehrer der Gerechtig-
keit aus Qumran innegehabt hétte. Ein
tiberaus anregender Artikel von Wolf-
gang Kraus™ versucht nun auch Jesus
als in dieser prophetischen Tradition
stehend zu erweisen.

Ein solches Amtsverstiandnis verbin-
den freilich heutige Christen nicht mit
der Prophetie — schon gar nicht katho-
lische, die alle relevanten Amter im
Priesterstand konzentriert finden. Fiir
unsere durch die historisch-kritische
Forschungstradition geschulten Ohren
ist die Vorstellung der Besetzung einer
derart bedeutenden Position mit Frau-
en im frithen Judentum so gut wie
unvorstellbar.

Das Prophetiegesetz beschreibt in Dtn
18,9-14a vorerst negativ, was nicht
unter Prophetie rangieren darf:

9Wenn du in das Land kommst, das [HWH, dein
Gott, dir geben wird, so sollst du nicht lernen, die
Greuel dieser Volker zu tun, 10sodass nicht jemand
unter dir gefunden werde, der seinen Sohn oder seine
Tochter durchs Feuer gehen ldsst oder Wahrsagerei,
Hellseherei, geheime Kiinste oder Zauberei treibt,
11 Bannungen, Geisterbeschworungen oder Zeichen-
deuterei vornimmt oder die Toten befragt. 12 Denn
wer das tut, der ist [HWH ein Greuel, und um solcher
Greuel willen vertreibt [HWH, dein Gott, die Vilker
vor dir. 13 Du aber sollst untadelig sein vor JHWH,
deinem Gott. 14 Denn diese Volker, deren Land du
einnehmen wirst, horen auf Zeichendeuter und Wahr-
sager...

Israels Prophetie wird vorerst von den
Praktiken der Volker, die das Land vor
ihm besafien, abgehoben. Im Umkehr-
schluss heifst das, dass all die vielfil-
tigen, angefiihrten Praktiken zur Er-
kundung des gottlichen Willens vorher
ganz offensichtlich unter dem Phéno-
men der Prophetie liefen, andernfalls
sie nicht bei der mit der Negativdefi-

8 Siehe dazu: Frank Criisemann, Die Tora, Miinchen 1992, 76-131.
® Johann Maier, Die Qumran-Essener, III, UTB 1916, Miinchen 1996, 13.
" Wolfgang Kraus, Die Bedeutung von Dtn 18,15-18 fiir das Versténdnis Jesu als Prophet, in: ZNW 90

(1999) 153-176.



150

Fischer/Feministische Exegese — eine Herausforderung

nition einsetzenden Amtsbeschreibung
zu finden wéren. Mit einem solch wei-
ten Verstandnis der Prophetie und der
Ausgrenzung der vielfaltigen, zurMan-
tik zdhlenden Phdnomene friihestens
in der ausgehenden Konigszeit weitet
sich das Feld der Prophetie abermals.

2.3 Die Prophetin von En-Dor:
Eine Illustration von Dtn 18,9-22

Mit dieser Negativdefinition von Pro-
phetie wird eine weitere Frau in die
Schar der Prophetinnen eingemeindet,
die in der fiir Frauen leidvollen christ-
lichen Wirkungsgeschichte den Namen
,Hexe von En-Dor” bekommen hat:
Die Erzdhlung um die Frau von En-Dor
beginnt in 1 Sam 28,3 mit der Feststel-
lung, dass Samuel, der Prophet in der
Nachfolge des Mose™ in der ausgehen-
den Richterzeit, verstorben ist, und
Saul in offensichtlicher Treue zum din
Prophetiegesetz jene, die Tote oder
" Totengeister erkennen, ausgerottet hat.
Als die Philister sich gegen Saul ver-
sammeln und er seine militarisch
schwache Lage erkennt, packt ihn die
Angst, und er will sich des Beistandes
seines Gottes versichern. Die dafiir
praktizierte Gottesbefragung bleibt je-
doch ergebnislos, obwohl Saul zu allen
verfligbaren legitimen Mitteln gegrif-
fen hat: Weder durch Trdume, denen
hdufig Offenbarungscharakter zuge-
schrieben wird (vgl. exemplarisch die
Traume in der Josefsgeschichte), noch
durch das legitime priesterliche Los-
orakel Urim und auch nicht durch pro-
phetische Personlichkeiten lief8 sich fiir
Saul ein Wort seines Gottes erzwingen.
So bleibt ihm als letzter Ausweg, die
gewtinschte Information in jenen Krei-

sen zu suchen, die er doch — im Ein-
klang mit Dtn 18,9ff — verboten und
aus dem Land entfernt hatte.

Stand in der Notiz iiber die Ausrottung
der Totenerkenner wie im dtn Amter-
gesetz der maskuline Plural, so will
Saul fiir seine Dienste explizit eine
Frau (V7). Der Befehl ist trotz der
Beteuerung, dass Saul das Gewerbe
verboten habe, von seinen Knechten
offensichtlich ganz leicht auszufiihren:
In En-Dor gibt es eine Frau, die im-
stande ist, Tote zu beschworen.

Saul verkleidet sich, da er dabei ist,
von ihm selber als illegal deklarierte
Dienste in Anspruch zu nehmen. Es
muss natiirlich Nacht sein fiir das,
was er vorhat: Er bittet die Herrin tiber
einen Totengeist durch die Technik der
Orakel, die in Dtn 18,10 an zweiter
Stelle nach dem Feuerritus als Prophe-
tie verboten werden, fiir ihn den , her-
aufsteigen zu lassen, den ich dir sage”
(V8). Die Frau schldgt die Bitte mit
dem Verweis auf die Todesfolge beim
Ubertreten von Sauls Verbot der Toten-
befragung ab (V9). Erst als Saul bei
JHWH schwoért und verspricht, dass
sie keine Schuld wegen dieser Sache
treffen wird, ist sie bereit, zu tun,
was er von ihr verlangt. Die Toten-
beschworung des berithmten Prophe-
ten Samuel scheint fiir die Frau kinder-
leicht zu sein. Es wird weder von einer
umstidndlichen Prozedur noch von
Schwierigkeiten berichtet. Saul nennt
ihr den gewiinschten Totengeist und
schon sieht die Frau ihn. In Gegen-
wart Samuels erkennt sie blitzschnell,
wer ihr Kunde ist und fiir wen sie das
Verbot tibertreten hat.

Ab V15 wird das Gesprédch zwischen
Saul und Samuel wiedergegeben. Die

" Siehe Rolf Rendtorff, Samuel the Prophet. A Link between Moses and the Kings, in: FS. James A. San-
ders, The Quest for Context and Meaning, Craig A. Evans/Shemaryahu Talmon (Hg.), BIS 28, Leiden

1997, 27-36.



Fischer/Feministische Exegese — eine Herausforderung

151

Frau spielt offensichtlich, nun da der
Geist erschienen ist, keine Rolle mehr.
Saul betont, dass er es vorher mit den
legitimen Mitteln der Gottesbefragung
versucht hitte, diese jedoch deswegen
nicht funktioniert hitten, da Gott sich
von ihm — wie von Samuel mehrfach
angekiindigt (vgl. 1 Sam 15) — abge-
wendet habe. Nach der ungeheuer
dramatischen Ankiindigung der Nie-
derlage in der Schlacht und des bevor-
stehenden Todes verschwindet Samu-
el, ohne dass dies eigens erwahnt wird.
Die Frau von En-Dor wird ab hier nicht
mehr in ihrer Funktion genannt, son-
dern nur mehr als ,die Frau” bezeich-
net. Der Spuk ist vorbei...

Fiir unsere Fragestellung interessiert
uns das Verstindnis von Prophetie in
diesem Abschnitt:

Gottesbefragung ist ein Bediirfnis von
Menschen in Krisensituationen. Thre le-
gitimen Mittel sind Trdume, priester-
liche Losorakel und die Befragung
durch Propheten. Sie alle werden in
der negativen Abgrenzung dessen,
was Prophetie nach Dtn 18 ist, nicht
genannt und gehdren damit zu den
erlaubten Mitteln, Gottes Willen zu
erkunden. Sie alle hat der verworfene
Konig angewendet, aber alle haben
versagt (V6.16).

Was die Frau tut und weswegen man
sie aufsucht, rangiert in Dtn 18,10f un-
ter der Negativbeschreibung des Pha-
nomens der Prophetie. Diese Art der
Prophetie wird bei den Voélkern des
Landes betrieben, soll aber in Israel
nicht vorkommen. Man kann die Frau
also als ,Prophetin” von En-Dor be-
zeichnen. In diesem Zweig der Pro-
phetie sind offensichtlich Frauen be-
rithmter als Manner, andernfalls Saul
nicht den expliziten Wunsch hitte, zu

einer Frau zu gehen, die das Gewerbe
der Totenbeschworung beherrscht.”
Offensichtlich besitzt die Frau die Fa-
higkeit zu dieser speziellen Form der
Gottesbefragung, die im JHWH-Kult
spatestens mit der Abfassung von
Dtn 18 keinen Platz mehr hat. Zumin-
dest im heute vorliegenden Text ver-
steht die Totenbeschwrerin ihre Kunst
als innerhalb des JHWH-Kultes durch-
fiihrbar, denn erst als der Kunde bei
JHWH schwort, ist sie zu ihrem
Geschift bereit.

Die Position der Prophetie in der Nach-
folge des Mose hat zu Zeiten Sauls
jedoch nicht sie inne, sondern Samuel,
obwohl er im Laufe der Geschichte nie
als Prophet bezeichnet wird. Durch
»die Hand” der Propheten antwortet
JHWH (V15; vgl. V6), wenn man ihn
fragt; durch ,die Hand” Samuels tut
JHWH, was er gesprochen hat (V16).
V17 erweist damit Samuel als einen
wahren Propheten gemafl Din 18,22.

1 Sam 28 ist eine Beispielerzdhlung
zu Din 18,9-22. Sie zeigt einen Mann
in der rechtméfligen Nachfolge des
Mose und eine Frau in der Nachfolge
der prophetischen Phédnomene der ur-
spriinglichen Bewohner des Landes.
Auch wenn diese Praktiken im Land
weiter funktionieren, sind sie illegitim
und bringen letztlich nichts anderes
zum Vorschein als das, was legitime
Prophetie in der Nachfolge des Mose
ohnedies bereits angekiindigt hat und
was auch eintrifft (vgl. Dtn 18,21f).

Die Prophetin von En-Dor wird fiir ihr
Verhalten weder von Samuel gertigt,
noch wird sie von Gott dafiir bestraft.
Aber das fiir die klassische israelitische
Prophetie zentrale Element des Wortes
(Dtn 18,20) fehlt der Prophetin von
En-Dor konsequenterweise.

12 Kessler, Mirjam 66, hat bereits darauf verwiesen, dass damit wahrscheinlich weibliche Dominanz in
diesem Gewerbe angezeigt wird (vgl. auch Ex 22,17).



152

Fischer/Feministische Exegese — eine Herausforderung

2.4 Die Positivabgrenzung: Prophetie in
der Nachfolge des Mose

Wie lautet nun die positive Beschrei-
bung von Prophetie? In Dtn 18,15 heifSt
es: ,Einen Propheten wie mich wird
JHWH, dein Gott, dir aus deiner Mitte,
unter deinen Geschwistern, erstehen las-
sen. Auf ihn sollt ihr horen.”

Dtn 18,16f begriindet sodann die her-
ausragende Stellung der prophetischen
Personlichkeit mit der Geschichte am
Berg der Offenbarung aus Din 5,22-31:
Das Volk wiahlte Mose als seinen Stell-
vertreter vor JHWH, damit es selber
nicht stdndig der Todesgefahr anlass-
lich der Gottesbegegnung ausgesetzt
sei. JHWH stimmt dieser Vertretungs-
regelung zu, was wohl die Sonderstel-
lung prophetischer Menschen zwischen
Gott und Volk und damit auch ihre (fiir-
bittende) Mittlerfunktion begriinden
soll. Der so definierte Prophet (hebr.:
mask. Sing.) in der Nachfolge des Mose
zeichnet sich nach V18 durch den
unvermittelt von Gott bewerkstelligten
Wortempfang aus: ,Ich will ihm meine
Worte in den Mund legen, und er wird
ihnen alles sagen, was ich ihm auftrage.”
In V15 hingegen wird die Tatigkeit des
Propheten nicht ndher definiert; nur
das geforderte Horen verweist implizit
auf die Wortvermittlung. Ein Nicht-
Héren auf das Wort fallt nach V19 auf
den Unwilligen und nicht auf den Pro-
pheten selber zuriick (vgl. dazu auch
1 Sam 28,17ff). Als Kriterium wahrer
oder falscher Prophetie wird sodann in
V21f das im Augenblick der Rede und
des Horens freilich nicht sehr hilfreiche
Kriterium des Eintreffens eines Wortes
benannt. Eine solche Theologie des

Wortempfangs findet sich breiter aus-
gearbeitet nicht nur bei Jer 1.28 und
Ez 2,8ff; 3,16ff; 33,1ff, sondern auch bei
Samuel in 1 Sam 28,3ff. Dort wird in
bezug auf die Geschlechter zwar nicht
Schwarz-Weifi-Malerei betrieben, aber
dennoch wird das positive Phanomen
mit einem Mann, das negative mit
einer Frau illustriert. Wo bleiben bei
der positiven Abgrenzung des Phéno-
mens die Prophetinnen?

2.5 Mirjam, keine Prophetin wie Mose,
aber eine in seiner Tradition

Es gibt eine Geschichte, die das Thema
des Konflikts um den prophetischen
Wortempfang an der Geschichte einer
Frau abhandelt, und das ist die dornige
Erzédhlung vom Aussatz Mirjams in
Num 12. Vom pentateuchischen Er-
zahlverlauf her hat Num 12 die Funk-
tion jener Legitimationserzdhlungen,
die begriinden, warum die drei Fiih-
rungsgestalten des Exodus gemeinsam
mit ihrer gesamten Generation vor
dem Einzug ins Land sterben miis-
sen. Fiir Mose und Aaron folgt die
betreffende Geschichte unmittelbar
nach der Begrédbnisnotiz fiir Mirjam in
Num 20,1ff.

In dieser Geschichte geht es, wie ich
vor kurzem gezeigt habe,” um die bin-
dende prophetische Weisungserteilung
am konkreten Fall der nachexilischen
Mischehenfrage.

.Und es sprach Mirjam und auch Aaron
zu Mose wegen der kuschitischen Frau, die
er genommen hatte...” (Num 12,1).

ngh3 73MM, das ich mit ,reden zu
Mose” iibersetze, wird in der For-
schung mit ,reden iiber Mose” (EU),

8 Irmtraud Fischer, Die Autoritdt Mirjams. Eine feministische Relektiire von Num 12 - angeregt durch
das jiidische Lehrhaus, in: FS Evi Krobath, Anspruch und Widerspruch, Maria Halmer/Barbara Heyse-
Schifer/Barbara Rauchwarter (Hg.), Klagenfurt 2000, 23-38 (zugéanglicher in englischer Sprache in:
Athalya Brenner (Hg.), A Feminist Companion to the Latter Prophets, FCB II, Sheffield 2001, 159-173).



Fischer /Feministische Exegese — eine Herausforderung

153

,wider Mose” (Ziircherbibel) oder ,ge-
gen Mose” (Luther) iibersetzt. Mirjam
und Aaron wiirden sich nach diesem
Verstandnis in Abwesenheit des Mose
tiber die Tatsache ereifern, dass er eine
kuschitische Frau genommen habe. Bei
dieser Ubersetzung besteht allerdings
die Problematik, dass das Reden ,zu”
im unmittelbar darauf folgenden V2
ebenso mit -3 137 pi. konstruiert ist
und dies sicher nicht mit , hat der Herr
nur iiber Mose geredet?” zu iibersetzen
ist. Ich plddiere daher dafiir, ein und
dieselbe sprachliche Wendung in zwei
aufeinanderfolgenden Versen gleich zu
tibersetzen. Der Satzanfang von V2
»und sie sagten” ist dazu keine literar-
kritisch relevante Doppelung, sondern
die Einleitung zu einer OoOffentlich
gefiihrten Rede vor Publikum, die im
wortlichen Zitat wiedergegeben wird:
~Hat JHWH etwa nur mit Mose gespro-
chen? Hat er nicht auch mit uns ge-
sprochen?”

In Num 12 wird zwischen 9%, ,sa-
gen/sprechen” und <37 pi., ,reden”,
insofern klar unterschieden, als Ge-
sprache mit der Wurzel =nR , ,sagen/
sprechen” ausgedriickt werden, wo-
hingegen die Wurzel 137 - wie {ibri-
gens auch im Prophetengesetz von Din
18,9-22 — nur fiir prophetisches Reden
verwendet wird (V2.6.8). Es geht also
in beiden Kontexten jeweils um den
Wortempfang von JHWH, der eine
wahre prophetische Personlichkeit
auszeichnet. Am Konflikt, der in der
Mischehenfrage zwischen den drei
Fiihrungsgestalten des Exodus ent-
brennt, entziindet sich die Streitfrage
um die legitime Prophetie, die offen-

sichtlich mit der spaten biblischen
Tradition als kreative Aktualisierung
und bindende Anwendung der Tora
verstanden wird."

Die Partei, die hinter Mirjam steht®
und der sich in ,,Aaron” wohl ein Teil
der Priesterschaft anschlief3t, entschei-
det die Frage der Legitimitat von Ehen
mit fremden Frauen offener als jene,
die sich mit Mose identifiziert. Die
Mose-Gruppe ist mit den Mischehen-
gegnern, die in den Biichern Esra und
Nehemia schreiben, zusammengehérig
zu sehen. Sie verwendet fiir ihre re-
striktive Argumentation in der Misch-
ehenfrage die Geschichte um Zippora,
die Mose nach dem Ausweis von Ex
18,2 zu ihrem Vater zuriickgeschickt
hat. Da dieser Akt in Ex 18,2 mit der
Wurzel nbw ausgedriickt wird und
mor nSw (pi.), ,eine Frau wegschi-
cken”, ein terminus technicus fiir die
Scheidung' ist, wird die Notiz als
Scheidung einer Mischehe verstanden.
Bei der Auslegung der Geschichte von
Ex 18 durch die Mosegruppe, wie sie in
Num 12 zutage tritt, wird das Verhal-
ten des Mose als Paradigma genom-
men, wie man mit bestehenden Misch-
ehen zu verfahren hitte: Mose als der
vorbildlichste aller Menschen auf Er-
den (Num 12,3) hat seine fremde Frau
weggeschickt. An seinem Verhalten
hidtte man sich zu orientieren und
selbst bereits bestehende Mischehen zu
losen (vgl. Esr 9-10 und Neh 10.13).
Das heif$t, dass der von Mirjam vorge-
tragene Konfliktgrund in V1 nicht die
Heirat des Mose mit einer Kuschiterin
ist, sondern seine Scheidung von ihr!
Die Gruppe, die sich hinter Mirjam

" Siehe dazu bereits: Irmtraud Fischer, Tora fiir Israel — Tora fir die Volker, SBS 164, Stuttgart 1995,

117-124.

* Zu den Namen als Chiffren fiir Gruppenbildungen siehe bereits Kessler, Mirjam 67f.
* Die géngigen deutschen Bibeln iibersetzen n'm%w in Ex 18,2 so, dass Mose Zippora ,zuriickge-
schickt/zuriickgesandt” hitte. Die jiidische Tradition versteht dies als Scheidung und nicht als

zwischenzeitliches Wegschicken.



154

Fischer/Feministische Exegese — eine Herausforderung

verbirgt, ist offensichtlich eine von
Frauen getragene prophetische Grup-
pe, wie wir sie dhnlich in Neh 6,14 ja
auch durch eine Prophetin wie Noadja
belegt finden. Sie diskutiert heftig mit
Mose und opponiert gegen die Deu-
tung von Ex 18 als Beispielsgeschichte
fiir ein empfohlenes Scheidungsverfah-
ren bei Mischehen.

JHWH hort den Streit und beantwortet
so unmittelbar die Frage ,Hat JHWH
etwa nur mit Mose gesprochen und
nicht auch mit uns?”, indem er alle drei
handelnden Personen direkt anspricht,
sie zum Offenbarungszelt hinauszitiert
(V4) sowie Mirjam und Aaron ruft
(V5). Ab V6 wird der Konflikt klar
als Konflikt um das Amt der Prophetie
deklariert. JHWH bestreitet nicht, dass
er mit Mirjam und Aaron geredet habe;
aber er reiht die beiden unter das nor-
male Phanomen der Prophetie: Dies be-
steht nach V6 darin, dass er sich den
prophetischen Personlichkeiten in Ge-
sichten zu erkennen gibt und im Traum
mit ihnen redet (vgl. bereits 1 Sam
28,6.15).

Allein Mose ist von diesem Phanomen
der Prophetie insofern abgehoben, als
nur mit ihm Gott von Mund zu Mund
und von Angesicht zu Angesicht redet
(vgl. dazu die Argumentation unter
2.4). Da er als einziger Mensch sogar
JHWH geschaut hat, besitzt er dieses
Privileg offensichtlich dauerhaft beim
Wortempfang. V8 will vermutlich auf
die Geschichte um das Schauen der
Gestalt JHWHSs aus Ex 34 hinweisen;
aber durch das Stichwort ,Mund” im
Zusammenhang mit dem Wortemp-
fang wird auch auf Din 18,18 zuriick-
gegriffen. Aufgrund seiner privilegier-
ten Stellung im Umgang mit Gott ist
Mose unhinterfragbar in seiner pro-
phetischen Autoritét.

Der Ausgang der fiir die prophetische
Autoritdt von Frauen sehr ambivalen-

ten Geschichte ist bekannt. Nur Mirjam
wird bestraft, Aaron nicht, obwohl er
sich am Zweifel an Moses Alleinvertre-
tungsanspruch ebenso beteiligt hatte.
Aber in Bezug auf die Prophetie wird
Mirjam voll gerechtfertigt: Auch zu ihr
hat THWH nicht nur geredet, sondern er
tut es auch im Verlaufe dieser Erzih-
lung wieder. Aufgrund dessen sind die
beiden prophetische Personlichkeiten
und bleiben dies auch. Aber Mose ist
kein normaler Prophet; sein Verhal-
ten in der Mischehenfrage kann daher
auch nicht als Norm fiir das Handeln
von jedermann herangezogen werden.
Mose hat eine Sonderstellung inne und
die behilt er auch. Din 34,10ff stellt
schliefllich am Abschluss der Tora fest,
dass es keinen mehr gab wie Mose.

Mirjam behdlt ihre prophetische Funk-
tion trotz der Strafe des Aussatzes. Es
gibt also Frauen in der Reihe von pro-
phetischen Personlichkeiten, die in der
Nachfolge des Mose stehen. Wenn sich
nun eine einzige Frau in diesem Amt
nachweisen ldsst, ist das dahinterlie-
gende Phdnomen sicher wesentlich
grofer gewesen: Nur von einer — im
Sinne einer weiteren — war hier die Rede.

3. Die Abgrenzung des Kanonteiles
»Schriftpropheten” und ihre Aus-
wirkung fiir die feministisch-theo-
logische Forschung an der Prophetie

Der jiidische Kanonteil der Prophetie,
dessen Prophetenbild von der Nach-
folge des Mose bestimmt ist, macht
das Bild prophetischer Personlichkei-
ten wesentlich bunter — sowohl was
ihre Worte als auch ihre Taten angeht.
Und er macht es differenzierter, was
das Geschlecht angeht: Es scheint zu-
dem so, dass im Kanonteil der Pro-
phetie in alle grofieren Perioden der
Geschichte Israels prophetische Per-
sonlichkeiten in der Nachfolge des



Fischer/Feministische Exegese - eine Herausforderung

155

Mose eingetragen wurden. Dabei wur-
den, wo keine urspriinglichen Ge-
schichten wie etwa bei Hulda vorla-
gen, herausragende Personlichkeiten
der Geschichte, die urspriinglich ande-
re Funktionen (zum Beispiel politische
Fithrungspositionen wie Debora) als
prophetische wahrnahmen, als Prophe-
ten und Prophetinnen bezeichnet. Und
es scheint so, dass man fiir alle grofie-
ren Perioden der Geschichte Israels
nicht nur einen herausragenden Pro-
pheten im Moseamt konstruierte, son-
dern gleichsam paritdtisch auch eine
herausragende Prophetin: Mirjam wird
zur Prophetin in der Exodus- und
Wiistenwanderungszeit und mit dem
prophetisch auf Mose hingeordneten
Priester Aaron (Ex 7,1) dem unver-
gleichlichen Mose an die Seite gestellt.
Die Richterzeit pragt das prophetische
Paar Debora und Samuel, dem zudem
die Frau von En-Dor als Kontrast ge-
geniibergestellt wird.

In der ausgehenden Konigszeit werden
nach den Darstellungen in den vorde-
ren Propheten Hulda und Jesaja, der
als einziger Schriftprophet in den Ko-
nigebiichern erwédhnt wird, im Mose-
amt présentiert.

Wir haben es bei diesen ,titulierten
Propheten” (wie zum Beispiel Abra-
ham Gen 20,7.17) und Prophetinnen
mit einem spédten Phénomen zu tun.
Das muss aber keineswegs heifien,
dass es in der Geschichte Israels keine
Prophetinnen gab. Noadja und Hulda
erscheinen historisch glaubwiirdig, da
man so méchtige weiblichen Figuren

nicht erfinden wiirde — zu Zeiten, in
denen gleichzeitig ein Jeremia in Jeru-
salem wirkt und in der Perserzeit, in
der die um Dominanz bemiihte ménn-
liche Priesterschaft kein Interesse an
der Erfindung weiblicher Fiihrungs-
personlichkeiten haben konnte. Wir
haben also — ganz im Einklang mit der
Umwelt Israels” — mit wesentlich mehr
historischen Prophetinnen zu rechnen,
als uns dies iiberliefert ist. Die These
von Rainer Kessler,'® dass ihre Worte
in den anonym fortgeschriebenen Pro-
phetenbiichern zu finden sind, hat sehr
viel fiir sich.

Wenn nun allerdings Forscher wie
Frank Criisemann Recht behalten, dass
mit der Prophetie in der Nachfolge des
Mose das Leitungsamt im nachexili-
schen Israel schlechthin angesprochen
ist, so ist die Tatsache, dass Frauen in
diesem Amt vorgestellt werden, eine
Erkenntnis, die die géngigen Vorstel-
lungen vom sozialen Stellenwert von
Frauen in der Perserzeit heftig erschiit-
tert. Das Theologumenon von der pro-
phetischen Begleitung der gesamten
Geschichte Israels, wie sie etwa auch
in 2 Kén 17,13-23; 21,10ff zutage
tritt, ist nicht auf ménnliche prophe-
tische Gestalten einzuschrénken. Die
Rede von den Propheten ist daher bes-
ser aufzugeben, da sie zum falschen
Riickschluss fiihrt, dass prophetische
Personlichkeiten ausschlieflich Ménner
gewesen seien und das Amt der Pro-
phetie, das nach alttestamentlicher
Vorstellung das héchste aller Amter ist,
nur Ménnern vorbehalten gewesen sei.

7 Siehe etwa die Spriiche der Ischtarprophetinnen: Karl Hecker, Zukunftsdeutungen in akkadischen

Texten, in: TUAT II, Giitersloh 1986, 56—-64.
1 Kessler, Mirjam 71.



