ThPQ 149 (2001) 179-191

179

DOROTHEA SATTLER

Kirchengemeinschaft und Feier der Eucharistie

Zur Diskussion um einen folgenreichen Zusammenhang'

Nach der Unterzeichnung der Gemeinsamen Erklirung zur Rechtfertigungslehre am
31. Oktober 1999 stellt sich verstirkt die Frage, unter welchen Bedingungen die wach-
senden Bemiihungen um die okumenische Verstindigung zur gemeinsamen Feier der
Eucharistie oder zumindest zur gegenseitigen Zulassung zur Kommunion fiihren konnen.
Wir dokumentieren die Uberlegqungen, welche die Miinsteraner Professorin fiir Oku-
menische Theologie am 15. November 2000 auf dem Dies Academicus der Katholisch-
Theologischen Privatuniversitit Linz vorgetragen hat. (Redaktion)

I. Einstimmung
1. Voriibungen fiir ein Wunder

Eines der Gedichte von Erich Fried
tragt den Titel ,Voriibungen fiir ein
Wunder”%

Vor dem leeren Baugrund

mit geschlossenen Augen warten
bis das alte Haus

wieder dasteht und offen ist

Die stillstehende Uhr
so lange ansehen

bis der Sekundenzeiger
sich wieder bewegt

An dich denken

bis die Liebe

zu dir

wieder gliicklich sein darf

Das Wiedererwecken
von Toten

ist dann

ganz einfach

Wer wiinschte in diesen Tagen® in
Osterreich und andernorts nicht, dass
das Wiedererwecken der Toten gelin-
gen moge? Junges Leben dem Tod
preisgeben zu miissen, ist besonders
schmerzlich; alle Liebenden ersehnen
fir die Geliebten ewiges Leben. Vor-
tibungen auf dieses Wunder hin, das
allein Gott bewirken kann, geschehen
mitten in der Zeit. Menschen sind in
der Zeit ihres Lebens mit Voriibungen
fiir die letzte Ubung befasst: im Ange-
sicht des Todes der geliebten Menschen
und im Zugehen auf den eigenen Tod
das Vertrauen nicht zu verlieren, es neu
zu erringen und hoffnungsvoll zu ster-
ben. Dies ist die letzte und entschei-
dende Ubung im Leben. Tag fiir Tag
sind wir in Vorlibungen auf diesen Tag
hin, so zumindest deutet Erich Fried
das Dasein der sterblichen Menschen.

Ernste Fragen sind verbunden mit der
Feier der Eucharistie: Fragen nach der
Stinde, dem Tod und dem Leben. Die

! Die gesprochene Wortgestalt wurde bei der Druckfassung weithin bewahrt. Zum Stand der Diskus-
sion vgl. den Literaturbericht: Dorothea Sattler, Einheit im Geheimnis des Glaubens. Literaturbericht:
Herrenmahl — Eucharistie - Abendmahl / Okumenische Perspektiven, in: Biicher der Gegenwart.
Beilage zum ,,Christ in der Gegenwart” 52 (2000) 184f.

* Vgl. Erich Fried, Liebesgedichte (Berlin 1997) 71.

*> Wenige Tage zuvor waren bei einem Bergbahnungliick in Kaprun zahlreiche Menschen erstickt.



180

Sattler/Kirchengemeinschaft und Feier der Eucharistie

gemeinschaftliche Feier der Eucharistie
ist eine Voriibung des Glaubens im
Angesicht des Todes, der im Leben
bereits vertraut wird. Angesichts der
Zerbrechlichkeit der zeitlichen Giiter
und in der Gefdhrdung der menschli-
chen Bindungen iiben wir gldubiges
Vertrauen in feiernder Gemeinschaft
ein. In der Feier der Eucharistie be-
kennt sich die gldubige Gemeinschaft
zum Grund ihrer Hoffnung, dass der
Tod nicht iiber das Leben siegt, dass
der Stillstand der Zeit nicht das letzte
Erleben ist, dass die Liebe bleibt und
die Suche nach Geborgenheit sich
erfiillt. Die glaubige Gemeinschaft be-
kennt sich zu Gott, der das Leben stif-
tet, versohnt und bewahrt. Menschen
iiben miteinander eine Antwort auf
jene Frage ein, die iiber jedem zeit-
lichen Dasein steht: Geschieht trotz
der Unverschntheit der Geschépfe und
der Verginglichkeit des Daseins die
Erfillung der Hoffnung?

Die Antwort auf diese Frage ist nach
der gemeinsamen christlichen Glau-
bensiiberzeugung die lebendige Ge-
stalt Gottes, der in Christus Jesus sein
wahres Angesicht zeigt. Christus Jesus,
das ,Ebenbild des unsichtbaren Got-
tes” (Kol 1,15), erweist in seinem Leben
und in seinem Sterben Gott als un-
verbriichlich verséhnungsbereit und
unbeirrbar gemeinschaftstreu.* Chris-
ten bekennen ihren Glauben an Gott,
der in Christus Jesus offenbar macht,
dass er seinen gerechten Zorn ange-
sichts der Siinde des Gemeinschafts-
bruchs zu ziigeln weiff und sanftmiitig
bleibt, sich der Siinder und Siinderin-
nen erbarmend. Nicht durch Werke,
durch gute Taten und durch Wohlver-
halten miissten wir uns noch erst ver-

dienen, Gottes Bundestreue zu erfah-
ren. Nein, das Entscheidende ist schon
getan. Gott ist unverbriichlich gemein-
schaftstreu auch denen gegeniiber
noch, die ihn zutiefst verletzen, da sie
seinen Sohn, seinen Gesandten, t6ten.
Das Leben kann im Letzten wieder gut
werden. Wir miissten Gott nur trauen
und zum Glauben an ihn kommen.
Dann koénnen wir gehen und selbst
werden wie er: personale Zeichen
der unverbriichlichen Bundeswilligkeit
Gottes allen Geschopfen gegeniiber. In
der eucharistischen Mahlfeier erhalten
die Getauften Anteil an dem einen
eucharistischen Brot, das in seiner ge-
brochenen Gestalt die Bereitschaft Got-
tes gegenwirtig werden lasst, die tod-
lichen Folgen der Siinde am eigenen
Leib auszuleiden und die Siinder und
Stinderinnen zur unverbriichlichen Ge-
meinschaft mit ihm zu versammeln. In
dem einen Becher Wein, der die Runde
macht, stiftet Gott Gemeinschaft durch
die Teilhabe an dem Segen des von ihm
im Tod bewahrten Lebens.

Nun habe ich mich bemiiht, auf meine
Weise den soteriologisch-theologischen
Zusammenhang zwischen der Recht-
fertigungsbotschaft und der Feier der
Eucharistie anzusprechen: Allein aus
Gottes Gnade sind wir gerettet aus
Stinde und Tod aufgrund des Glaubens
an Christus Jesus, in der von Gottes
Geist gewirkten Gewissheit; das Wort
Gottes wirkt und festigt diesen Glau-
ben, die Zeichenhandlung des eucha-
ristischen Mahles gegenwirtigt ihn.
Was sollte uns noch hindern, ange-
sichts der inzwischen auch offiziell er-
klarten Ubereinstimmung in der Mitte
des christlichen Glaubens nun auch
gemeinsam Eucharistie zu feiern?

4 Vgl. zur soteriologischen Relevanz des Todes Jesu: Dorothea Sattler, Im Kreuz ist Heil. Gedanken zur
soteriologischen Relevanz des Todes Jesu, in: Andreas Holscher/Rainer Kampling (Hg.), Keine Antwor-
ten. Reflexionen iiber Sterben und Tod (Berlin 2000) 47-65.



Sattler/Kirchengemeinschaft und Feier der Eucharistie

181

2. Gottes wesenhafte Einheit und der
Geschopfe begnadete Gemeinschaft

Bevor ich auf diese Frage antworte, an
romisch-katholische Positionen erinne-
re und eigene Thesen vortrage, mochte
ich ein weiteres Vorzeichen setzen. Ich
erinnere kurz an den Unterschied zwi-
schen Gott und den Menschen. Das
4. Laterankonzil® hat 1215 den Unter-
schied zwischen dem Schopfer und
den Geschopfen mit der Differenz
zwischen dem Leben Gottes seiner
Wesenheit nach und dem Leben der
Geschopfe der Ordnung der Gnade
nach begriindet. Die beiden Beispiele,
an denen das 4. Laterankonzil seine
Lehre verdeutlicht, sind die Rede von
Gottes und der Geschopfe Vollkom-
menheit und Einheit. Gott ist seinem
Wesen nach vollkommen und eins,
Geschopfe sind es, wenn es geschieht,
geschenkhaft, in der Kraft des in ihnen
wirksam werdenden Geistes Gottes. In
den Kirchen leben Menschen. Immer
bleiben Menschen versucht durch die
Bosheit, die entzweit, auseinander-
treibt, trennt und zerreifit. Allein Gott
ist sich selbst in seiner Liebe immer
treu. Diese gemeinschaftstreue Liebe
feiern wir in der Eucharistie; wir er-
halten als Siinder und Siinderinnen an
ihr Anteil, werden selbst verwandelt,
werden gemeinschaftsfdhig. Ware es
vor diesem Hintergrund nicht ange-
messen, dass die in der einen Taufe
bereits tief miteinander verbundenen

Christen trotz aller auch immer wirk-
samen Versuchung zur Entzweiung
und zur Spaltung, ja, gerade angesichts
dieser Versuchung in der gemeinsa-
men Feier der Eucharistie Gottes Gabe
der Versbhnung annehmen und erneut
erneuert zu leben versuchen?

I1. Position(en)

Es gibt nicht die eine rémisch-katholi-
sche Position in der Frage der Moglich-
keit der Eucharistiegemeinschaft in
einer Zeit, in der noch keine volle,
sichtbare Kirchengemeinschaft exis-
tiert.* In den letzten Jahren gibt es ver-
schiedentlich Anlass, die im Ansatz
und in der Konsequenz unterschiedli-
chen Positionen, die romisch-katholi-
sche Christen in dieser Frage beziehen
konnen, auszutauschen: die Konse-
quenzen der durch die ,Gemeinsame
Erklarung zur Rechtfertigungslehre”
erreichten Gestalt der Kirchengemein-
schaft werden intensiv diskutiert’; in
Deutschland wird 2003 in Berlin der
erste Okumenische Kirchentag stattfin-
den; im Vorfeld ist bei allen Evangeli-
schen Kirchentagen und den Katholi-
kentagen in den letzten Jahren die
Frage der Abendmahlsgemeinschaft
im Blickpunkt des Interesses®; eine
6kumenische Initiative in Niirnberg®,
zumindest den evangelischen Chris-
ten, die in konfessionsverschiedenen
Ehen leben, von rémisch-katholischer
Seite aus Eucharistiegemeinschaft zu

* Vgl. DH 806.
¢ Vgl. einfithrend die entsprechenden Beitré

e in: Bernd Jochen Hilberath/Dorothea Sattler (Hg.), Vorge-

schmack. Okumenische Bemithungen um die Eucharistie. FS Theodor Schneider (Mainz 1995).

7 Vgl. Bernd Jochen Hilberath/Wolfhart Pannenberg (Hg.), Zur Zukunft der Okumene. Die ,Gemeinsame
Erklarung zur Rechtfertigungslehre” (Regensburg 1999); Bistumskommission fiir 6kumenische Fragen
der Diozese Miinster (Hg.), Einig in der Mitte unseres Glaubens? Die Botschaft von der Rechtfertigung
in ihrer Bedeutung fiir Menschen heute (Miinster 1999); Rechtfertigung — Diskussion ohne Folgen?
= Una Sancta 55 (2000) H. 3.

® Vgl. etwa eine Veroffentlichung im Nachgang zum Evangelischen Kirchentag in Stuttgart 1999:
Christiane Bergerau (Hg.), Abendmahl — Fest der Hoffnung. Grundlagen — Liturgien - Texte (Giiters-
loh 2000).

* Vgl. Okumene-Kommission der Deutschen Bischofskonferenz, Zur Frage der eucharistischen Gastfreund-
schaft bei konfessionsverschiedenen Ehen und Familien, in: Una Sancta 52 (1997) 85-88.



182

Sattler/Kirchengemeinschaft und Feier der Eucharistie

ermdglichen, wurde von der Oku-
mene-Kommission der Deutschen Bi-
schofskonferenz aufgenommen und in
den letzten Wochen in der Herbst-Voll-
versammlung der Bischofe negativ ent-
schieden’; das Apostolische Schreiben
»~Dominus Jesus“" hat all jene bitter
erniichtert, die auf eine baldige offiziel-
le Rezeption der inzwischen erreichten
O6kumenischen Anndherungen in der
Frage der Anerkennung der Kirchlich-
keit der reformatorischen Gemein-
schaften hofften — und hoffen.

Die Frage nach dem Zusammenhang
zwischen der noch nicht bestehenden
Kirchengemeinschaft und der Feier der
Eucharistie wird viel besprochen. Die
Positionen sind kontrovers. Dabei ist
der theologische Grundsatz, eucharis-
tische Gemeinschaft setze das Bestehen
von Glaubensgemeinschaft voraus, ei-
nes bedinge das andere, zwischen den
Konfessionen nicht strittig. Eine rein
und allein auf die Individuen bezo-
gene Bestimmung der Voraussetzun-
gen zur eucharistischen Gemeinschaft
vertritt aus gutem biblischem Grund
keine der Konfessionsgemeinschaften:
Die eucharistische Feier ist Feier beste-
hender, von Gott gewirkter Gemein-
schaft. Unversohnliche Zwietracht ist
dem Wesen der eucharistischen Feier
zuwider. Wichtig zu beachten ist
zudem, dass die kirchenamtlichen
Texte — auch die der rémisch-katholi-

schen Kirche — bei ihrer Problematisie-
rung der interkonfessionellen eucharis-
tischen Communio nicht primér mit
Aspekten der Eucharistietheologie im
engeren Sinne argumentieren; kontro-
verse Fragen des Eucharistieverstand-
nisses sind somit nicht vorrangig der
Grund fiir die Zuriickweisung des
Wunsches nach Eucharistiegemein-
schaft: Es sind ungeloste Fragen des
Kirchen- und des Amtsverstandnisses,
die die eucharistische Gemeinschaft
verhindern.” An dieser Stelle gilt es
auch anzusetzen bei dem Bemiihen
um eine Verdnderung der offiziellen
roémisch-katholischen Position.

1. In den Texten des 2. Vatikanischen
Konzils

Das 2. Vatikanische Konzil hat in zahl-
reichen 6kumenischen Zusammenhén-
gen dazu ermutigt, Getauften anderer
Konfessionen zu begegnen, in der le-
bendigen Begegnung sich verwandeln
zu lassen, zu erstarken in der Freude
an der schon bestehenden Gemein-
schaft und nach einer Vertiefung zu
streben; Begegnungen in allen Berei-
chen des kirchlichen Lebens erscheinen
den Konzilsvitern weiterfithrend, die
Gemeinschaft der Getauften festigend.
Begegnung im Tun und im sozialen
Handeln (Diakonia), Begegnung im
Dienst der Verkiindigung und der

1 Vgl. das Referat des Vorsitzenden der Deutschen Bischofskonferenz, Bischof Prof. DDr. Karl Leh-
mann, zur Eréffnung der Herbst-Vollversammlung am 25. 9. 2000, das unter dem Titel ,Einheit der
Kirche und Gemeinschaft im Herrenmahl. Zur neueren 6kumenischen Diskussion um Eucharistie-
und Kirchengemeinschaft” als Pressemitteilung vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz
im Wortlaut zugénglich gemacht wurde. Der Text bietet zahlreiche Literaturhinweise und informiert
sehr detailreich liber die unterschiedlichen Richtlinien, die lokale Bischofskonferenzen in ihrem
Zustandigkeitsbereich erlassen haben.

Vgl. Kongregation fiir die Glaubenslehre, Erklarung ,Dominus Jesus” tiber die Einzigkeit und die Heils-
universalitdt Jesu Christi und der Kirche (6. August 2000) = Verlautbarungen des Apostolischen
Stuhls Nr. 148 (Bonn 2000); vgl. zur Diskussion um Dominus Jesus: Peter Neuner, Belastungsprobe
fiir die Okumene. Anmerkungen zum Kirchenversténdnis in einem Dokument der Glaubenskongre-
gation, in: Stimmen der Zeit 218 (2000) 723-737.

Vgl. dazu ausfiihrlicher: Dorothea Sattler, Zum romisch-katholischen Amtsverstidndnis. Ein Vortrag
beim Stuttgarter Kirchentag und eine kommentierte Auswahlbibliographie, in: Una Sancta 54 (1999)
213-228.

N



Sattler/Kirchengemeinschaft und Feier der Eucharistie

183

theologischen Gesprédche (Martyria),
Begegnung im Gebet und in den Feiern
des Glaubens (Leiturgia): All dies darf
sein und soll sein. Begegnungen ver-
wandeln. Dieser Erfahrung stimmen
die Konzilsvater zu.

Im Blick auf die Frage nach der in-
terkonfessionellen Eucharistiegemein-
schaft formuliert das Konzil einen
doppelten Grundsatz, der in den nach-
folgenden Zeiten in Gestalt von Aus-
fithrungsbestimmungen konkretisiert
wurde. Dieser doppelt-eine Grundsatz
lautet: ,Man darf (...) die Gemein-
schaft beim Gottesdienst (communica-
tio in sacris) nicht als ein allgemein und
ohne Unterscheidung giiltiges Mittel
zur Wiederherstellung der Einheit der
Christen ansehen. Hier sind haupt-
sachlich zwei Prinzipien mafigebend:
die Bezeugung der Einheit der Kirche
und die Teilnahme an den Mitteln der
Gnade. Die Bezeugung der Einheit ver-
bietet in den meisten Fillen die Gottes-
dienstgemeinschaft, die Sorge um die
Gnade empfiehlt sie indessen in man-
chen Féllen.” (Unitatis Redintegratio,
Nr. 8,4) Eine folgenreiche Festlegung
ist so vorgenommen worden: Die nicht
bestehende Einheit der Kirche verhin-
dert umfassende Eucharistiegemein-
schaft; die Sorge um die Gnade, d.h.
die Beriicksichtigung der individuellen
Situation einzelner Glaubiger und die
Suche nach Linderung der Notsituati-
on einzelner Menschen, dieses pastora-
le Bemiihen erméglicht es, Ausnahme-
regelungen zu treffen, von dem an sich
stets giiltigen Grundsatz abzuweichen,
Eucharistiegemeinschaft setze Kirchen-
gemeinschaft voraus.

2. In den nachkonziliaren Ausfiihrungs-
bestimmungen

In den nachkonziliaren Ausfiihrungs-
bestimmungen wird eine Aussage vor-
rangig wirksam, die im Wortlaut fol-

gendermaflen heifit: ,Obgleich bei den
von uns getrennten Kirchlichen Ge-
meinschaften die aus der Taufe hervor-
gehende volle Gemeinschaft mit uns
fehlt und obgleich sie nach unserem
Glauben vor allem wegen des Fehlens
des Weihesakramentes [defectus ordi-
nis] die urspriingliche und vollstandi-
ge Wirklichkeit des eucharistischen
Mysteriums nicht bewahrt haben, be-
kennen sie doch bei der Gedéchtnis-
feier des Todes und der Auferstehung
des Herrn im Heiligen Abendmahl,
dass hier die lebendige Gemeinschaft
mit Christus bezeichnet werde, und sie
erwarten seine glorreiche Wiederkunft.
Deshalb sind die Lehre vom Abend-
mahl des Herrn, von den iibrigen Sa-
kramenten, von der Liturgie und von
den Dienstdmtern der Kirche notwen-
dig Gegenstand des Dialogs” (Unitatis
Redintegratio, Nr. 22). Die Sinnspitze
dieser Textpassage ist nach meiner
Wahrnehmung ganz eindeutig, die
dringenden Themen des anstehenden
6kumenischen Dialogs zu bestimmen.
Die Frage des Amtes wird der Frage
der Eucharistie untergeordnet, zuge-
ordnet. Kommentarlos festgehalten
wird zudem, dass es konfessionelle
Unterschiede gibt in der Einschatzung
der Verbindung zwischen der Amts-
frage und der Eucharistiefeier. Eine
pauschale, kritische Infragestellung
der Moglichkeit, dass in den evange-
lischen Abendmahlsfeiern Gedachtnis
des Todes und der Auferstehung Jesu
Christi und Erwartung seiner Wieder-
kehr geschieht, erfolgt nicht. Das Kon-
zil ermutigt zum Dialog iiber Fragen
des Abendmahles. Diesem Aufruf
wurde auch Folge geleistet. Die Rand-
bemerkung zur Amtsfrage hat im Text
die Funktion eines erinnernden Ein-
schubs, die angezielte Dynamik des
Textes ist keine restriktive: Gesprache
iiber die Eucharistie sollen sein.



184

Sattler/Kirchengemeinschaft und Feier der Eucharistie

In den nachkonziliaren kirchenrecht-
lichen Bestimmungen iiber die Eucha-
ristiegemeinschaft wird die Amtsfrage
zum entscheidenden Differenzpunkt.
Bei allen Regelungen gilt, dass Aus-
nahmesituationen bestehen miissen,
wenn Eucharistiegemeinschaft ge-
wihrt wird; eine starke Not muss dazu
dréngen, eine , gravis necessitas” muss
bestehen, damit nicht-rémisch-katho-
lischen Christen Eucharistiegemein-
schaft in Verbindung mit dem Buf-
sakrament und der Krankensalbung
gewahrt werden kann. Im Blick auf die
reformatorischen Kirchen ist einzig
die Zulassung einzelner evangelischer
Christinnen und Christen zur rémisch-
katholischen Eucharistiefeier erlaubt,
eine Teilhabe rémisch-katholischer
Christinnen und Christen an evange-
lischen Abendmahlsfeiern gilt dagegen
als kategorisch ausgeschlossen. Die
Bedingungen, unter denen evangeli-
schen Glaubigen die ,communicatio in
sacris” gewdhrt werden kann, lauten
konkret: ,Wenn Todesgefahr besteht
oder wenn nach dem Urteil des Di6-
zesanbischofs beziehungsweise der
Bischofskonferenz eine andere schwere
Notlage dazu drangt, spenden katho-
lische Spender diese Sakramente
[gemeint sind Bufle, Eucharistie und
Krankensalbung] erlaubt auch den
iibrigen nicht in der vollen Gemein-
schaft mit der katholischen Kirche ste-
henden Christen, die einen Spender
der eigenen Gemeinschaft nicht aufsu-
chen kénnen und von sich aus darum
bitten, sofern sie beziiglich dieser
Sakramente den katholischen Glauben
bekunden und in rechter Weise dispo-
niert sind.” (CIC/1983, can. 844 4). Die
vom romisch-katholischen Kirchen-
recht getroffenen Ausnahmeregelun-
gen sehen keine Moglichkeit der Teil-
habe rémisch-katholischer Christinnen
und Christen an evangelischen Abend-

mabhlsfeiern vor. Eine solche Teilnahme
wird wegen des ,defectus ordinis”
ausgeschlossen. Die Frage ist offen,
in welcher Weise das urspriingliche
Mysterium der Eucharistie in jenen
kirchlichen Gemeinschaften bewahrt
wurde, deren Amter nicht in der apos-
tolischen Sukzession stehen.

3. In der theologischen Diskussion in
jlingerer Zeit

In der theologischen Diskussion in jiin-
gerer Zeit erscheinen angesichts der
bestehenden kirchenoffiziellen Mafiga-
be insbesondere zwei Wege als aus-
sichtsreich, kurzfristig zu einer Veran-
derung der Situation zu gelangen: Ein
Weg wird in einer Neuinterpretation
der ,gravis necessitas” gesehen, die, so
sie gegeben ist, die Gewiéhr der Eucha-
ristiegemeinschaft erlaubt; der zweite
Weg besteht in einer weitergehenden
Interpretation des konziliaren Grund-
satzes, die Okumenische Begegnung
fordere auch die Einheit der Christen,
sie sei nicht nicht nur Ausdruck be-
reits gegebener Verbundenheit, son-
dern auch der Weg zu einem tieferen
Verstdndnis fiireinander. Einzelne Au-
toren berufen sich in diesem Zusam-
menhang auf die grundlegende Be-
stimmung des Wesens der Eucharistie
in der Kirchenkonstitution des 2. Vati-
kanischen Konzils, auch Quelle und
nicht nur Hoéhepunkt des ganzen
christlichen Lebens zu sein (Sacrosanc-
tum Concilium, Nr. 10; Lumen Gen-
tium, Nr. 11).

Eine Konkretion im Blick auf den
ersten der genannten Wege mochte ich
ansprechen: Es gab in jlingerer Zeit
Bemiihungen im Raum der Deutschen
Bischofskonferenz, im Blick auf die
konfessionsverschiedenen Ehen eine
~gravis necessitas” im Sinne der kir-
chenrechtlichen Bestimmungen festzu-



Sattler/Kirchengemeinschaft und Feier der Eucharistie

185

halten, sofern ein Priester im Gespréch
mit den Betroffenen den Eindruck
gewinnt, es sei zu befiirchten, dass die
Eheleute in Kirchendistanz treten wer-
den, wenn sie nicht gemeinsam an der
Eucharistiefeier teilnehmen konnen.
Das aus der Tradition der Orthodoxie
vertraute Oikonomia-Prinzip wurde in
Anspruch genommen. Die anhaltende
Diskussion hat ergeben, dass diese
Interpretation wohl zumindest nicht
die Intention der Konzilsviter trifft;
diese dachten kaum an die dauerhafte
Lebensgemeinschaft von Menschen in
konfessionsverschiedenen Ehen, als sie
eine ,gravis necessitas” als Grund fiir
die Gewédhr eucharistischer Gemein-
schaft anerkannten. Alles deutet darauf
hin, dass nach der Auffassung der Kon-
zilsvater einzelnen Menschen in der
Todesndhe die Sterbesakramente nicht
verweigert werden sollen — auch evan-
gelischen Christinnen und Christen
nicht, sofern sie in dieser Situation nur
die Moglichkeit haben, einem rémisch-
katholischen Amtstrager zu begegnen.
Der zweite Weg - gelegentliche Eu-
charistiegemeinschaft als Quelle der
Sehnsucht nach bestandiger Kirchen-
gemeinschaft — wird von vielen Ge-
meinden faktisch bereits begangen,
allerdings irregulér. In vielen Beitrdgen
hatte vor allem Otto Hermann Pesch®
sich dafiir ausgesprochen, an besonde-
ren Tagen als Vorzeichen kiinftiger
Eucharistiegemeinschaft, als ,Vorge-
schmack” in besonderen Kreisen eu-
charistische Gemeinschaft zu leben.
Okumene-Ausschiisse der Pfarrge-
meinderdte und der Presbyterien
konnten zum Beispiel Zeichen setzen
fiir die erhoffte Gemeinschaft aller

Christinnen und Christen. Okumeni-
sche Gremien, die mithsam um die Ein-
heit der Christen ringen, kénnten bei
ihren Tagungen Kraft schopfen aus der
einen Quelle der Eucharistie und ge-
meinsam Dank sagen fiir die von Gott
Siinderinnen und Siindern geschenkte
gottlichen Zusage der Verséhnung. In
Deutschland wird vor dem Okumeni-
schen Kirchentag in Berlin 2003 die
Diskussion um die Abendmahlsge-
meinschaft nicht zur Ruhe kommen.
Die Aussicht darauf, mit offizieller
kirchlicher Erlaubnis bei diesem An-
lass Eucharistiegemeinschaft zu feiern,
besteht m.E. nicht. Zu unversdhnlich
sind derzeit die Positionen, die neuer-
lich in dem Apostolischen Schreiben
»,Dominus Jesus” wieder zutage traten:
Aus offizieller rémisch-katholischer
Sicht sind die reformatorischen Ge-
meinschaften nicht ,Kirche” im apos-
tolischen Sinn; sie haben durch die
Preisgabe der apostolischen Sukzessi-
on das urspriingliche Mysterium der
Eucharistie nicht voll bewahrt. Kir-
chengemeinschaft als Voraussetzung
der Eucharistiegemeinschaft ist zwi-
schen der romisch-katholischen Kirche
und den reformatorischen Kirchen der-
zeit nicht in Sicht.

II1. Thesen*

1. Zum Verstindnis der Kirche(n) in
Gemeinschaft

In der gegenwirtigen Zeit steht trotz
vieler Erfahrungen der Vergeblichkeit
in der Suche nach Konvergenzen eine
erneute Skumenische Besinnung auf
das Wesen der Kirche an. Die aussichts-

¥ Vgl. Otto Hermann Pesch, Gemeinschaft beim Herrenmahl. Plidoyer fiir ein Ende der Denkverweige-

rungen, in: Vorgeschmack. (sieche Anm. 6).

" Vgl. zur Begriindung und Vertiefung der vorgetragenen Thesen die weiterfithrenden Hinweise in:
Theodor Schneider, Zeichen der Nahe Gottes. Grundriss der Sakramententheologie. Durchgingig
tiberarbeitet und ergénzt zusammen mit Dorothea Sattler (Mainz 71998) 115-183.



186

Sattler /Kirchengemeinschaft und Feier der Eucharistie

reichste Basis einer Verstandigung iiber
Fragen der Ekklesiologie ist das im
Licht der biblischen Schriften gedeute-
te gemeinsame 6kumenische Bekennt-
nis zu der einen, heiligen, katholischen
und apostolischen Kirche.

Genau zu bestimmen, was mit der
Rede von der ,Einheit” der Kirche
gemeint ist, ist keine leichte Aufgaben-
stellung. Lebendig vor Augen ist uns
eher, wie bunt und vielgestaltig das
kirchliche Leben ist. Das Alter der
Gemeindemitglieder, die Erwartungen
und Interessen, die Sprachen und Ges-
ten in den Gottesdiensten, die Berufs-
welten der Getauften, die Starke der
Glaubenskraft, die Kenntnisse der
Grundlagen des Glaubens, die ethi-
schen Werte, die Lebensfragen - all
dies kommt in grofler Unterschiedlich-
keit zusammen an den Orten, an denen
Christen Gottes Wort horen, Gottes
Taten feiern und sich zum Dienst an
den Menschen bereit erkliaren. Es ist
ein Verdienst der Okumenischen Bewe-
gung, bei ihrer intensiv betriebenen
Suche nach dem rechten Verstindnis
der christlichen Einheit zu erkennen,
dass mit ihr nicht ,Einheitlichkeit”,
nicht ,, Uniformitidt” in den Ausdrucks-
gestalten des Glaubens gemeint ist. Die
Vielfalt birgt einen groflen Reichtum:
Die Sprachen, die Gesinge und die
Bewegungsformen in den Gottesdien-
sten konnen unterschiedlich sein. Es
gibt mehrere, gleichberechtigte Wort-
gestalten, in denen der eine christliche
Glaube zum Ausdruck kommen kann.
Legitim erscheint die Vielfalt der kirch-
lichen Lebensformen vor allem, wenn
diese als kulturspezifische, situations-
bezogene, aktuelle Darstellungen des
Wesens der einen Kirche zu erkennen
sind. Die biblischen Schriften legen
davon Zeugnis ab, dass die Einheit der
Kirche eine Gabe Gottes ist. Die ange-
strengte Tatkraft allein von Menschen

kann die Einheit der Kirche nicht
erzwingen. Der eine Geist Gottes be-
wirkt die Einheit der Kirche: ,, Durch
den einen Geist wurden wir in der
Taufe alle in einen einzigen Leib auf-
genommen, Juden und Griechen, Skla-
ven und Freie; und alle wurden wir mit
dem einen Geist getrankt” (1 Kor 12,13;
vgl. Gal 3,28). Die unterschiedlich be-
gabten Menschen in den christlichen
Gemeinden sollen ihre Krifte in den
Dienst der Verkiindigung des einen
Evangeliums stellen: ,Es gibt verschie-
dene Gnadengaben, aber nur den einen
Geist. Es gibt verschiedene Dienste,
aber nur den einen Herrn. Es gibt ver-
schiedene Krifte, die wirken, aber nur
den einen Gott: Er bewirkt alles in
allem” (1 Kor 12,4-6). Eine Besinnung
auf die Wirksamkeit des einen Geistes
Gottes in den Kirchen steht an. Kann es
nicht sein, dass Gottes Geist bewirkt,
dass die Kirchen der Reformation das
Mysterium der Eucharistie im apostoli-
schen Sinn bewahrt haben?

~Heilig” ist die Kirche durch ihre Er-
wéhlung durch den heiligen Gott zu
einem heiligen Dienst. Der Verfasser
des 1. Petrusbriefes sagt es im Sinne
Gottes so: ,Ihr seid ein auserwéihltes
Geschlecht, eine konigliche Priester-
schaft, ein heiliger Stamm, ein Volk,
das sein besonderes Eigentum wurde,
damit ihr die grofien Taten dessen ver-
kiindet, der euch aus der Finsternis in
sein wunderbares Licht gerufen hat”
(1 Petr 2,9). ,Heilig” ist nicht einfach
ein Gegenbegriff zu ,siindig”. Heilig
werden in den biblischen Schriften
diejenigen genannt, die Gott teilhaben
lasst an der Erkenntnis der tiefen
Andersartigkeit seines Wesens: an der
Erkenntnis von Gottes Liebe zu den
Siinderinnen und Siindern, seinem
Erbarmen fiir die Schwachen, seiner
Treue zu den Bundesbriichigen. Hei-
lige werden von Gott dazu berufen,



Sattler/Kirchengemeinschaft und Feier der Eucharistie

187

lebendige Zeugen, sichtbare Zeichen
seiner eigenartigen, besonderen Liebe
zu den Geschopfen zu sein. In den
O6kumenischen Gesprédchen haben die
Konfessionen sich darauf verstandigen
konnen, dass das Bekenntnis zu der
von Gottes Geist bewirkten Heiligkeit
der Kirche nicht im Widerspruch steht
zu ihrer bestandigen Reformbediirftig-
keit: ,Jede Erneuerung der Kirche be-
steht wesentlich im Wachstum der
Treue gegeniiber ihrer eigenen Beru-
fung (...). Die Kirche wird auf dem
Wege ihrer Pilgerschaft von Christus
zu dieser dauernden Reform gerufen,
deren sie allzeit bedarf, soweit sie
menschliche und irdische Einrichtung
ist” (Unitatis Redintegratio, Nr. 6). Das
2. Vatikanische Konzil hat sehr betont
gesagt, immer habe die Kirche den
Weg der Bufie und Erneuerung zu
gehen, damit sie ihrer Erwahlung treu
bleiben kann.

Der Begriff ,katholisch” wird von vie-
len Christen als eine Konfessionsbe-
zeichnung wahrgenommen. Um dieses
Missverstiandnis zu vermeiden, ist es in
o6kumenischen Gespréchen tiblich, von
der romisch-katholischen Kirche zu
sprechen, wenn der Teil der Christen
benannt werden soll, der sich in beson-
derer Weise mit dem Bischof von Rom
verbunden weif3. Vor allem die ortho-
doxen Kirchen legen grofien Wert dar-
auf, dass ihnen ,Katholizitdt” zuge-
sprochen wird, dieser Wiirdename der
Kirche also nicht von der r6émisch-
katholischen Kirche allein beansprucht
wird. Die ,Katholizitit” der Kirche
(von griechisch , katholos” — ,,allumfas-
send”, ,fiir alle” und ,mit allen”) be-
steht in ihrer an allen Orten des Erd-
kreises von Gott gewiinschten Prasenz
zur Erfiillung ihrer universalen Sen-
dung zur Verkiindigung des Evangeli-
ums in aller Welt. Der Grund der Sen-
dung der Kirche in alle Welt liegt in

Gottes universalem Heilswillen, der
schopfungstheologisch begriindet ist:
Der Schopfer von allem, was ist, tragt
selbst Sorge dafiir, das alles zu seiner
Erfiillung finden kann. Die ersten Ka-
pitel der Bibel lassen Gott als ein Wesen
in Erscheinung treten, das alles im
Guten begonnen hat und dann bitter
erfahren muss, dass Misstrauen, Angst
und Neid Menschen in die Siinde trei-
ben. Gott hélt trotz seiner inneren
Anfechtung, ob er nicht besser das ge-
samte Menschengeschlecht wieder ver-
nichten solle (Gen 6,5-7), daran fest,
seinen Geschopfen das Leben zu erhal-
ten. Nach christlicher Uberzeugung ist
Gottes Name im Leben und Sterben
Jesu in untriiglicher Weise offenbar
geworden: Gottes Erbarmen ist uner-
messlich. Gottes Giite stellt keine Vor-
bedingungen. Wir alle kénnen leben in
Gottes Geist. Es besteht Hoffnung fiir
die gesamte Schopfung: Alle sollen aus
der Finsternis des Todes in das Licht
Gottes gefiihrt werden. Die katholische
Kirche hort Gottes Ruf, dieses Evange-
lium in aller Welt zu verkiindigen.

Mit der Kennzeichnung der Kirche als
~apostolisch” bringt das Glaubensbe-
kenntnis zum Ausdruck, dass der bib-
lisch bezeugte Anfang der Kirche ihr
in aller Zeit wirksames Leitbild bleibt,
das sie sich bestindig zu vergegen-
wirtigen hat. Alle christlichen Kirchen
streben danach, das Zeugnis der
Apostel zu bewahren. Die christliche
Glaubensgemeinschaft beruft sich auf
die Glaubwiirdigkeit dieses Zeugnis-
ses, das in seiner Wurzel das Oster-
zeugnis ist. Maria aus Magdala wird
seit dem Altertum als die ,Apostelin
der Apostel” bezeichnet. Diese Be-
zeichnung geht auf die Erzdhlung
der Erscheinung des auferstandenen
Christus vor Maria Magdalena zurtick,
die im Johannes-Evangelium tiberlie-
fert ist: Maria wird von Christus Jesus



188

Sattler /Kirchengemeinschaft und Feier der Eucharistie

zu den Aposteln gesandt, um Zeugnis
abzulegen fiir seine neue Lebendigkeit
(Joh 20,17). Apostolisch ist die Kirche
im Bekenntnis des Osterlichen Glau-
bens: Der helle Tag des Lebens erwartet
die, die noch in der dunklen Nacht des
Todes sind.

Ich bin der tiefen Uberzeugung, dass
die reformatorischen Gemeinschaften
im geschilderten Sinn ,Kirche” sind.
Sie haben Teil am Wesen — das heif$t
am Dienst — der einen, heiligen, katho-
lischen und apostolischen Kirche.

2. Zur Frage der Gegenwiirtigung der
Ursprungsgestalt der Kirche im amtlichen
Dienst

Den Fragen des Amtes wird in der
Diskussion um die Kriterien der Kir-
chengemeinschaft unter den Getauften
eine m.E. oft ungebiihrlich heraus-
ragende Bedeutung zugemessen. Eine
Riickbindung an das Kriterium der
Rechtfertigungsbotschaft kann dazu
verhelfen, rechtes Maf$ zu nehmen: Die
Gemeinsame Erklarung zur Rechtferti-
gungslehre ermahnt dazu, das gesamte
Leben und die Lehren der Kirche -
aller Kirchen — immer wieder neu dar-
aufhin zu iiberpriifen, ob in ihrem Wir-
ken eine Orientierung an Christus
Jesus geschieht. Grundsétzlich aner-
kennt die rémisch-katholische Kirche,
dass der Geist Gottes in allen christli-
chen Kirchen und kirchlichen Gemein-
schaften heilsam wirksam ist: aufbau-
end, trostend, mahnend, belehrend.
Mit der Rede von der ,Sakramen-
talitat” des kirchlichen Amtes bringt
die rémisch-katholische Theologie ihre
Uberzeugung zum Ausdruck, dass
Gott einzelne Menschen in den Dienst
beruft, mit ihrem ganzen Leben erfahr-
barer Ort seiner weisenden, lehrenden,
versammelnden, verbindenden, eini-
genden Gegenwart zu sein. Die r6-

misch-katholische Feststellung eines
~Mangels” (defectus) im Bezug auf die
evangelischen Amter ist im Kontext
der Frage des Bischofsamtes zu disku-
tieren. Die theologische Grundfrage
dabei ist, ob neben dem Kanon der
Heiligen Schrift und dem altkirchli-
chen Bekenntnis auch eine menschlich-
personal verbiirgte Gewissheit {iber
die Apostolizitdt der Kirche institutio-
nell vorzusehen ist. Der Frage nach der
apostolischen Griindung des Amtes
wird wegen der Sorge um die Konti-
nuitét der Kirche in der Zeit Bedeutung
zugemessen. Die Gemeinschaft der
Kirche besteht nicht nur in den Réu-
men, sondern auch zwischen den Zei-
ten. Ursprungstreue mochte die Kirche
leben; daher achtet sie auf das Amt der
Episkopé: der Aufsicht tiber den Raum
der Ortsgemeinde hinaus.

Okumenisch engagierte Theologinnen
und Theologen wissen darum, wie
schwer es ist, in der Frage der Aner-
kennung der evangelischen Amter ent-
scheidende Schritte voranzukommen.
Wir wissen auch, dass es mit der
romisch-katholischen Kirche keinen
Weg zur eucharistischen Gemeinschaft
geben wird, wenn dieses Problem nicht
gelost wird. Was ist der Grund fiir die
Nichtanerkenntnis der evangelischen
Amter? Der entscheidende Grund ist
die historisch gesicherte Tatsache, dass
die meisten reformatorischen Kirchen
sich im 16. Jahrhundert entschlossen
haben, die Weitergabe der apostoli-
schen Vollmacht von Amtstrager zu
Amtstrager auch dann fiir moglich und
wirklich zu halten, wenn nicht Bisch6-
fe, sondern bereits im Amt stehende
Priester den nachfolgenden Priestern
die Hénde auflegen. Als eine Notord-
nung galt dies zunéchst: Es gab eben in
den Regionen Deutschlands kaum
Bischofe, die den neuen Glauben ange-
nommen hatten. Da erschien es wich-



Sattler /Kirchengemeinschaft und Feier der Eucharistie

189

tiger, die Verkiindigung des wahren
Evangeliums und die ursprungsge-
treue, rechte Feier der Sakramente zu
gewihrleisten, als auf der episkopalen
Sukzession zu beharren. Priester haben
Priestern die Hénde aufgelegt. Viele
der evangelischen Pfarrerinnen und
Pfarrer stehen in dieser presbyteralen,
priesterlichen, eben nicht bischoflichen
Nachfolge im Amt.

Die 6kumenische Diskussionslage ist
in diesem Problembereich heute kei-
neswegs vollig aussichtslos': Gemein-
sam sind wir ndmlich der Uberzeu-
gung, dass Gottes Geist der Garant
der Verbindung zwischen der apostoli-
schen Zeit und der Gegenwart der Kir-
che ist; gemeinsam sprechen wir von
der Kette der Handauflegungen als
einem sichtbaren Zeichen fiir das Be-
mithen um die Apostolizitat der Kir-
che; wir alle wissen darum, dass die
Berufung auf eine liickenlose, episko-
pale Sukzession von Anfang an apolo-
getisch motiviert war — historisch ist sie
nicht fiir jeden Bischofssitz gesichert.
Gemeinsam sind wir daher der Uber-
zeugung, dass die Losung dieser Pro-
blematik in einer theologischen Argu-
mentation zu suchen ist. Und das
heifit aus rémisch-katholischer Sicht:
Wir miissen iiber die Bedeutung
des Bischofsamtes im Geschehen der
Uberlieferung des apostolischen Erbes
nachdenken - gemdff der Heiligen
Schrift und in anerkennender Achtung
der Erfahrungen in der kirchlichen
Tradition.

3. Zur Frage der Bedeutung der
eucharistischen Gemeinschaft ,vor Ort”

In vielen Beitrigen zur Frage der
Eucharistie- und Abendmahlsgemein-
schaft ist nach meiner Wahrnehmung
die Lebenssituation der getauften
Christinnen und Christen ,vor Ort”
wenig im Blick. Auch das in evangeli-
schen Uberlegungen oft favorisierte
Modell der ,eucharistischen Gast-
freundschaft” im Kontext der Suche
nach ,versbhnter Verschiedenheit”
geht von der fortbestehenden Existenz
mehrerer Gemeinschaften von Getauf-
ten ,vor Ort” aus. Meines Erachtens ist
jedoch anzuzielen, dass Menschen, die
sich zu Christus Jesus bekennen und in
der Taufe an der Gemeinschaft mit
dem lebendigen Gott Anteil haben, an
ihren jeweiligen Lebensorten alle Ge-
stalten des kirchlichen Daseins teilen:
einander dienen, einander Zeugen sind
und miteinander Gottes Gedéchtnis
feiern. Die Kirche ist Gemeinschaft der
Getauften an den Lebensorten — und
dann erst, dann gewiss auch Gemein-
schaft der Gemeinschaften — der orts-
kirchlichen Gemeinschaften.

Ich erinnere an dieser Stelle zur Erldu-
terung der zweiten These an die so-
genannten Grundfunktionen, an die
Grundvollziige der Kirche: Diakonia,
Martyria und Leiturgia. Mein Aus-
gangspunkt dabei ist ein im strengen
Sinn theologischer Gedanke: Gott
nimmt die Kirche bei seiner Suche nach
lebendiger Gemeinschaft mit seinen

5 Vgl. Karl Lehmann/Wolfhart Pannenberg (Hg.), Lehrverurteilungen - kirchentrennend?, Bd. I: Recht-
fertigung, Sakramente und Amt im Zeitalter der Reformation und heute (Freiburg/Gottingen 1986)
157-169; Walter Kasper, Die apostolische Sukzession als 6kumenisches Problem, in: Wolfhart Pannen-
berg (Hg.), Lehrverurteilungen — kirchentrennend?, Bd. III: Materialien zur Lehre von den Sakra-
menten und vom kirchlichen Amt (Freiburg/Goéttingen 1990) 329-349; Hans Jorissen, Erwagungen
zur Struktur des geistlichen Amtes und zur apostolischen Sukzession in 6kumenischer Perspektive,
in: Concilium (D) 32 (1996) 442-448; Christoph Bottigheimer, Apostolische Amtssukzession in ku-
menischer Perspektive. Gegenseitige Anerkennung geistlicher Amter als Bedingung von Eucha-
ristiegemeinschaft, in: Catholica 41 (1997) 300-314.



190

Sattler/Kirchengemeinschaft und Feier der Eucharistie

Geschopfen in Dienst: Das Wesen der
Kirche ist ihre Berufung, Ort der
erfahrbaren Gegenwart Gottes zu sein.
Ihr Sein ist ihre Sendung, ihre Erwéh-
lung ist ihr Auftrag. Das Urbild, das
Vorbild und das Leitbild des kirchli-
chen Tuns ist die Vergegenwértigung
des Gottseins Gottes: seiner alles
begriindenden, verwandelnden und
vollendenden Lebendigkeit. Die Besin-
nung auf Gottes offenbarten Willen fiir
seine Schopfung weist den Weg zur
Erkenntnis der Eigenart der kirchli-
chen Gemeinschaft: Sie legt Zeugnis ab
fiir Gottes lebendiges Dasein (Marty-
ria), sie bewahrt das Gedéachtnis des
in Christus Jesus menschgewordenen
Gottes (Leiturgia) und sie fiihrt zur
Erkenntnis Gottes in der Geisterfah-
rung der Liebe (Diakonia). In all dem
schopft die Kirche nicht aus eigener
Kraft, sondern sie schenkt, was sie
selbst empfangen hat.

Die kirchlichen Grundvollziige der
Martyria, Leiturgia und Diakonia ge-
héren engstens zusammen und sind
ineinander verwoben: Das Zeugnis
geschieht in der Feier der Verkiindi-
gung von Gottes Wort in Menschen-
worten und in der selbstsprechenden
Tat der Liebe; das gottesdienstliche
Gedéchtnis Jesu macht Mut zur tétigen
Nachfolge in seinem menschennahen
Gottesdienst; das lebenaufreibende
Tatzeugnis findet immer wieder Trost
in der Gewissheit der alle Not wenden-
den Zusage des befreienden Erbar-
mens Gottes. Die gesamte kirchliche
Sendung ist Zeugnis fiir das Leben
Gottes, Feier der Gegenwart Gottes
und Handeln in Gottes Sinn.

Erfahrbar wirksam kann die in ihren
Grundvollziigen umschriebene Kirche
nur in einer Gemeinschaft von Men-
schen werden, die sich im Raum an
ihren Lebensorten begegnen. Bliebe die
Kirche rein ,unsichtbar”, bestiinde sie

nur in geistlichem Sinn, wére sie nie
leibhaftig erfahrbar, nie konkret, dann
wire sie unwirksam. An ihren Lebens-
orten suchen Menschen nach Trost,
nach Rat und nach einem Halt in den
Abgriinden der zeitlichen Existenz. In
den tberschaubaren Lebensraumen,
die Menschen in ihrem Alltag erfah-
ren, fiir alle Zukunft mehrere, verschie-
dene christliche Antworten auf die
Fragen des Daseins zu geben, das kann
m.E. nicht die angezielte Gestalt des
kirchlichen Lebens sein. In Wort und
Tat und Feier fiir alle Zukunft sich aus-
schlieflende Varianten des Christlichen
nebeneinander bestehen zu lassen und
nicht weiterhin nach einer Versamm-
lung an einem Ort zu einer Gemein-
schaft des Erzahlens, des Suchens, des
Fragens zu streben, ist nach meiner
Uberzeugung keine biblisch legiti-
mierte Gestalt christlicher Okumene.
Ich erlebe allerdings sehr oft, dass in
6kumenischen Gesprdchen der ver-
bindende Lebensraum der Getauften
keine Grofle ist, die zum Nachdenken
verleitet.

4. Zur Unterscheidung
von Weg und Ziel

Es ist ungewiss, ob das 6kumenische
Ziel, in der geschopflichen Zeit der vol-
len, sichtbaren Kirchengemeinschaft in
der Eucharistie- und Abendmahlsge-
meinschaft ,vor Ort” Ausdruck zu
geben, erreicht werden kann. Die
eschatologische Dimension der kirch-
lichen Einheit zu gegenwdértigen, er-
mutigt zum einen zu einer realis-
tischen Einschitzung des Menschen-
moglichen; sie birgt zum anderen aber
auch die Gefahr einer Geringachtung
der Uberzeugungskraft der in der Zeit
bereits miteinander verséhnten Chris-
tenheit. Auf dem Weg zur umfassen-
den (katholischen) Gemeinschaft der



Sattler/Kirchengemeinschaft und Feier der Eucharistie

191

Getauften kann die (ausnahmsweise)
gefeierte eucharistische Gemeinschaft
an den Lebens- und Dienstorten
der Getauften die Erfahrung bereiten,
als Menschen immer in unzureichen-
der Weise Gemeinschaft zu leben und
dennoch von Gott berufen und ge-
sandt zu sein, als geschopfliche Zei-
chen der unverbriichlichen Gemein-
schaftstreue Gottes sichtbar und er-
fahrbar zu wirken.

Es ist unverkennbar: Die christlichen
Gemeinden werden iiberall in Europa
kleiner und kleiner. Warum haben so
viele das Interesse verloren an jenem
Gott, der Leben bereiten kann auch im
Tod, an einem Gott, der niemanden
zuriickweist, der alle mit dem unver-
lierbaren Leben beschenken will — trotz
aller Schuld und vor aller Leistung.
Warum ist dieser Gott nicht glaubwiir-
dig — heute nicht mehr vertrauenswiir-
dig? Wir leben in einer Zeit, in der
der Gottesglaube in einer tiefen Krise
steckt. Der von den christlichen Kir-
chen verkiindigte Gott erscheint vielen
wie einer, der die Lust verbietet, der
ein strenges, ein enthaltsames, ein freu-
deloses Leben fiir wertvoller hilt als
ein erfiilltes, frohes, lustvolles. Was fiir
ein Irrtum! Gott freut sich an jeder
wahren Freude! Er verbietet keine
wahre Freude; er verbietet jedoch, die
Lebensmoglichkeit anderer Geschdpfe
zu beschneiden. Schon jetzt soll die
Vollendung des Lebens unter uns auf-
leuchten: im Zutrauen zueinander, in
der offenen Annahme auch der Wider-
stindigen, in der Verwandlung der
Herzen. Aus Selbstbezogenen kénnen
Beziehungswillige werden — nicht erst
am Ende, schon jetzt unter uns.

Christinnen und Christen sind berufen,
die Liebe auch denen gegeniiber zu
leben, die im ersten oder auch im zwei-
ten Augenblick feindlich begegnen. Die
Liebe kann niemand ganz alleine fiir
sich leben. Tapfer sein im Angesicht
des Todes muss gewiss jeder Mensch
im Letzten allein, einsam vor dem
Abgrund, der drohenden Leere. In der
Lebenszeit jedoch kénnen wir mitein-
ander einiiben, tapfer zu sein, die Hoff-
nung nicht zu verlieren, auch wenn
das Leben schwer ist und unerbittlich
endet. Zu zweit, in Gemeinschaft ge-
lingt der Weg durch die Stiirme des
Lebens leichter als allein. Wenn zwei
zusammen sind, hat einer oder eine
leichter den Blick offen auf die Sterne
am Himmel, fiir die Lichtboten der
Hoffnung. Reiner Kunze hat die Erfah-
rung, dass das Leben sich wandelt
durch die Zweisamkeit, mit seinen
Worten dichterisch geformt:

Rudern zwei

ein Boot

der eine

kundig der Sterne

der andere

kundig der Stiirme

wird der eine

fiihrn durch die Sterne

wird der andere

fiihrn durch die Stiirme

und am Ende ganz am Ende

wird das Meer in der Erinnerung
blau sein.

Am Ende, ganz am Ende wird sich im
stiirmischen Meer des widerstindigen
Lebens der blaue Himmel spiegeln.
Und der lebendige Gott wird in der
ewigen Gegenwart seines Geistes uns
alles in allem sein: Gedédchtnis unserer
Lebensgeschichte, erfiillende Gemein-
schaft und unbedrohtes Leben.



