192

ThPQ 149 (2001) 192-198

SEVERIN LEDERHILGER/HERBERT KALB

ROmische Erlasse

Kongregation fiir die Glaubenslehre,
Erklirung zur ,,Geheimkirche”

in der Tschechischen Republik

vom 11. Februar 2000

In einer bereits mit 11. Februar 2000
datierten Erklarung bringt die Glau-
benskongregation einige Klarstellun-
gen hinsichtlich der zur Zeit des kom-
munistischen Regimes im Gebiet der
(heutigen) Tschechischen Republik ge-
heim (im Untergrund) geweihten
Bischofe und Priester. Darin werden
die bereits erzielten Fortschritte in die-
ser Problematik, aber auch noch be-
stehende Fragen und Schwierigkeiten
kurz benannt. Der Heilige Stuhl ver-
sucht ndmlich mit der nétigen Sensibi-
litdit gerade denjenigen entgegenzu-
kommen, die aus Gewissensgriinden
bislang die von diesem Dikasterium
vorgeschlagenen Losungen nicht ak-
zeptieren konnten, wobei man sich
bewusst ist, dass es Personen betrifft,
die wiahrend der dunklen Zeit des
Kommunismus oft sehr Schweres er-
dulden mussten.

Etwa 50 geheim geweihte, zolibatire
Priester haben sich bisher der Entschei-
dung des Papstes beziiglich einer ,be-
dingten Weihe” (fiir den Fall einer
eventuellen Ungiiltigkeit) unterworfen
und wurden in den pastoralen Dienst
der jeweiligen Ditzesanbischofe ge-
stellt. Dariiber hinaus wurde durch
den Papst auch die juristische Situation
von 22 geheim geweihten, aber verhei-
rateten Priestern des lateinischen Ritus
insofern reguliert, als er 1997 deren
Wechsel zum Exarchat des slavisch-

byzantinischen Ritus in der Tschechi-
schen Republik billigte (mit einer be-
dingten Weihe in der Pramonstraten-
serabtei Zeliv).

Ein Teil der Bischofe und Priester hat
aber diese vom Papst approbierten
Normen nicht akzeptiert, da sie in
der (neuerlichen) , bedingungsweisen”
Weihe einen Mangel an Vertrauen
seitens des Heiligen Stuhls sahen,
wihrend sie von ihrer giiltigen Ordi-
nation tiiberzeugt sind. ,Abgesehen
davon gab es auch psychologische Mo-
tive, die zu respektieren sind, wenn sie
auch nicht geteilt werden konnen.”
Trotz vieler Gesprache konnten sie
nicht von der Notwendigkeit der ge-
nannten Vorgehensweise {iiberzeugt
werden, obwohl genaue Nachfor-
schungen ergeben haben, dass es tat-
sdchlich in Einzelfdllen Grund zum
Zweifel an der Giiltigkeit der Weihen
gibt, insbesondere im Fall jener durch
Bischof Felix Maria Davidek. Offen
bleibt insbesondere auch die Frage der
verheirateten Bischofe, da weder das
katholische Kirchenrecht des lateini-
schen wie orientalischen Ritus noch die
alte Tradition der orthodoxen Kirchen
eine Vereinbarkeit des Bischofsamtes
mit dem Ehestand kennen. Die ihnen
vom Papst bislang angebotenen LG-
sungsvorschldge wurden von den Be-
troffenen nicht als ausreichend emp-
funden.

In einem eigenen Abschnitt werden
schliefllich drei Klarungen getroffen:
a) Der Ausdruck ,Geheimkirche”
(Chiesa clandestina) oder ,Katakom-
benkirche” ist nicht gerechtfertigt, da



Lederhilger-Kalb/Roémische Erlasse

193

die Priester (derzeit) gesellschaftlich
voll integriert sind und alle sozialen
Freiheiten niitzen konnen. Man kénnte
die , Verborgenheit” lediglich auf ihre
Sakramentenspendung in Privathdu-
sern an kleine Gruppen von Anhén-
gern beziehen. b) Diese Messen, Sakra-
mente und liturgischen Handlungen
sind verboten. Wer sich der Autoritat
des Papstes und der Bischofe entzieht,
zelebriert unerlaubt. c) Angesichts der
Bedenken beziiglich der Ordination
bestimmter Bischofe und Priester blei-
ben auch hinsichtlich der Giltigkeit
ihrer Messen und der von ihnen ge-
spendeten Sakramente (besonders der
Beichte) Zweifel. Eine bedingungs-
weise Konsekration beziehungsweise
Ordination soll genau diese Bedenken
ausrdumen, wie den Betroffenen aus-
fiihrlich erklart wurde.

Am Ende steht der dringliche Wunsch
nach einer Verbesserung der Lage so-
wie ein Appell beziehungsweise eine
Einladung zur Einheit unter der Fiih-
rung des Papstes bei Akzeptanz der
bestehenden Regelungen. Die tschechi-
schen Bischofe und der Apostolische
Nuntius seien jedenfalls bereit, zu die-
ser Einheit das Ihre beizutragen.

Kongregation fiir die Glaubenslehre:
Note iiber den Ausdruck ,,Schwester-
kirchen” vom 30. Juni 2000

Offenbar nicht nur im zeitlichen Zu-
sammenhang mit der von der Glau-
benskongregation  herausgegebenen
~Erklirung {iber die Einzigartigkeit
und die Heilsuniversalitit Jesu Christi
und der Kirche” (Dominus Jesus vom
5. September 2000; vgl. ThPQ 149
[2000] 68f) wurde vom selben Dikaste-
rium am 30. Juni 2000 noch eine eigene
,Note tiber den Ausdruck ,Schwester-
kirchen’” an die Vorsitzenden der
Bischofskonferenzen verfasst, deren
Inhalt zunéchst durch eine Indiskretion

bekannt geworden, schliefslich aber
auch selbst publiziert worden ist,
wenngleich aufgrund ,ihrer begrenz-
ten Zielsetzung ... nicht amtlich in den
Acta Apostolicae Sedis”. Ahnlich wie
bei der erstgenannten , Erklarung”, de-
ren lehramtliches Gewicht durch die
besondere pépstliche Genehmigungs-
formel speziell mitbestimmt ist, han-
delt es sich auch bei dieser ,,Note”, die
~von Papst Johannes Paul II. in der
Audienz vom 9. Juni 2000 gutgeheifien
(approvata) wurde und deren Aussa-
gen deshalb als verbindlich (autorevoli
e vincolanti) anzusehen sind” (Begleit-
schreiben des Kardinalprafekten J. Rat-
zinger), geht es dabei um ein Doku-
ment des universalen Lehramtes, das
ynicht einfach vergleichbar ist mit
einem Akt administrativer oder rein
jurisdiktioneller Natur” (Erzbischof
T. Bertone bei der Présentation von
Dominus Jesus), wobei es hier aller-
dings von seiner Intention her ,nur”
um Forderung einer theologisch rich-
tigen Terminologie gehen soll.

Hintergrund der Klarstellung ist, dass
der Begriff ,,Schwesterkirchen”, der in
vielen lehramtlichen Texten und Aus-
sagen zur Forderung der Kirchenein-
heit verwendet wird, ,,um das beste-
hende Band zwischen der Kirche von
Rom und den orthodoxen Kirchen dar-
zustellen”, in jlingeren Veroffentli-
chungen oder theologischen Stellung-
nahmen im Rahmen des 6kumenischen
Dialogs in mehrfacher Weise ausge-
weitet wurde: zum einen, indem er
missverstandlich sowohl auf die katho-
lische als auch auf die orthodoxe Kir-
che derart angewandt wurde, als
wiirde die Wirklichkeit der einzigen
Kirche Christi nicht existieren, sondern
erst durch die Versshnung der bei-
den Schwesterkirchen wiederherge-
stellt werden miissen; zum anderen,
indem der Ausdruck ,unrechtmafig”



194

Lederhilger—Kalb/Romische Erldsse

von einigen auch auf das Verhiltnis
zwischen der katholischen Kirche und
der anglikanischen beziehungsweise
anderen nicht-katholischen kirchlichen
Gemeinschaften (der Reformation) an-
gewandt wurde, wodurch man Zwei-
deutigkeiten und Missverstdndnisse
verursacht habe. Die in dem Dokument
angesprochenen ,Sorgen und Hinwei-
se” sollen daher tiber die Bischofskon-
ferenzen insbesondere den Kommis-
sionen fiir den 6kumenischen Dialog
ubermittelt werden, damit das, ,was
in der Note vorgeschrieben wird”, in
ihren Tatigkeiten auch sorgfaltig be-
achtet werde.

Konkret schildert die Note in einem
ersten Abschnitt kurz den histori-
schen Ursprung und die dogmen-
geschichtliche Entwicklung des Aus-
drucks ,,Schwesterkirchen” im Kontext
einer Annédherung der Kirchen des
Ostens und des Westens, dessen rich-
tjge und angemessene Verwendung ,in
Ubereinstimmung mit der Lehre des
II. Vatikanischen Konzils und des
nachfolgenden pépstlichen Lehramtes”
in Erinnerung gerufen werden soll
(Pkt. 1-8).

Im zweiten Abschnitt (Pkt. 9-12)
schlieBen sich konkrete ,Hinweise”
iiber die theologisch korrekte Verwen-
dung des Ausdrucks an: ,Im eigent-
lichen Sinn sind Schwesterkirchen
ausschliefllich Teilkirchen ... unterein-
ander. Es muss (daher) immer klar
bleiben ..., dass die universale, eine,
heilige, katholische und apostolische
Kirche nicht Schwester, sondern Mut-
ter aller Teilkirchen ist” (10). Bei dieser
ekklesiologischen Feststellung handelt
es sich ,nicht nur um eine termino-
logische Frage, vielmehr geht es da-
rum, eine grundlegende Wahrheit des
katholischen Glaubens zu beachten:
die Wahrheit von der Einzigkeit der
Kirche Jesu Christi”, weshalb ,,der Plu-

ral Kirchen nur auf die Teilkirchen
anwendbar” ist und Formulierungen
wie etwa ,unsere beiden Kirchen” zu
vermeiden sind (11). ,SchliefSlich ist
auch zu beachten, dass der Ausdruck
Schwesterkirchen im richtigen Sinn ge-
méfl der gemeinsamen Tradition von
Abendland und Orient ausschliefSlich
auf jene kirchlichen Gemeinschaften
angewandt werden kann, die den giil-
tigen Episkopat und die giiltige Eucha-
ristie bewahrt haben.”

(L'Osservatore Romano [dt.], Nr. 45
vom 10. November 2000, 8-9)

Papstlicher Rat fiir die Familie:
Ehe, Familie und ,faktische Lebens-
gemeinschaften” vom 26. Juli 2000

Im Hinblick auf die steigende Zahl
der ,faktischen Lebensgemeinschaf-
ten” hat der Péapstliche Rat fiir die
Familie 1999 und Anfang 2000 mehrere
Studientage unter Beiziehung inter-
nationaler Experten durchgefiihrt, um
daran anschliefend am 26. Juli 2000 ein
Dokument dariiber im Kontext von
Ehe und Familie zu veroffentlichen.

Da momentan in zahlreichen Landern
Initiativen fiir eine legistische Anna-
herung beziehungsweise Gleichstel-
lung der ,faktischen Lebensgemein-
schaften” mit Ehen an Bedeutung ge-
winnen, richtet sich das Schreiben in
erster Linie an politische Funktions-
trager. Dartiber hinaus sind auch in
spezieller Weise Bischéfe Adressaten
dieses Dokuments, da ihnen zukommt,
heute viele Christen dort abholen zu
miissen, wo sie sind, und zur Aufwer-
tung dieses natiirlichen Werts fiithren
miissen, der durch die Ehe als Instituti-
on geschiitzt und durch das christliche
Sakrament besiegelt wird”. Insgesamt
will dieses Schreiben — wie Kardinal-
prafekt Alfonso Lépez Trujillo im Be-
gleitbrief betont — ,,ein positiver Beitrag



Lederhilger—Kalb/Roémische Erldsse

195

zum Dialog” sein und einige kldrende
Stellungnahmen in den allgemeinen
»sozio-politischen Diskurs” einbrin-
gen, im Sinne einer , Ubernahme von
Verantwortung fiir das Gemeinwohl”.
Im ersten Abschnitt wird eine diffe-
renzierte Analyse der ,faktischen Le-
bensgemeinschaften” préasentiert.

Grundsitzlich wird darunter ,das Zu-
sammenleben (unter Einschluss der
sexuellen Gemeinschaft) ohne vorheri-
ge EheschlieSung ... mit Ablehnung
der ehelichen Bindung oder der Auf-
schub auf einen spédteren Zeitpunkt”
verstanden. Im Unterschied etwa zur
,Ehe auf Probe” wird mit der ,fakti-
schen Lebensgemeinschaft” auch eine
bestimmte soziale Anerkennung ange-
strebt. Die Ursachen fiir ein Eingehen
einer derartigen Lebensgemeinschaft
sind vielféltig. Griinde dafiir konnen
zum einen im ,Pragmatismus, Hedo-
nismus und ... einem Liebesbegriff
..., der nicht die Ubernahme von Ver-
antwortung [mit Rechten und Pflich-
ten] einschliefit” gesehen werden oder
in einer ,Gender-Ideologie”, wonach
Mann- und Frausein primér kulturbe-
dingt seien und daher lediglich ,das
Produkt sozialer Faktoren, die in kei-
nerlei Beziehung zur sexuellen Dimen-
sion der Person stiinden” und damit
alle Formen von Lebensgemeinschaf-
ten (einschlieflich homosexueller)
rechtfertigen wiirden. Zum anderen
konnen auch individuelle Faktoren,
wie traumatische Erfahrungen einer
vorherigen Scheidung, oder — speziell
in der ,Dritten Welt’ — soziale Umstan-
de (Armut, strukturelle Defizite des
Bildungssystems etc.) die Griindung
einer ,wahren Ehe” verhindern. Eben-
so sind tiefverwurzelte kulturelle Rah-
menbedingungen, wie zum Beispiel
die ,Ehe auf Raten” in bestimmten
Gebieten Afrikas und Asiens mit zu
beriicksichtigen.

Diesem Befund wird die katholische
Lehre in ihrer Ubereinstimmung mit
den anthropologischen Grundkonstan-
ten und dem natiirlichen Sittengesetz
gegeniibergestellt. Dazu wird festge-
halten, dass diese Lehre der Offent-
lichkeit ,sehr wohl bekannt ist” und
demzufolge nicht eigens darauf einzu-
gehen sei.

Davon ausgehend wird allen Versu-
chen einer Gleichstellung von ,fakti-
schen Lebensgemeinschaften” mit der
Ehe auf legislativem und administra-
tivem Weg eine eindeutige Absage
erteilt, weil sich dadurch die Gesell-
schaft gegeniiber ehedhnlichen Ver-
héltnissen verpflichtet, wahrend diese
selbst aber nicht bereit sind, die der
Ehe eigentiimlichen Pflichten zu iiber-
nehmen, wodurch diese Institution dis-
kriminiert wird: , Die Gesetzgeber, und
insbesondere die katholischen Parla-
mentsabgeordneten, diirfen nicht mit
ihrer Stimme eine derartige Gesetz-
gebung fordern, die sich gegen das
Gemeinwohl und die Wahrheit iiber
den Menschen richtet und im wahrsten
Sinne ungerecht ware”. Den Politikern
obliege es, Diskrepanzen zwischen
dem Sittengesetz und dem biirgerli-
chen Gesetz zu vermeiden.
Unmissverstdndlich werden auch jene
Versuche, die Verbindungen zwischen
gleichgeschlechtlichen Personen eine
»eheliche Realitat” zubilligen mochten,
abgelehnt, denn dies sei aufgrund
anthropologischer Prinzipien eine ,,0b-
jektive Unmoglichkeit”.
Korrespondierend zur Ablehnung der
~faktischen Lebensgemeinschaft” wer-
den vielmehr familiengerechte Rah-
menbedingungen eingemahnt, die
einer menschlichen, sozialen und ma-
teriellen Forderung der Ehe - ,als
rechtlich zu schiitzendes Gut der
Gesellschaft” — dienen sollen. Mit Blick
auf den zunehmenden Sékularisie-



196

Lederhilger—Kalb/Romische Erladsse

rungsprozess der Ehe gerade auch in
westlichen Landern mit katholischer
Tradition wird die Wertigkeit der Fami-
lienkatechese und pastoraler Betreu-
ung betont. Besonderes Augenmerk ist
dabei auf die Ehevorbereitung zu
legen. Der Bedeutung der modernen
Kommunikationsmittel entsprechend,
sind auch diese fiir eine nachhaltige
Tradierung der ,Werte der Familie”
heranzuziehen.

Im Schlussteil des Dokumentes wird
in ,Christlichen Orientierungsrichtli-
nien” unter pastoralem Aspekt diffe-
renzierend festgehalten, dass ,eine
verstindnisvolle Haltung gegeniiber
der existentiellen Problematik und der
Entscheidungen von Menschen, die
in einer faktischen Lebensgemeinschaft
leben, ... berechtigt (ist) und unter
gewissen Umstinden sogar eine
Pflicht. Die Achtung vor der Wiirde
der Person wird nicht in Frage gestellt.
Aber das Verstandnis fiir die Situation
und der Respekt vor der Person be-
deuten noch keine Rechtfertigung”.
Deshalb wird am Ende nochmals ein-
geschirft, dass die Dbeabsichtigten
Gleichstellungen der ,faktischen Le-
bensgemeinschaften” mit der Ehe ,auf
eine tiefe Fehlkenntnis der anthropo-
logischen Wahrheit der menschlichen
Liebe von Mann und Frau und des
damit untrennbar verbundenen As-
pekts einer festen und fiir das Leben
offenen Gemeinschaft” verweist.
(L'Osservatore Romano [dt.], Nr. 51/52
vom 22. 12. 2000, Nr. 2 vom 12. 1. 2001,
Nr. 4 vom 26. 1. 2001)

Kongregation fiir die Glaubenslehre:
Instruktion iiber die Gebete

um Heilung durch Gott

vom 14. September 2000

Angesichts zunehmender Popularitét
von Gebetsversammlungen, bei denen
—auch in liturgischen Feiern — Gott um

Heilung angefleht wird, wobei aber
das Heilungscharisma einzelner Perso-
nen allzusehr in den Vordergrund tritt,
sah die Glaubenskongregation die Not-
wendigkeit, am 14. September 2000
eine diesbeziigliche Instruktion (im
Sinne von can. 34 CIC) mit Billigung
des Papstes (vom 25. September 2000)
zu erlassen, , die vor allem den Ortsor-
dinarien helfen soll, die Glaubigen in
dieser Frage besser zu leiten, indem sie
fordern, was gut ist, und korrigieren,
was vermieden werden soll”. Um die
Rezeption durch ein entsprechendes
Verstandnis zu férdern, wurde den dis-
ziplindren Bestimmungen ein fundier-
ter lehrméBiger Rahmen vorangestellt.
Im ersten Teil wird zunéchst (biblisch)
auf den ambivalenten Sinn und Wert
von Krankheit und Heilung im Glau-
bensleben eines Menschen eingegan-
gen. ,Unter der Voraussetzung, den
Willen Gottes anzunehmen, ist die
Sehnsucht des Kranken nach Heilung
gut und zutiefst menschlich, vor allem
wenn sie sich im vertrauensvollen
Gebet zu Gott ausdriickt”. So wie das
Sakrament der Krankensalbung die
Sorge der Kirche um die Leidenden
manifestiert, soll stets zu dem Bemii-
hen ermutigt werden, alle ,sinnvollen
natiirlichen Mittel zur Bewahrung und
Wiedererlangung der Gesundheit” an-
zuwenden. Eigens werden dann die
~Heilungscharismen” angesprochen,
die seit apostolischer Zeit zu den Zei-
chen der Verkiindigung zihlen: , Heilt
die Kranken, die dort sind” (Lk 10,9).
»,Diese Vollmacht wird ihnen (aber) im
Zusammenhang mit ihrem missionari-
schen Auftrag verliehen, also nicht zu
ihrer eigenen Ehre, sondern zur Bekraf-
tigung ihrer Sendung”. Diese Einzel-
nen geschenkte und im Gebet iiber den
Kranken wirksam werdende ,Gabe”
bemiiht sich — wie die Krankensalbung
— um ein ,retten” und ,aufrichten”,



Lederhilger—Kalb/Rémische Erlasse

197

weshalb es ,bei dieser Handlung nicht
nur und nicht vorrangig um die kér-
perliche Heilung geht, obwohl sie mit
eingeschlossen ist”.

Die alte Tradition des , Heilungscharis-
mas” bedarf jedoch im Kontext der
Gegenwart einiger kldarender Erlaute-
rungen, insbesondere hinsichtlich des
Phénomens organisierter Gebetstref-
fen, um wunderbare Heilungen zu er-
langen. Dabei kann man unterscheiden
zwischen , Versammlungen, bei denen
ein wahres oder mutmafliches ,Hei-
lungscharisma’ im Spiel ist, wobei ,fiir
die Wirksamkeit des Gebetes das Ein-
greifen einer oder mehrerer Personen
... notwendig” ist, und anderen , Tref-
fen, die nicht mit einem solchen Cha-
risma in Beziehung gebracht werden”.
Letztere Zusammenkiinfte — etwa zur
Feier einer Messe  fiir die Kranken” —
sind stets erlaubt und angebracht,
sofern die liturgischen Normen ein-
gehalten werden. Demgegeniiber er-
fordert die organisierte Teilnahme an
Feiern (der Volksfrommigkeit) in be-
stimmten Heiligtiimern, bei denen die
Erlangung von Heilungen ein wich-
tiges Element darstellt, ,dass dabei
ihr authentischer Sinn nicht entstellt
wird”. Angesichts der Gefahr moder-
nen Personenkults — und belehrt durch
manche Erfahrungen selbst aus Krei-
sen des Episkopats — wird schliefslich
eindringlich gemahnt, dass es ,vollig
willkiirlich (wére), wenn in den Ge-
betstreffen ... irgendeiner Gruppe von
Teilnehmern, etwa den Leitern der
Gruppe, ein ,Heilungscharisma’ zuge-
schrieben wiirde; man muss sich viel-
mehr dem ganz und gar freien Willen
des Heiligen Geistes anvertrauen, der
einigen ein besonderes Heilungscharis-
ma schenkt, um die Macht der Gnade
des Auferstandenen zu offenbaren”.

In zehn Artikeln werden sodann die
»disziplindren Bestimmungen” der In-

struktion vorgelegt. Verwendet man
Jiturgische’ Heilungsgebete, so muss
der approbierte Ritus eingehalten wer-
den. Bischofskonferenzen konnen aber
nach vorausgehender Priifung durch
den HI. Stuhl Anpassungen vorneh-
men. Der Di6zesanbischof hat dariiber
hinaus das Recht, fiir seine Teilkirche
eigene Normen fiir liturgische Hei-
lungsgottesdienste zu erlassen.

Die Erlaubnis fiir derartige Gottesdien-
ste muss jedenfalls ,ausdriicklich” er-
teilt worden sein, ,,auch wenn Bischofe
oder Kardindle sie organisieren oder
daran teilnehmen”, wobei der Didzes-
anbischof bei entsprechendem Grund
das Recht hat, (sogar) ,einem anderen
Bischof gegeniiber ein Verbot auszu-
sprechen” (Art. 4 § 3).

Freie, nicht liturgische Heilungsgebete,
bei denen man zum Gebet und zur
Lesung des Wortes Gottes zusammen-
kommt, iiberwacht der Ortsordinarius
(Art. 5), denn dieser hat generell dafiir
zu sorgen, ,dass die Gebete sowie die
frommen und heiligen Ubungen des
christlichen Volkes mit den Normen
der Kirche voll iibereinstimmen” (can.
839 § 2 CIC). Insbesondere ist ,, darauf
zu achten, dass beim Ablauf solcher
Feiern — vor allem von Seiten jener, die
sie leiten — nicht auf Formen zuriick-
gegriffen wird, die dem Hysterischen,
Kiinstlichen, Theatralischen oder Sen-
sationellen Raum geben” (Art. 5 § 3).
Der Gebrauch von Massenmedien
(speziell des Fernsehens) unterliegt der
Aufsicht des Di6ézesanbischofs (Art. 6),
damit nicht ,Glaube und Sitten der
Glaubigen Schaden nehmen” (can. 823
§ 1 CIC; vgl. Instruktion der Glaubens-
kongregation ,,liber einige Aspekte des
Gebrauchs der sozialen Kommuni-
kationsmittel bei der Forderung der
Glaubenslehre” vom 30. Méarz 1992).

In die Feier der Eucharistie (abgesehen
von der entsprechenden Votivmesse),



198

Lederhilger—Kalb/Romische Erldsse

der Sakramente und des Stundengebe-
tes diirfen keine liturgischen oder nicht
liturgischen Heilungsgebete eingefiigt
werden, allerdings kann in den Fiirbit-
ten eine besondere Gebetsintention fiir
die Heilung von Kranken zum Aus-
druck kommen (Art. 7). Der Dienst des
»Exorzismus” (nach dem 1999 revidier-
ten Faszikel des Rituale Romanum)
darf nur ,unter der Weisung des Di6-
zesanbischofs ausgeiibt werden” (Art.
8), wobei vorher schon dafiir eine
besondere und ausdriickliche Erlaub-
nis des Ortsordinarius gefordert ist
(can. 1172 CIC; Schreiben der Glau-
benskongregation {iiber die geltenden
Normen des Exorzismus vom 29. Sep-
tember 1985). Es ist streng verboten,
solche Exorzismusgebete (die von den
sonstigen Heilungsgebeten zu unter-

scheiden sind) in die Feier der heiligen
Messe, der Sakramente oder des Stun-
dengebetes einzufiigen (Art. 8 § 3).
Generell haben die Leiter der liturgi-
schen oder nicht liturgischen Gottes-
dienste auf ein , Klima echter Andacht”
zu achten und mit Klugheit vorzuge-
hen, falls unter den Anwesenden tat-
sdchlich Heilungen erfolgen, wobei
diesbeziigliche Zeugnisse gesammelt
und der zustdndigen kirchlichen Auto-
ritdt vorgelegt werden sollen (Art. 9).
Bei Missbrduchen oder einem offen-
sichtlichen Argernis fiir die Gemein-
schaft der Glaubigen hat der Di6zesan-
bischof stets ,pflichtgemdfl” einzu-
greifen (Art. 10).

(L'Osservatore Romano [dt.], Nr. 49
vom 8. Dezember 2000, 8-10)



