Kirchengeschichte

311

uberfrachtet. Die im Band edierten Quellen zei-
gen hingegen die Einbindung dieser Lebensform
in die Kirchenstrukturen, auch wenn das ge-
meinsame Leben von Frauen ohne direkte mann-
liche Anleitung vielen Zeitgenossen suspekt und
verdachtig erschien. Die Ketzerinnen stehen fiir
Frauen in von den ,offiziellen Kirche” geéchte-
ten Gemeinschaften, wie den Katharern, den
Waldensern und den ,feministischen Haretike-
rinnen der Gugliemiten”.

Die Einfithrung und Quellendokumentation zu
den ,Klosterfrauen” ist am besten gelungen. Die
Herausgeber weisen daraufhin, dass der Titel des
Bandes ,wohl tiiberlegt sei, denn schon der
Begriff Nonne wiirde nur einen Teil der in klos-
terlicher Form lebenden Frauen erfassen” (S.12).
Der umféngliche und wichtige Bereich der Stifts-
damen oder Kanonissen wire dann unberiick-
sichtigt geblieben. Die Stiftsdamen legten keine
ewigen, bindenden Geliibde ab und konnten
theoretisch das Stift noch einmal zum Zwecke
einer Ehe, die im (adligen) Familieninteresse lag,
verlassen. Die theoretische und begriffliche
Scheidung blieb in der Praxis oft schwammig
und war fiir ein und denselben Konvent Ande-
rungen unterworfen. Die Autorinnen weisen zu
Recht daraufhin, dass die strikte Trennung vor
allem modernen akademischen Gepflogenheiten
entgegen kommt. Aus der Sicht der Herausgeber
bietet sich fiir die Untersuchung von Nonnen
und Kanonissen der neutrale Terminus , Kloster-
frauen” an. Aus meiner Sicht vernachléssigt er,
da das Wort Kloster inkludiert ist, die Kanonis-
senstifte aber doch zu sehr.

Die Autorinnen sprechen dann auch weniger
plakativ von ,Frauen in Kloster und Stift”. Sie
behandeln in je einzelnen Kapiteln die Nonnen,
Kanonissen, sorores et fratres und die Inclusae,
versuchen die Normen und Regeln des klosterli-
chen Lebens zu zeigen (die auf Ordensregeln,
Ordensstatuten, Konzilsentscheidungen usw. be-
ruhen), aber auch die Wirklichkeit in den Frauen-
konventen in den Blick zu nehmen, die sich von
der Norm oft stark und konflikttrachtig unter-
schied; dazu kamen als betrichtliche Einfliisse
geographische Lage und politische Anbindung
eines Klosters. Das ottonische Musterdamenstift
des 10. Jahrhunderts Quedlinburg, dessen Abtis-
sin und Schwester des Konigs zeitweilig als
Reichsverweserin die Reichsgeschifte des Heili-
gen Romischen Reiches fiihrte, war ebenso wie
die Regensburger Damenstifte ein Kanonissen-
stift. Trotzdem war letzteres nur von regionaler
Bedeutung, wenngleich sich die ,,bos verstockten
weyber” von Regensburg gegen die Reformbe-
strebungen verschiedenster Visitatoren durchset-
zen und ihre individuelle (Konvents-)Regel, die
im 15. Jahrhundert den Einkaufsbummel in die

Donaustadt erlaubte, vom Papst bestétigen
lieen. Am fremdartigsten erscheint die Lebens-
form der Inclusa oder Klausnerin. Diese Extrem-
form der Klausur wird anhand der vita der Jutta
von Sponheim, der Oberin und Lehrerin der be-
rithmten Hildegard von Bingen vorgestellt. Mehr
Quellenbeispiele zu dieser Lebensform hitten
zeigen konnen, wie die Flucht aus der Welt und
heilsgeméBes Leben den (politischen) Einfluss
auf die Welt verstarkt. Klausnerinnen waren als
Ratgeberinnen gefragt. Die Einschliefungsritua-
le bei der Einmauerung der Klausnerinnen ent-
sprachen, wie die Autorinnen betonen, denen
der Totengesénge. Ergénzend sei festgehalten,
dass diese Gesdnge auch erklangen, wenn eine
Klarisse nach ihrer Profess den Klausurbereich
des Konventes zum ersten Mal feierlich betrat.
Das Ordensleben bedeutete den Ubergang in
eine andere Welt und zugleich das Zuriicklassen
der (Herkunfts-)Familie. Die Klausur (als Pri-
misse der Lebensform von Klosterfrauen hatten
ihre Bestimmungen stirker thematisiert werden
miissen) war das Charakteristikum des weibli-
chen Ordenslebens. Die Auseinandersetzung
darum wird zwischen Ordensgeistlichen, Visita-
toren, Stadtvatern, Familienangehorigen und
den Betroffenen iiber Jahrhunderte erbittert
gefiihrt. Ebenso umstritten sind die Verbindun-
gen zwischen den Frauen- und Minnerorden.
Zeitweilig weigerten sich die Mdnnerorden, wei-
tere Konvente von ,klostersiichtigen Frauen” (so
die Herausgeber ) zu inkorporieren, da sie mit
Seelsorge, Predigt und Beichthoren in den rdaum-
lich getrennten Frauenkonventen (nicht nur zah-
lenmégig) iberfordert waren. Kontroverse For-
schungsstandpunkte dazu werden im Teil C
angeboten.

Trotz mancher Schwachstellen: wer sich zum
Frauenleben in der Kirche des Mittelalters in-
formieren will, wird diese leicht zugéngliche
Quellensammlung konsultieren, die auf weiter-
fiihrende Texte verweist. Glaubens- und Kirchen-
geschichte von Laiinnen fiir Laien kann span-
nend sein!

Berlin Susanne Beate

B POBITZER JOHANNA, Das Griindercharisma
des Sebastian Schwarz (1809-1870). Griinder des
Institutes der Armen Schulschwestern/Franzis-
kanerinnen von Vocklabruck. St.Peter, Salzburg
2000. (247 mit zahlr. Abb.) Geb. S 250~/
DM 34,50/sFr 32,~.

Das interessante und gut geschriebene Buch
informiert aus Anlass des 150-Jahr-Jubildums des
Institutes der Armen Schulschwestern/Franzis-



312

Kirchengeschichte

kanerinnen von Vécklabruck” iiber den Griinder
und seine Griindung. Primar geht es der Autorin
um das ,Griindungscharisma” des Sebastian
Schwarz und um die Impulse, die davon fiir die
Lebensgestaltung der heutigen Schwesternge-
meinschaft abgeleitet werden konnen (11). Es
handelt sich aber auch um einen nicht unwichti-
gen Beitrag zur Di6zesangeschichte, ging doch
von den ,Schulschwestern” an vielen Orten
Oberdsterreichs eine pragende Kraft fiir den
Katholizismus aus.

Imponierend am Griinder ist sein wacher Blick
fiir die sozialen Bediirfnisse der Zeit, und zwar
schon lange bevor Leo XIII. seine Enzyklika
,Rerum Novarum” schrieb! Das ist umso héher
anzuerkennen, als Schwarz ein Kind wohlhaben-
der Eltern war. Sein ganzes Vermogen investierte
er praktisch in seine Stiftung. Er selbst fiihrte ein
durchaus bescheidenes Leben. Herausragende
Personlichkeiten sind meist etwas sperrig. Das
gilt auch fiir Sebastian Schwarz. Daher gab es
manche Konflikte mit dem Grazer Mutterhaus,
aber auch mit der Dibzesanleitung. Ein Haupt-
punkt des Dissenses war die von Schwarz bean-
spruchte Leitung der neuen Gemeinschaft als
Direktor einerseits und seine gleichzeitige Be-
treuung der Schwestern als Beichtvater an-
dererseits, also die Vermischung von Forum
externum und Forum internum. Aus dieser Dop-
pelfunktion heraus kam es zu Auseinanderset-
zungen, die nicht immer vornehm ausgetragen
wurden. Schwarz zog sich zunehmend aus der
Leitungsverantwortung zuriick.

Einige Wiinsche an das Buch bleiben offen. Ein
Register wire dringlich gewesen, ebenso die
Identifikation der vielen vorkommenden interes-
santen Personlichkeiten. Auch fehlt ein Anmer-
kungsapparat, was die Nachpriifung an den
Quellen und an der Literatur erschwert. Hervor-
zuheben ist der gute Bildteil. Die wiederholt her-
angezogene Korrespondenz zwischen Sebastian
Schwarz und Bischof Rudigier wire es wert, ein-
mal veroffentlicht zu werden.

Linz Rudolf Zinnhobler

B FABISCH PETER/ISERLOH ERWIN (Hg.),
Dokumente zur Causa Lutheri 1517 bis 1521. Zweiter
Teil. (Corpus Catholicorum, Bd. 41). Aschendorff,
Miinster. (CVI, 558, 52 Abb.) Efalin. DM 180,

1988 erschien der erste Band der Dokumente zur
Causa Lutheri, der die Quellen der ersten Phase
des romischen Prozesses gegen Luther enthielt
und eine gute Aufnahme fand. Jetzt kénnen
P. Fabisch und E. Iserloh den zweiten Teil der
Quellensammlung vorlegen mit den Dokumen-

ten der zweiten Phase des Lutherprozesses. Die
Dokumente reichen vom Augsburger Reichstag
1518 bis zum Wormser Edikt. Von besonderem
Interesse sind die Quellen iiber die MaSnahmen
der Ordensleitung der Augustinereremiten ge-
gen Luther. Die Herausgeber halten es fiir wahr-
scheinlich, dass Papst Leo X. sich am 3. Februar
1518 an den Ordensgeneral Gabriel della Volta
gewandt hat. Das péapstliche Schreiben ist jedoch
weder im Original noch als Kopie oder Regest
im Ordensarchiv, noch in den papstlichen Archi-
ven vorhanden. Den Brief drucken die Herausge-
ber nach der Edition von P. Bembi, Epistolarum
Leonis Decimi (1535) ab, die deutsche Uberset-
zung nach der alten Lutherausgabe von Walch.
Auch der Brief des Ordensgenerals Gabriel della
Volta an den Augustinerprovinzial G. Hecker
vom 25. August 1518 wird sorgféltig kommen-
tiert und ediert. Das dritte Dokument ist ein Brief
des Ordensgenerals an Johannes Staupitz vom
15. Marz 1520.

In einem weiteren Abschnitt machen die Heraus-
geber die diplomatischen Aktivititen zwischen
Rom und Wittenberg in der Causa Lutheri sicht-
bar: Sie legen den Brief von Maximilian I. vom
5. August 1518 an Leo X., den Brief Leos vom
23. August 1518 an Friedrich von Sachsen, das
Breve Leos X. , Postquam ad aures” vom 28. Au-
gust 1518 und Luthers Reaktion auf das Breve in
seiner ,Postilla” vor.

Weitere Quellen sind der Augsburger Delega-
tion Cajetans gewidmet. Luthers Verhér durch
Cajetan, sein Bericht iiber das Verhor, seine
Briefe an Cajetan werden gut kommentiert dar-
geboten. Dankbar ist man fiir die Edition der
Ablasstraktate von Kardinal Cajetan: Seinen
Tractatus de indulgentiis vom 8. Dezember 1517
und die Quaestio de thesauro indulgentiarum
vom 7. Oktober 1518. Sie wurden erstmals in der
Ausgabe der Opuscula Cajetans von 1530 ver-
offentlicht.

Eine eingehende Behandlung finden auch
Luthers Appellation an den Papst und seine
Appellation an das Konzil von 1518. Bei der
Bibliographie wire nachzutragen, dass sich ein
Exemplar der Konzilsappellation auch in der
Theodorianischen Bibliothek in Paderborn aus
dem Nachlass von O. Beckmann findet. Seine
Existenz wurde sowohl von Benzing als von
Fabisch-Iserloh iibersehen.

Hingewiesen sei noch auf die Briefe Luthers an
Papst Leo X. vom 5./6. Januar 1519 und das
Breve Leos X. an Luther vom 29. Mirz 1519.
Auch die Quellen aus dem Umfeld der Leipziger
Disputation verdienen besondere Erwahnung.

In einem letzten Abschnitt werden der Text der
Bannandrohungsbulle ,Exsurge Domine” und
die Bannbulle vom 3. Januar 1521 vorgelegt.



