ThPQ 149 (2001) 361-374

361

SABINE DEMEL

Schutzmantel der Freiheit oder
Zwangsjacke der Machtigen?

Anspruch und Wirklichkeit, Chancen und Gefahren des kirchlichen Rechts

Will das Kirchenrecht seine Funktion innerhalb der Glaubensgemeinschaft erfiillen, steht
es vor einer doppelten Herausforderung. Es soll einerseits gutes Recht sein, das anwend-
bar ist, durchgesetzt werden kann und insofern fiir alle Betroffenen einen verlisslichen
Handlungsrahmen sicherstellt. Es muss aber andererseits auch dem besonderen Charakter
der Kirche entsprechen und dem Anspruch des Glaubens geniigen. Im Blick auf diese
Erwartungen fragt die Regensburger Professorin fiir Kirchenrecht nach den Chancen und

Gefahren des kanonischen Rechts. (Redaktion)

Wo man geht und steht, standig stofSt
man in der katholischen Kirche auf
irgendwelche Vorschriften — so empfin-
den es zumindest viele Christinnen
und Christen. Und viele davon wirken
auf sie kleinlich, unverstandlich und/
oder hinderlich fiir das Leben aus dem
Glauben. Zu denken ist hier zum
Beispiel an die Vorgaben fiir die Pre-
digt von Laien, den Einsatz von
Maédchen als Ministrantinnen, die Feier
von 0kumenischen Gottesdiensten an
Sonn- und Feiertagen, den Kommu-
nionempfang von wiederverheirateten
Geschiedenen, die Gestaltung von Di6-
zesansynoden, die Schwangerschafts-
konflikt-Beratung, die Verpflichtung
zum Treueeid. Dass solche Vorschriften
daher oft nicht eingehalten werden,
verwundert nur wenige. Dagegen 16st
die Tatsache, dass diese Verst6fe gegen
die gesetzte Ordnung weitgehend
ungeahndet bleiben, sehr wohl immer
wieder Erstaunen aus. Wie kénnen erst
strenge Regelungen erlassen und nicht
selten mit schweren Strafdrohungen
versehen werden, wenn dann ihre
Ubertretungen doch génzlich folgenlos
bleiben? Will man das Recht nicht kon-
sequent durchsetzen? Kann man es

nicht? Oder muss man es gar nicht?
Werden die Rechtsbestimmungen aus
Uberzeugung missachtet? Deren Exis-
tenz als unwichtig abgetan? Oder le-
diglich aus Unwissenheit heraus nicht
befolgt? Was davon ist mit dem Wesen,
mit dem Sinn und Zweck von (kirchli-
chem) Recht vereinbar? Und wo ist der
Punkt erreicht, an dem (kirchliches)
Recht ad absurdum gefiihrt wird, weil
es nicht mehr Schutz und Sicherheit
gewdhrt, sondern genau dem Gegen-
teil, ndmlich der Willkiir und Macht
des Stiarkeren, Vorschub leistet?

Die Beantwortung dieser Fragen hangt
von einem Biindel von Voraussetzun-
gen und Vorentscheidungen ab, die im
Folgenden aufgezeigt und in ihren
Konsequenzen bedacht werden.

1. Aufgabe und Funktion von Recht

Gébe es den Menschen nicht, gébe es
weder Recht noch Moral;, denn Recht
und Moral gibt es nur, weil sie dem
Menschen mit Hilfe von Normen den
Rahmen abstecken wollen, innerhalb
dessen er sich als Person beziehungs-
weise in seiner personalen Natur als
Freiheitswesen selbst verwirklichen



362

Demel/Schutzmantel oder Zwangsjacke?

kann und soll. Der Mensch ist also
Ursprung wie auch Zielpunkt von bei-
den. Betrachtet man nun die spezielle
Funktion von Recht, so besteht diese
darin, die zwischenmenschlichen Be-
ziehungen zu regeln, ndherhin die hier
auftretenden Schuld- und Konfliktsi-
tuationen soweit einzuddmmen, dass
das fiir den Menschen als Gemein-
schaftswesen notwendige Miteinander
moglich wird. Deshalb gibt es iiberall
dort, wo Menschen in einer Gemein-
schaft leben, eine Rechtsordnung, die
das Mindestmaf8 an Miteinander fest-
legt, damit die Gemeinschaft als Ganze
wie auch in ihrer Eigenart bestehen
und funktionieren kann. Dementspre-
chend hat Recht die Aufgabe, den fiir
jedes Gemeinschaftsglied geltenden
Rahmen abzustecken, innerhalb dessen
es sich so in Freiheit selbst verwirkli-
chen kann und soll, ohne den gleichen
Anspruch einer anderen Person bezie-
hungsweise der Gemeinschaft zu ver-
letzen. ,Recht sichert die Freiheit, be-
grenzt aber auch diese Freiheit am
Recht des anderen und am Anspruch
der Gemeinschaft.”' Das heifst, durch
Recht soll eine Friedens- und Freiheits-
ordnung der Gemeinschaft und fiir die
Gemeinschaft geschaffen werden, weil
erst auf der Grundlage von Frieden
und Freiheit die Ausrichtung auf ein
Ideal erfolgen und so etwas wie eine
Tugend- und Wahrheitsordnung ent-
stehen kann.

2. Die Eigenart des kirchlichen Rechts

Wer die Rechtsordnung einer Gemein-
schaft verstehen will, muss Ursprung,
Sinn und Zweck der betreffenden
Gemeinschaft kennen. Denn durch das

Recht soll ja gerade das Zusammen-
leben der Menschen so geregelt wer-
den, dass die Eigenart der jeweiligen
Gemeinschaft zum Ausdruck gebracht
und bewahrt wird. Folglich ist es
Aufgabe des Rechts der katholischen
Kirche, das Zusammenleben der Kir-
chenglieder so zu ermdglichen und
zu garantieren, dass es dem Wesen
der katholischen Kirche entspricht.
Was heifit das genauerhin? Wesen der
katholischen Kirche ist es, nicht nur
eine rein menschliche oder rein gott-
liche Gemeinschaft zu sein, sondern
beides zusammen, sowohl eine inner-
weltliche Gemeinschaft von Menschen
wie auch die von Gott gegriindete
Heilsgemeinschaft, also die Gemein-
schaft von Gott und den Menschen. So
wie Jesus Christus zugleich Gott und
Mensch war, so ist auch seine Kirche
analog gottlich und menschlich, hat
auch sie eine goéttliche und mensch-
liche Natur zugleich. Und wie die
gottliche und menschliche Natur Jesu
Christi nicht nebeneinander existieren,
sondern eine einzige Wirklichkeit bil-
den, so auch die géttliche und mensch-
liche Natur der Kirche. Das II. Vatikani-
sche Konzil hat diesen schwierigen
Sachverhalt in folgende Worte geklei-
det: ... die irdische Kirche und die
mit himmlischen Gaben beschenkte
Kirche sind nicht als zwei Dinge zu
betrachten, sondern bilden eine ein-
zige komplexe Wirklichkeit, die aus
menschlichem und géttlichem Element
zusammenwdichst. Deshalb wird sie in
einer nicht unbedeutenden Analogie
mit dem Geheimnis des fleischgewor-
denen Wortes verglichen. Wie ndmlich
die angenommene Natur dem gott-
lichen Wort als lebendiges, ihm unlds-

' A. Scheuermann, Die Rechtsgestalt der Kirche, in: Die Kirche. Fiinfzehn Betrachtungen, Wiirzburg

1978, 69-82, 71.



Demel/Schutzmantel oder Zwangsjacke?

363

lich geeintes Heilsorgan dient, so dient
auf eine ganz &hnliche Weise das
gesellschaftliche Gefiige der Kirche
dem Geist Christi, der es belebt, zum
Wachstum seines Leibes” (Lumen Gen-
tium 8,1).

Was folgt aus dieser Wesensbestim-
mung der katholischen Kirche fiir ihre
Rechtsordnung? Sie muss einerseits die
typischen Kennzeichen jeder Rechts-
ordnung haben, um der menschlichen
Wirklichkeit der Kirche gerecht zu wer-
den; sie muss aber andererseits zu-
gleich auch mehr haben als das,
was jede Rechtsordnung ausmacht, um
auch der gottlichen Wirklichkeit der
Kirche Rechnung zu tragen. Daher
muss kirchliches Recht der kirchlichen
Gemeinschaft eine Friedens- und Frei-
heitsordnung geben, die so gestaltet ist,
dass sie dem Heilsereignis in, seit und
durch Jesus Christus gerecht wird. Kir-
chenrecht muss somit eine Ordnung
sein, die — wie es Papst Johannes Paul
II. formuliert hat — ,der Liebe, der
Gnade und dem Charisma Vorrang
einrdumt und gleichzeitig deren geord-
neten Fortschritt im Leben der kirchli-
chen Gemeinschaft wie auch der ein-
zelnen Menschen, die ihr angehdren,
erleichtert”.? Anders ausgedriickt: Kir-
chenrecht ist das Recht ,einer die irdi-
sche Wirklichkeit zwar erfassenden, sie
aber zugleich transzendierenden und
von daher in ihrer Wesensart bestimm-
ten Gemeinschaft”.?® Kirchliches Recht
verdankt sich dem geschichtlichen

Heilsereignis Jesu Christi und steht
daher in dessen Dienst der Heilsver-
mittlung. Sicherlich kann Kirchenrecht
,das Heil nicht selbst vermitteln -
dieses ist ungeschuldetes Gnadenge-
schenk Gottes —, doch kann und muss
es dazu beitragen, dass die Kirche ihre
Identitit wahrt, ihrem Ursprung in
Jesus Christus treu bleibt und sich dem
Wirken des Heiligen Geistes nicht ver-
schlief$t”.* Daher hat das Kirchenrecht
wie jedes Recht das Nahziel, Frieden,
Freiheit und Gerechtigkeit im Zusam-
menleben der Kirchenglieder zu ge-
wihrleisten. Allerdings ist dieses Nah-
ziel kein Selbstzweck, sondern stets
Mittel zum Zweck beziehungsweise
immer auf das letzte Ziel hingeordnet,
niamlich dem Heil der Seelen zu die-
nen.’ In diesem Sinn kann das Kirchen-
recht durchaus als ,Instrument des
Geistes Christi“® bezeichnet werden;
denn es soll ,,ein Hinweis auf den Geist
der Kirche sein, aber ihn nicht selbst
aussagen; es soll die christliche Sittlich-
keit und das Gewissen des einzelnen
fordern, aber nicht bis in das letzte
Detail regeln”.’

3. Die Dauerkrise des Kirchenrechts
als Hindernis fiir den Glauben

Angesichts der wichtigen Aufgabe und
Funktion von Recht an sich und von
Kirchenrecht im Besonderen stellt sich
nun in verstiarktem MafSe die Riickfra-

2 Johannes Paul I1., Apostolische Konstitution ,Sacrae disciplinae leges” vom 25. Januar 1983, lat.-dt., in:

CIC/1983, IX-XXVII, XIX.

3 B. Primetshofer, Recht, in: Neues Lexikon der christlichen Moral, hg. v. H. Rotter/G. Virt, Innsbruck-

Wien 1990, 634-641, 640.

* P. Kriimer, Kirchenrecht, in: Staatslexikon. Recht, Wirtschaft, Gesellschaft, hg. v. Gorres-Gesellschaft,

Bd. 3, Freiburg i. Br. 71987, 435-440, 440.

5 Vgl. L. Miiller, Der Rechtsbegriff im Kirchenrecht. Zur Abgrenzung von Recht und Moral in der
deutschsprachigen Kirchenrechtswissenschaft des 19. und 20. Jahrhunderts, St. Ottilien 1999, 328.
¢ P. Gradauer, Das Kirchenrecht im Dienst der Seelsorge, in: ThPQ 125 (1977), 55-65, 57.

7 Gradauer, Das Kirchenrecht 57.



364

Demel/Schutzmantel oder Zwangsjacke?

ge: Warum sind dem Phidnomen Kir-
chenrecht nur wenige Augen, Ohren
und Herzen zugeneigt? Warum wird
Recht in der Kirche immer wieder
als Gegensatz zu Freiheit, Liebe und
Barmherzigkeit gesehen und deshalb
zumeist als Zwangsjacke in der Hand
der Machtigen statt als Schutzmantel
fiir Frieden und Freiheit empfunden?
Warum werden kirchenrechtliche Vor-
schriften und pastorales Handeln
einander gegeniibergestellt? Mehrere,
ganz unterschiedliche und voneinan-
der unabhéngige Griinde sind hierfiir
ausschlaggebend:

Ein erster Grund ist die grundsétzliche
Ablehnung von Recht insgesamt. Oft-
mals wird in der Kirche jede Form von
Recht abgelehnt mit dem Hinweis auf
das biblische Wort, dass der Geist Got-
tes weht, wo er will (Joh 3,8) und in sei-
ner Entfaltung nicht durch rechtliche
Vorschriften behindert werden diirfe.®
Was ist zu dieser Grundhaltung zu
sagen? Es sind einige Riickfragen zu
stellen, fiir die es keine plausiblen
Antworten gibt, ndmlich: Nach wel-
chen Kritierien ist der Geist Gottes vom
Zeitgeist oder von menschlichem Ei-
gensinn zu unterscheiden? Wie ist der
Gefahr entgegenzuwirken, dass unter
Berufung auf den Heiligen Geist jede
logische und sachlich begriindete Ar-
gumentation abgelehnt wird, wo doch
der Mensch auch und gerade dann
zum Denken und Urteilen aufgerufen
ist, wenn Gott zu ihm spricht?® Und
wie sind jene biblischen Zeugnisse
zu bewerten, in denen Jesus Christus

den Grundstock des Rechts in der
Kirche legt, indem er die Lehre und
Leitung in menschliche Hénde tiiber-
gibt (Mt 16,18f; 18,18)? Zusammen-
fassend ist dieser prinzipiell rechts-
feindlichen Haltung entgegenzuhalten:
~Das Wesen der Kirche ist nicht nur
gefdhrdet durch Paragraphen, sondern
auch durch eine Schutzlosigkeit, die
sie der Willkiir und dem Belieben der
Parteien aussetzt. Daher darf die Beto-
nung der Spiritualitdt auch nicht dazu
missbraucht werden, anstehende Fra-
gen des Rechtes beziehungsweise der
Strukturen als theologisch unangemes-
sen zu bezeichnen. In einer Kirche,
die sich als sakramentales Miteinander
von gottlichem und menschlichem Ele-
ment versteht, hat sowohl der geistlich-
theologische Blick wie auch der so-
ziologisch-juridische Blick sein Recht.
Und das Recht muss allen Seiten ge-
recht werden.” "

Ein zweiter Grund liegt in der Ver-
schiebung der Sachprobleme auf die
rechtliche Ebene. Kirchenrechtliche
Vorschriften werden oft als Siinden-
bock und Priigelknabe fiir das dahin-
terstehende Glaubens- und Lehrgebéu-
de der katholischen Kirche herge-
nommen. ,Vieles, was am Erschei-
nungsbild der Kirche Anstofs erregt,
[wird] nicht der Dogmatik und dem
darauf griindenden hierarchischen
System [angelastet], sondern dem Kir-
chenrecht... An der konkreten Rechts-
gestalt der Kirche glaubt man sich
stofSen zu diirfen, nicht jedoch an der
Ideologie, welche sie hervorbringt.”™

® Vgl. R. Potz, Die Geltung kirchenrechtlicher Normen, Wien 1978, 160.
® Vgl. R. Heinzmann, Widerspruch als Loyalitit. Gegen die Resignation in der Kirche, in: Zwischen
Loyalitat und Widerspruch. Christsein mit der Kirche, hg. v. J. Griindel u.a., Regensburg 1993,

97-116, 103.

' B.Kdrner, Das Papstamt aus rémisch-katholischer Perspektive. Grundentscheide — Spielrdume -
Chancen, in: Papstamt. Hoffnung, Chance, Argernis, hg. v. S. Hell und L. Lies, Innsbruck 2000,

147-166, 165.

" J. Neumann, Vorwort zu seinem Lehrbuch: Grundriss des katholischen Kirchenrechts, Darmstadt

1981.



Demel/Schutzmantel oder Zwangsjacke?

365

So gesehen sind kirchenrechtliche Vor-
schriften viel 6fter als vermutet Opfer
und nicht Téter.” Klassische Beispiele
hierfiir sind die beiden Glaubenssétze
von der Unfehlbarkeit des Papstes im
Lehren und der Unaufl6slichkeit der
Ehe, die immer wieder Unmut hervor-
rufen. Dieser reagiert sich an der kir-
chenrechtlichen Konkretisierung dieser
Glaubenssitze ab, statt deren theolo-
gisch-dogmatische Grundlagen in An-
griff zu nehmen. Miisste Kirchenrecht
nicht so oft als Bauernopfer der Theolo-
gie herhalten, konnte auch seine ei-
gentliche Funktion deutlicher erkannt
werden.

Einen dritten Grund stellt die Tatsache
dar, dass Recht in der Kirche vielfach
in einem verkiirzten Sinn verstanden,
interpretiert und angewendet wird.
Und genau darin liegt die Hauptge-
fahr fiir jedes Recht und insbesondere
fiir das Recht in der Kirche. Ausmaf
und Auswirkungen solcher Verkiir-
zungen werden vielfach unterschitzt.
Im Grunde genommen sind sie nim-
lich die Hauptursache fiir die Skepsis,
Ablehnung und Gleichgiiltigkeit, die
jedem Recht und erst recht dem Recht
in der Kirche entgegengebracht wer-
den. Wann ist eine Verkiirzung des
Rechts gegeben? Zumindest zwei Ver-
kiirzungen treten immer wieder auf:

a) Eine mafigebliche Verkiirzung von
Recht stellt die mangelnde Unterschei-
dung zwischen Recht und Gesetz dar.
Recht wird oft einfach mit Gesetz
gleichgesetzt. Doch zum Recht gehort
mehr als nur das Gesetz; ,Gesetze
[sind] nicht das Recht schlechthin ...,
sondern seine vornehmliche Erkennt-
nisquelle”.” Ferner sind auch Gesetze

nicht das Primire, nicht Ursache, son-
dern vielmehr das Sekundare, Folge
einer — zumindest lebendigen — Rechts-
ordnung.* Demzufolge kann und darf
rechtliches Handeln auch nicht nur auf
Buchstabengerechtigkeit und Gesetzes-
gehorsam reduziert werden; rechtli-
ches Handeln verlangt vielmehr, nicht
nur auf den Wortlaut eines Gesetzes zu
achten, sondern mit Hilfe von tiberge-
ordneten Rechtsprinzipien wie Gerech-
tigkeit, Rechtssicherheit und Zweck-
mafigkeit den Sinn des Gesetzes auf
die konkrete Situation anzuwenden.
Nur unter Beachtung von {ibergeord-
neten Rechtsprinzipien kann vermie-
den werden, was bereits im frithen
romischen Recht in den Grundsatz
gekleidet worden ist: Summum ius est
summa iniuria — hochstes Recht ist
hochste Ungerechtigkeit.”® Und nur so,
also nur mit Hilfe von iibergeordneten
Rechtsprinzipien, kann die Rechtsord-
nung den Anforderungen des Lebens
entsprechend fortentwickelt werden.
SchliefSlich kann auch nur so Recht eine
lebendige Ordnung bleiben, die im
Dienst des Menschen steht und nicht
umgekehrt den Menschen zu ihrem
Diener macht.

b) Eine weitere rechtliche Verkiirzung
ist die Handhabung des Kirchenrechts
als das Recht einer rein innerweltlichen
Rechtsgemeinschaft. Doch Kirchen-
recht ist mehr als eine nur menschliche
Gemeinschaftsordnung; es steht auch
und vor allem im Dienst der kirchli-
chen Heilssendung.

Dieser Doppelcharakter von Kirche
wird aber bei der Interpretation und
Anwendung der kirchlichen Gesetze
oft ausgeblendet; Kirchenrecht wird

2 Vgl. Potz, Die Geltung 163.

2 Miiller, Der Rechtsbegriff im Kirchenrecht 306.
“ Vgl. ebd. 309f.

1 Vgl. Cicero, De officiis I, 33.



366

Demel/Schutzmantel oder Zwangsjacke?

wie jede andere Rechtsordnung ver-
standen, ausgelegt und angewendet,
wihrend die notwendige Uberpriifung
der kirchlichen Rechtsnormen auf ihre
theologische Legitimitdt unterlassen
wird, das heifft es werden weder die
theologischen Grundlagen noch die
theologischen Grenzen der kirchlichen
Rechtsnormen aufgezeigt. Doch kann
die Eigenart des Kirchenrechts nur
dann zum Tragen kommen, wenn stets
danach gefragt wird, welches theolo-
gische Anliegen hinter den Rechtsbe-
stimmungen steht und ob dieses theo-
logische Anliegen durch die konkreten
Rechtsnormen hinreichend zum Tra-
gen kommt oder ob diese oder jene
Rechtsnorm im Interesse der Theologie
verdndert werden muss. Natiirlich
miissen solche Uberlegungen nicht bei
jedem kirchlichen Lebensbereich im
gleichen Ausmaf} angewendet werden
und auch nicht bei jeder Einzelnorm
erfolgen. Hier gibt es eindeutig ein
qualitatives Gefélle. Das zeigen fol-
gende Beispiele: So ist etwa das kirch-
liche Verfassungs-, Verkiindigungs-
und Sakramentenrecht wesentlich
mehr auf seine theologischen Grund-
lagen und Grenzen zu befragen als
etwa das kirchliche Vermdgens- und
Prozessrecht. Andererseits ist zum Bei-
spiel die vermogensrechtliche Grund-
norm, dass alle Glaubigen , verpflichtet
sind, fiir die Erfordernisse der Kirche
Beitrége zu leisten, damit ihr die Mittel
zur Verfiigung stehen, die fiir den
Gottesdienst, die Werke des Apostolats
und der Caritas sowie fiir einen an-
gemessenen Unterhalt der in ihrem

Dienst Stehenden notwendig sind”*,
theologisch wichtiger als die Einzel-
norm aus dem Verkiindigungsrecht,
derzufolge ,zur Predigt vor Ordens-
leuten in ihren Kirchen oder Kapellen
... die Erlaubnis des nach Mafsgabe der
Konstitutionen zustdndigen Oberen
erforderlich [ist]”Y. Generell ist aber
festzuhalten: Nur wenn die kirchlichen
Gesetze kontinuierlich im grofseren
Zusammenhang der Sendung der Kir-
che gestellt und auf ihre theologische
Sinnhaftigkeit hin {iberpriift werden,
ist Recht nicht primér ein rekonstru-
ierendes, sondern auch ein gestalten-
des Element,”® hinkt Recht nicht nur
der Wirklichkeit hinterher, sondern
kann auch den Lebensprozess der Kir-
che aktiv mitvollziehen und Entwick-
lungen in der Kirche aktiv mittragen.”
Nur durch die theologische Uberprii-
fung kann sichergestellt werden, dass
alle kirchlichen Gesetze wenigstens
mittelbar im Dienst an der Sendung
der Kirche stehen und nicht zu einer
unsachgemédflen Verrechtlichung des
kirchlichen Lebens beitragen.”

Wo eine Dauerkrise gegeben ist, be-
steht auch die Chance, Kriterien zu
entwickeln und Voraussetzungen zu
schaffen, um diese zu bewaltigen.

4. Rahmenbedingungen fiir ein
Kirchenrecht als Hilfe fiir
den Glauben

Sinn und Zweck eines kirchlichen Ge-
setzes ist es, allen Gliedern der Kirche
in verbindlicher Weise mitzuteilen,

1 ¢, 22281iVm. c. 1261 § 2 CIC (= Codex Iuris Canonici; Kirchliches Gesetzbuch aus dem Jahr 1983).

7 ¢. 765 CIC.
' Potz, Die Geltung, 268.

¥ Vgl. H. Miiller, Das Gesetz in der Kirche ,zwischen’ amtlichem Anspruch und konkretem Vollzug —
Annahme und Ablehnung universalkirchlicher Gesetze als Anfrage an die Kirchenrechtswissen-

schaft, Miinchen 1978, 4f.

* Vgl. Miiller, Der Rechtsbegriff im Kirchenrecht 330.



Demel/Schutzmantel oder Zwangsjacke?

367

durch welches Verhalten sie in der
Regel der Auferbauung der kirchlichen
Gemeinschaft dienen beziehungsweise
schaden.” Tatsache ist aber, dass diese
positive Funktion von kirchlichen Ge-
setzen nur sehr selten erkannt wird; die
meisten kirchenrechtlichen Vorschrif-
ten werden oft gerade nicht als Hilfe
zur Auferbauung der kirchlichen Ge-
meinschaft gesehen, sondern als starr
und unflexibel empfunden, als lebens-
fern und ,unfihig, den vielféltigen,
hochst unterschiedlichen Situationen
und der konkreten Lebenswirklichkeit
gerecht zu werden”.” Um diese Kluft
zwischen Zielvorgabe und Ergebnis zu
iberwinden, sind mehrere Faktoren
notwendig, die alle miteinander in Ver-
bindung stehen:

In einem ersten Schritt miissen die be-
liebten Gegensétze liberwunden wer-
den, wonach es entweder eine Liebes-
oder Rechtskirche gibt, wonach ent-
weder aus Barmherzigkeit oder nach
dem Gesetz, entweder aus Uberzeu-
gung oder aus Gehorsam gehandelt
wird. Denn das Gegenteil von Rechts-
kirche ist nicht die Liebes-, sondern die
Unrechtskirche, das Gegenteil von Ge-
setz nicht die Barmherzigkeit, sondern
die Willkiir. Dass Liebe und Recht,
Gesetz und Barmherzigkeit keine Ge-
gensitze sind, sondern vielmehr zu-
sammengehoren, hat schon Thomas
von Aquin in der treffenden Sentenz
zum Ausdruck gebracht: ,Recht und
Gerechtigkeit ohne Barmherzigkeit ist
Grausamkeit!" Allerdings bleibt Tho-
mas von Aquin bei dieser Aussage
nicht stehen, sondern fahrt fort: ,,Aber

Barmherzigkeit ohne Recht ist Anar-
chie und Willkiir”.® Das heiflt also:
Recht und Barmherzigkeit beziehungs-
weise Liebe gehéren zusammen, weder
das eine noch das andere fiir sich allein
genommen kann dem Menschen ge-
recht werden. Diese positive Grundhal-
tung zum Phdnomen des Rechts ist die
Voraussetzung fiir alle weiteren Rah-
menbedingungen.

In einem zweiten Schritt ist sowohl von
den kirchlichen Amtstrdgern wie auch
von allen Glaubigen viel starker als bis-
her die katholische Lehre vom Glau-
benssinn des ganzen Gottesvolkes (Lu-
men Gentium 12) auch im Rechtsleben
der Kirche anzuwenden. Denn die Tat-
sache, dass keineswegs nur die kirchli-
che Autoritdt mit dem Geist der Wahr-
heitsfindung begabt ist, sondern alle
Glieder der Kirche unter der Ver-
heifung dieses Geistes stehen, muss
fiir das Rechtsleben in der katholischen
Kirche zumindest zwei Konsequenzen
haben:

Zum einen kénnen und diirfen kirch-
liche Gesetze nicht im Alleingang von
oben nach unten erlassen werden, son-
dern nur in Riickbindung an die Uber-
zeugung und das gelebte Recht der
kirchlichen Gemeinschaft. Zum ande-
ren haben die Gldaubigen das Recht und
die Pflicht, sich nicht einfach blind den
von der kirchlichen Autoritat angeord-
neten Gesetzen zu unterwerfen, son-
dern diese in einem aktiven Akt der
Einsicht in das Gebotene anzuerken-
nen und in verantwortetem Gehorsam
zu befolgen oder nach kritischer Prii-
fung aus Uberzeugung beziehungs-

2 Vgl. Miiller, Das Gesetz in der Kirche 9.

2 W. Kasper, Gerechtigkeit und Barmherzigkeit. Uberlegungen zu einer Applikationstheorie kirchen-
rechtlicher Normen, in: Iustitia in caritate. FS E. Rossler, hg. v. R. Puza/A. Weif§, Frankfurt a. M. 1997,

59-66, 59.

# Thomas von Aquin in seinem Kommentar zum Matthadusevangelium 5,7.



368

Demel/Schutzmantel oder Zwangsjacke?

weise verantwortetem Ungehorsam
abzulehnen* Ein recht verstandener
Rechtsgehorsam bedeutet somit nicht
einfach unkritische Annahme jeder
Vorschrift, sondern eine kreative Aus-
einandersetzung mit der Vorschrift
unter dem Aspekt der hoheren Gerech-
tigkeit. Voraussetzung dafiir ist natiir-
lich, dass der/die Glaubige ,eine
entsprechende Offenheit und Wahr-
nehmungsbereitschaft fiir das [hat],
was wirklich notwendig erscheint.””
Werden demzufolge Gesetze nicht nur
vereinzelt, sondern von der Mehrheit
der Gemeinschaft befolgt oder abge-
lehnt, ist das als eine Art gelebter
Rechtsakt zu verstehen, der im Wesen
der Kirche als Gemeinschaft der Ge-
tauften mit ureigenen Geistesgaben
griindet® Oder anders gesagt: Die
Rezeption eines Gesetzes bringt , wirk-
sam die gemeinsame Uberzeugung der
kirchlichen Gemeinschaft zum Aus-
druck, dass die erlassene Vorschrift
ihrer Zielsetzung entspricht. Umge-
kehrt ist aber auch die Ablehnung
eines Gesetzes als Ausdruck der geist-
lichen Kompetenz des vom Charisma
belebten Zeugnisses der kirchlichen
Gemeinschaft zu werten, als Ausdruck
dafiir, dass die disziplindre Weisung,
die ergangen ist, nicht mit den Lebens-
gewohnheiten und Vorstellungen des

christlichen Volkes iibereinstimmt,
dass sie nicht eine Hilfe zur Verwirk-
lichung der kirchlichen Zielsetzung
darstellt. In der Zuriickweisung eines
Gesetzes liegt die offentliche Erkla-
rung, dass das Gesetz nicht jene Qua-
litaten besitzt, die es nach der in der
Kirche geltenden Rechtstheorie aus-
zeichnen soll.”#

Ehrlicherweise muss allerdings an die-
ser Stelle ein- und nachgehakt werden.
Denn dieses fiir das Rechtsleben not-
wendige wechselseitige Zusammen-
spiel von Autoritat und Gemeinschaft
der Glaubigen ist im kirchlichen Ge-
setzbuch kaum rechtlich abgesichert,
sondern allein vom guten Willen der
Autoritit abhangig. Uberhaupt gibt es
im kirchlichen Gesetzbuch keinerlei
Rechte gegen die kirchliche Autoritit,
auf die sich die Gemeinschaft oder
der/die Einzelne berufen konnte. , Das
wiére aber wichtig nicht nur fiir den
einzelnen, sondern auch fiir die Institu-
tion selbst, dass sie durch interne Kritik
vor Erstarrung und Verkndcherung
bewahrt wird. Gerade die institutionell
gesicherte Freiheit ermoglicht und for-
dert die Kreativitat der Mitglieder. ...
Diese institutionell verankerte Sicher-
heit, nicht auf den guten Willen der
Autoritdtstriger angewiesen zu sein,
ist ein Ziel des modernen Autono-

# In c. 212 §1 CIC, der von der Gehorsamspflicht in der Kirche handelt, ist dementsprechend auch
nicht nur einfach von der christlichen Gehorsamspflicht die Rede, sondern die Forderung nach dem
christlichen Gehorsam ist hier vielmehr verbunden mit dem Hinweis, diesen ,im Bewusstsein der
eigenen Verantwortung” zu leisten. Damit ist der christliche Gehorsam klar von einem blinden und
erzwungenen Gehorsam, von einem Kadavergehorsam abgegrenzt und als ein reifer beziehungs-
weise miindiger und verniinftiger Gehorsam charakterisiert, der in Freiheit angenommen und ver-
antwortet wird. Reife, Miindigkeit und Verniinftigkeit verlangen ein erhebliches Maf8 an Urteils-
vermogen wie auch an Zivilcourage. Denn die Wahrnehmung der Verantwortung, das heifSt
die gewissenhafte Priifung ohne subjektive Uberheblichkeit und voreilige Besserwisserei, kann
unter Umsténden nicht zu dem gewiinschten Gehorsam, sondern im Gegenteil zu einem Ungehor-
sam und Widerstand fithren; vgl. K. Hilpert, Gehorsam. II. Theologisch-ethisch, in: LThK® 4 (1995),
360- 362, 362.

= J. Griindel, Autoritdt und Gehorsam. Theologisch-ethische Perspektiven miindigen Christseins, in:
Zwischen Loyalitat und Widerspruch. Christsein mit der Kirche, hg. v. J. Griindel u.a., Regensburg
1993, 73-96, 80.

% Miiller, Das Gesetz in der Kirche 9f.

¥ Ebd. 10.



Demel/Schutzmantel oder Zwangsjacke?

369

miestrebens, begriindet in der Person-
wiirde. Es stiinde der Kirche gut an,
solche ,rechtsstaatlichen’ Sicherungen
auch in ihre eigene institutionelle Ver-
fasstheit zu integrieren.”* Denn schliefs-
lich ist der Mut zu einem verantwor-
teten Ungehorsam notwendig, um der
nun folgenden dritten Rahmenbedin-
gung Rechnung tragen zu koénnen.

In einem dritten Schritt sind die drei
typisch kirchlichen Rechtsprinzipien
der Dispens, der kanonischen Billigkeit
und der Epikie zur Kenntnis zu neh-
men und konsequent anzuwenden. Sie
sind elastische beziehungsweise dy-
namische Rechtsprinzipien fiir jene
Situationen, in denen die notwendiger-
weise abstrakt und allgemein giiltigen
Rechtsvorschriften mehr schaden als
niitzen beziehungsweise mehr Unge-
rechtigkeiten als Gerechtigkeit nach
sich ziehen. Mit ihrer Hilfe soll jedem
einzelnen Menschen in seiner konkre-
ten Lebenssituation des Alltags nicht
Buchstabengerechtigkeit, sondern ho-
here Gerechtigkeit gewédhrt werden.
Was besagen diese drei Prinzipien?

a) Die Dispens (cc. 85-93 CIC)

Vom lateinischen Verb ,, pendere” abge-
leitet, griindet das Rechtsinstitut der
Dispens auf der Vorstellung einer
Waage, wohl der Waage der Goéttin
Iustitia (= Gerechtigkeit), die fiir den
Menschen das Schicksal abwégt. Im
geltenden Recht gibt es einen eigenen
Abschnitt tiber die Dispens, der die cc.
85-93 umfasst. Demzufolge beinhaltet
das Prinzip der Dispens, dass die
zustandige kirchliche Autoritdt (= in
der Regel der Ditzesanbischof, in Aus-
nahmefallen der Papst beziehungswei-
se der Apostolische Stuhl) fiir eine Ein-

zelperson die Verpflichtungskraft eines
kirchlichen Gesetzes aufheben kann.
Damit aber die Dispens nicht zu will-
kiirlichen Bevorzugungen fiihrt, darf
sie nur erteilt werden, wenn sie fiir das
geistliche Wohl der betroffenen Person
notwendig oder férderlich erscheint
beziehungsweise das Einhalten eines
bestimmten Gesetzes dieser Person
Unrecht, Schaden oder einen schweren
Nachteil zufiigen wiirde. Am haufigs-
ten kommt die Dispens im Bereich des
Eherechts vor: beispielsweise die Dis-
pens vom Ehehindernis des fehlenden
Mindestalters fiir eine kirchliche Ehe-
schliefung (c. 1083), der Religionsver-
schiedenheit (c. 1086) oder der Bluts-
verwandtschaft ab dem dritten Grad
der Seitenlinie (c. 1090). Die Dispens
bezieht sich immer auf das Zusammen-
wirken von Amtstréger und einzelnem
Glaubigen.

b) Die kanonische Billigkeit

Im Gegensatz zur Dispens gibt es im
CIC keinen eigenen Abschnitt {iber die
kanonische Billigkeit (= aequitas cano-
nica). Sie wird darin nur an verschiede-
nen Stellen eingefordert, aber nicht
erlautert.” Die kanonische Billigkeit
hat nicht wie die Dispens das Zusam-

“menwirken von Amtstrager und ein-

zelnem Gldubigen im Blick, sondern
die Entscheidung des Amtstrégers. Sie
fordert von ihm, bei der Rechtsfindung
und Rechtsanwendung die Ortlichen,
zeitlichen und personlichen Umstande
der und des Einzelnen zu beriicksich-
tigen, um dem beziehungsweise der
Glaubigen eine hohere als die reine
Buchstabengerechtigkeit widerfahren
zu lassen. Bemerkenswerterweise wird
in c. 221 § 2 als Grundrecht jedes, jeder

» W. Kerber, Autonomiestreben und Vorbehalte gegeniiber Institutionen, in: Zwischen Loyalitat und
Widerspruch. Christsein mit der Kirche, hg. v. J. Griindel u.a., Regensburg 1993, 51-72, 68.
® cc.19,122,221§2,2718§3,686§3,702§2, 1148 § 3, 1446 § 2, 1752 CIC.



370

Demel/Schutzmantel oder Zwangsjacke?

Glaubigen festgehalten, dass alle Ge-
richtsurteile in der katholischen Kirche
nicht nur nach Recht, sondern auch
nach Billigkeit geféllt werden miissen.
Strafmildernde oder gar strafbefreien-
de Urteile sind Paradebeispiele fiir die
kanonische Billigkeit.

c) Die Epikie

Streng genommen ist Epikie kein recht-
liches, sondern ein moralisches Prin-
zip. Denn Epikie ist die Tugend der
Gewissensselbstéandigkeit. Daher ist es
auch nicht verwunderlich, dass der
Begriff der Epikie im CIC nicht vor-
kommt. Dennoch spielt die Epikie seit
eh und je auch in der Rechtsanwen-
dung eine grofle Rolle. Hier meint sie
namlich die Anforderung an die und
den Einzelnen, situations- und sachge-
recht zu entscheiden, eventuell auch
gegen das gesetzte Recht. Adressat der
Epikie ist also nicht der Amtstrager
oder das Zusammenwirken von Amts-
traiger und Glaubigen, sondern der
Glaubige und die Glaubige selbst. Die
Epikie richtet an sie den Appell, eigen-
stindig die Entscheidung zu treffen,
inwieweit das konkrete Gesetz fiir
sie oder ihn gilt. Der Gedankengang,
der bei der Anwendung der Epikie
gilt, lautet: Wenn der Gesetzgeber all
die Umstinde des konkreten Falles
- gekannt hitte, hitte er ihn von der
konkreten Gesetzesverpflichtung aus-
genommen. Insofern kann die Epikie
auch als die , Korrektur eines Gesetzes"
verstanden werden. Allerdings darf
diese Korrektur nicht nach irgendwel-
chen Kriterien, sondern muss nach
denen des Gesetzgebers erfolgen, das
heifit das Gesetz wird in der konkreten

Situation so verbessert, wie es der Ge-
setzgeber getan hatte, wenn er selbst
da gewesen ware. Zielpunkt der Epikie
ist also nicht ein Handeln gegen Recht
und Gesetz, sondern ein Handeln nach
bestem Wissen und Gewissen, unab-
hingig vom jeweiligen Gesetz bezie-
hungsweise iiber das jeweilige Gesetz
hinaus.*

Mit Hilfe dieser drei elastischen bezie-
hungsweise dynamischen Rechtsprin-
zipien wird bereits ein Teilaspekt der
ndchsten und letzten Rahmenbedin-
gung verwirklicht.

In einem vierten Schritt ist den ver-
schiedenen Ebenen des Rechts hinrei-
chend Rechnung zu tragen. Die kon-
krete Rechtsvorschrift, das konkrete
Gesetz ist stets mit den iibergeordneten
Rechtsprinzipien der hoheren Gerech-
tigkeit, der sogenannten Metaebene
des Rechts und des Kirchenrechts in
Verbindung zu bringen. Konkret be-
deutet dies: Eine rein positivistische
Rechtsanwendung, die nur und direkt
den Buchstaben des Gesetzes befolgt,
greift viel zu kurz. Vielmehr ist eine
prdpositive Rechtsanwendung not-
wendig, die priift, ob der Wortlaut des
Gesetzes den iibergeordneten Rechts-
prinzipien entspricht wie dem Frieden
und der Freiheit, aber auch der Gerech-
tigkeit, Rechtssicherheit und Zweck-
maéBigkeit sowie dem Wohl der
Gemeinschaft und des/der Einzelnen.
Je nach dem Ergebnis der Priifung
wird dann ein verantworteter Gehor-
sam beziehungsweise Ungehorsam ge-
leistet. Speziell im Kirchenrecht muss
aber der prépositiven Rechtsanwen-
dung noch die theologische Riickbin-
dung vorgeschaltet werden, muss noch

* Vgl. dazu G. Virt, Die vergessene Tugend der Epikie, in: Geschieden — wiederverheiratet — abgewie-
sen? Antworten der Theologie, hg. v. Th. Schneider, Freiburg i. Br. 1995, 267-283; ders., Epikie — ver-
antwortlicher Umgang mit Normen. Eine historisch-systematische Untersuchung zu Aristoteles,
Thomas von Aquin und Franz Suarez, Mainz 1983.



Demel/Schutzmantel oder Zwangsjacke?

371

eine weitere Metaebene des Rechts,
namlich die theologische Grundlegung
des Gesetzes beachtet werden. Deshalb
kann hier gleichsam von einer theo-
logisch riickgebundenen prépositiven
Rechtsanwendung gesprochen wer-
den. Sie versucht, konsequent dem
theologischen Fundament des Kirchen-
rechts dadurch gerecht zu werden,
dass jede Rechtsvorschrift an den zen-
tralen Glaubensiiberzeugungen und
Lehren der katholischen Kirche gespie-
gelt und iiberpriift wird wie zum Bei-
spiel an den Glaubenslehren von der
Kirche als Heilsgemeinschaft Gottes
und der Menschen, vom Glaubenssinn
aller Glaubigen, vom gemeinsamen
und besonderen Priestertum. Werden
dabei theologische Fragwiirdigkeiten
oder Widerspriiche festgestellt, sind
diese im Sinne der Theologie zu 16sen.
Erst die theologisch riickgebundene
Gesetzesvorschrift wird mit den iiber-
geordneten Rechtsprinzipien, also der
Metaebene des Rechts konfrontiert.
Gegebenenfalls sind im Anschluss da-
ran fiir die konkrete Situation die
theologischen Rechtsprinzipien der
Dispens, kanonischen Billigkeit oder
Epikie anzuwenden. Langfristig sind
gesetzliche Verbesserungsmoglichkei-
ten und Reformmodelle zu entwickeln,
indem zum Beispiel bestehende Ge-
setze gedndert, gestrichen oder auch
neue hinzugefiigt werden.

5. Die Frage nach der Durchsetz-
barkeit von (kirchlichem) Recht

Ziel jeder Rechtsordnung ist es, Ge-
rechtigkeit zu verwirklichen. Als per-
sonale Tugend beinhaltet die Gerech-

tigkeit ,nicht blofs, das Gerechte zu
tun, sondern es aus einer bestimmten
Gesinnung heraus, namlich deshalb zu
tun, weil es gerecht ist, und nicht etwa
deshalb, weil man andernfalls bestraft
oder sozial gemieden wiirde”.* Ware
das nicht allgemeine Uberzeugung
in Gesellschaft und Kirche, hitte es
zum Beispiel wenig Sinn, weiterhin an
der Formulierung von Menschenrech-
ten festzuhalten. Denn deren ,Miss-
achtung kann vom Vélkerrecht nur in
seltenen Fallen mit Sanktionen belegt
werden. Die Durchsetzungsmoglich-
keit der Menschenrechte hat mit ih-
rer inhaltlichen Normierung und der
Plausibilitat ihrer Notwendigkeit nicht
Schritt halten koénnen.”* Dennoch
fiihlt sich die Mehrheit der Menschen,
Volker und Staaten an die Beachtung
der Menschenrechte gebunden. Diese
Tatsache ist ein eindrucksvoller Be-
leg dafiir, dass das Recht ,in den ent-
scheidenden Stunden nur vom sitt-
lichen Impuls getragen [wird]. Vom
Sittlichen her erhilt es die dréangende
und iiberzeugende Kraft. ... Eine auf
sich allein angewiesene Rechtsordnung
kénnte zwar mit rechtlichem Zwang,
sofern die Machtmittel ausreichen,
sich durchsetzen. Von einem lebenden
Recht kénnte aber keine Rede sein. Ein
in sich isoliertes Recht wére nicht
mehr als eine stets auswechselbare
Ordnung, die nur solange Geltungs-
kraft besitzt, als Autoritit und Macht
sie gewahrleisten.”*

Eine Rechtsordnung, die als reine
Zwangsordnung verwirklicht wird, hat
also keinen dauerhaften Bestand. Al-
lerdings gilt auch umgekehrt: Eine
Rechtsordnung ohne jegliche Zwangs-

* 0. Hiffe, Moral und Recht. Eine philosophische Perspektive, in: StdZ 198 (1980), 111-121, 120.
2 F. Wolfinger, Die Religionen und die Menschenrechte. Eine noch unentdeckte Allianz, Miinchen

2000, 11.

3 K. Peters, Recht und Sittlichkeit, in: IkZ Communio 1 (1972), 341-354, 346.



372

Demel/Schutzmantel oder Zwangsjacke?

mittel kann ebenso wenig langfristig
bestehen. Denn die grundlegenden
Werte und Giiter einer Gemeinschaft
konnen nur dann durch das Recht ge-
schiitzt werden, wenn die Rechts-
gemeinschaft fdhig ist, gegen deren
Missachtung wirkungsvoll vorzuge-
hen. Zwar muss es Ziel jeder Rechts-
gemeinschaft sein, dass ihre Gesetze
nicht nur aus Angst vor Strafe einge-
halten werden, sondern auch aus freier
Einsicht in deren Sinnhaftigkeit. Doch
darf die Verbindlichkeit der gesetzli-
chen Vorschriften nicht von der indi-
viduellen Einsicht in deren Sinnhaftig-
keit abhidngig gemacht werden, son-
dern muss durch die Androhung von
Zwangsmafinahmen gesichert werden.
Der Rechtszwang ist ein unerléssliches
Instrument, die Ernsthaftigkeit des Wil-
lens zum wirksamen Schutz der exis-
tenziellen Giiter und Werte der Ge-
meinschaft zum Ausdruck zu bringen.

Wie eine lebendige Rechtsordnung
nicht ohne Moral auskommt, so kann
sie auch nicht auf den Zwang verzich-
ten. Das Zusammenspiel von Moral
und Zwang kann nur dann und so
gelingen, dass zwar die Rechtsordnung
als Ganze von einem Zwangscharakter
gepragt ist, nicht aber jede einzelne
Norm. Eine Norm erhilt also nicht
erst dadurch Rechtscharakter, dass sie
zwangsbewehrt ist, sondern dadurch,
dass sie Teil eines Normgefiiges ist, das
als Ganzes zwangsbewehrt ist.* Nicht
ob in jedem Einzelfall Sanktionen vor-
gesehen sind und/oder verhdngt wer-
den, ist entscheidend, sondern dass die
Rechtsordnung als Ganze so mit Sank-
tionen ausgestattet ist, dass sie im
Grofien und Ganzen eingehalten wird,

das heifSt, dass sie im Notfall mit Hilfe
der Sanktionen durchgesetzt werden
kann.* ,Das wiederum bedeutet zum
einen, dass es gar nicht so sehr darum
geht, dass das gesetzlich Gebotene
beziehungsweise Verbotene unmittelbar
mit physischer Gewalt erzwungen
wird; in den meisten Fillen geht es nur
darum, dass derjenige, der gegen ein
rechtliches Gebot oder Verbot verstoit,
damit rechnen muss, dass ihn mogli-
cherweise eine eventuell vorgesehene
Sanktion trifft.”* Mit dem Rechts-
zwang werden somit zwei Ziele ver-
folgt. Vordergriindig und unmittelbar
soll vor der Tat abgeschreckt werden;
mittelbares und langfristiges Ziel ist
es, auf die Motivation des Taters und
der Taterin einzuwirken und dadurch
nicht nur seine beziehungsweise ihre
momentan geplanten, sondern auch
seine beziehungsweise ihre kiinftigen
Handlungen zu beeinflussen. Beim
Rechtszwang wird also vor allem auf
seine Signalwirkung und auf seine vor-
beugende Ausstrahlungskraft gebaut.
»Eine so verstandene Erzwingbarkeit
macht es nicht zu einer reinen Zwangs-
ordnung; das Recht wird vielmehr im
Regelfall deshalb befolgt, weil die sittli-
che Verpflichtung zur Befolgung ge-
rechter Rechtsnormen wahrgenommen
wird. Dies ist auch notwendig, weil
,jede Machtordnung ... auf die Dauer
von der Anerkennung der ihr Unter-
worfenen’ lebt.” ¥

Im kirchlichen Recht wird dieser Tatsa-
che dadurch Rechnung getragen, dass
Strafen nur als letzte MafSnahme vorge-
sehen sind. So ist im kirchlichen Ge-
setzbuch vorgeschrieben, dass im kon-
kreten Fall erst dann zum Rechtsmittel
der Strafen gegriffen werden darf,

* Vgl. Miiller, Der Rechtsbegriff im Kirchenrecht 317.

* Vgl. ebd. 332.
* Ebd. 318.
¥ Ebd. 318.



Demel/Schutzmantel oder Zwangsjacke?

373

wenn weder durch geschwisterliche
»+Ermahnung noch durch Verweis noch
durch andere Wege des pastoralen
Bemiihens ein Argernis hinreichend
behoben, die Gerechtigkeit wiederher-
gestellt und der Tater gebessert wer-
den kann” (c. 1341). Deshalb kann auch
ein kirchlicher Richter ,nach seinem
Gewissen und klugen Ermessen” selbst
dann, wenn ,das Gesetz anordnende
Worte verwendet, ... von der Verhan-
gung einer Strafe absehen oder eine
mildere Strafe verhidngen oder eine
Buflie auferlegen, wenn der Schuldige
gebessert ist und das Argernis behoben
hat” (c. 1344). In beiden Rechtsnormen
kommt deutlich zum Ausdruck, dass
die kirchliche Zwangsmafinahme aus-
schliefllich subsididren Charakter hat
und das doppelte Ziel verfolgt, einer-
seits die Glaubensgemeinschaft in
ihrem Bestand zu schiitzen und zu
erhalten, andererseits den Straftiter
zur Umkehr zu bewegen.

Deas fiir eine lebendige Rechtsordnung
notwendige Zusammenspiel von Mo-
ral und Erzwingbarkeit macht die be-
liebte Frage hinfallig, ,ob der Ver-
pflichtungscharakter ethischer Forde-
rungen mehr zu bewirken vermag als
die Sanktionen des Rechts. Eine reali-
stische Einschatzung weif3, dass beides
notwendig ist.”* Denn nur mit beiden
zusammen kann das Dilemma vermie-
den werden, das jeder Gemeinschaft
droht: ,Wenn die Gesetze keine Bestin-
digkeit haben, kann man ihnen kein
Vertrauen schenken. Wenn sie jedoch
keine Verdnderung erméglichen, dann
schliefen sie die Menschen gewisser-
mafien wie in einem Geféngnis ein.”*

Recht in der Kirche als
unerlissliche, aber nicht wichtigste
Dimension der Kirche

Soll und will katholische Kirche eine
lebendige und einladende Wirklichkeit
im Dienst des Heils der Menschen sein,
braucht sie rechtliche Normen, darf
diese aber nicht zum Allheilmittel oder
alleingiiltigen Mafistab erheben. Die
rechtlichen Strukturen miissen viel-
mehr so gestaltet sein und werden,
dass sie fiir das Wirken des Heiligen
Geistes und die Antwort des Menschen
offen sind und bleiben. ,Recht [hat] die
tragende, stiitzende Aufgabe eines Ske-
letts, ohne das Lebewesen nicht sein
konnen. Das Skelett soll ja nicht sicht-
bar, aber es muss da sein. So hat das
Recht zu stiitzen, Formen zu bieten,
zu dienen, zu helfen, anzuspornen, Le-
bensart zu beeinflussen, Ordnung zu
sichern, jedem Glied des Volkes Gottes
das Seine zuzuteilen, auf dass das
christliche Leben verwirklicht, das Heil
gefunden, die Kirche als Stadt auf dem
Berge sichtbar und die Jiingerschaft
Christi zum durchwirkenden Sauerteig
dieser Welt werde.”* Entscheidend ist,
dass auf der Grundlage von Recht die
vielfaltigen Dimensionen der Kirche so
zum Tragen kommen, dass eine Kirche
entsteht, die nach dem Willen Gottes ist
und den Bediirfnissen der Menschen in
ihrer Zeit und Kultur entspricht. Das
wiederum kann aber nur gelingen,
wenn die Rechtsnormen nicht nur von
der kirchlichen Autoritit im Allein-
gang, sondern von der Kirche als dem
gesamten Volk Gottes gemeinsam her-
vorgebracht und gestaltet werden. Wo
und wenn die Verantwortung vor der

* Wo(l%?nger, Die Religionen und die Menschenrechte 13f.
# L. Orsy, Das Spannungsverhaltnis zwischen Bestdndigkeit und Entwicklung im kanonischen Recht,

in: DPM 8/1 (2001), 299-313, 300f.
# Scheuermann, Die Rechtsgestalt der Kirche 77.

RN ST BN



374

Demel/Schutzmantel oder Zwangsjacke?

und fiir die Rechtskultur in der Kirche
von allen Gliedern gemeinsam wahr-
genommen wird, und zwar als Gabe
wie auch als Aufgabe, spricht vieles
dafiir, dass Rechtsforderungen weder
nach Belieben und Willkiir eingesetzt
noch als Zwangsjacke zur Durchset-
zung der Macht verwendet oder emp-
funden werden. Vielmehr werden
dann die treffenden Worte von Papst

Paul VI. nicht mehr nur Zielvorgabe
sein, sondern auch erfahrbare Realitat
werden: ,Recht in der Kirche ist nicht
Hindernis, sondern pastorale Hilfe; es
totet nicht, sondern macht lebendig.
Seine Hauptaufgabe ist es nicht, zu
unterdriicken, zu hemmen oder gegen
etwas anzugehen, sondern es soll anre-
gen, fordern, behiiten und den echten
Freiheitsraum schiitzen.”*

" Ansprache Papst Pauls VI. am 19.02.1977 an den Internationalen Kongress fiir Kirchenrecht anlass-
lich der 100-Jahr-Feier der Kanonistischen Fakultdt der Gregoriana, in: OR (D) Wochenausgabe in

deutscher Sprache vom 18. Mérz 1977, 4-5.

i)
£
o

(=]
@
=

Ao

Vs

g"',a‘

Sabine Demel

Mitmachen - Mitreden - Mitbestimmen
Grundlagen, Moglichkeiten und Grenzen

in der katholischen Kirche

172 Seiten, kart.

DM 17,41/€ 8,90

ISBN 3-7867-8379-9

In den entscheidenden Momenten des kirchlichen Le-
bens scheinen alle Entscheidungen streng hierarchisch
getroffen zu werden. Warum ist das so? Kann es auch
anders gehen? Welches Ausmaf an Mitwirkung, Mit-
sprache und Mitverantwortung kann, darf und muss es
in der katholischen Kirche geben?

Sabine Demel (Hg.)

b Mehr als nur Nichtkleriker:

Die Laien in der katholischen Kirche
160 Seiten, kart.

DM 36,~/ab 1.1.2002 € 18,90

ISBN 3-7917-1771-5

Verlag Friedrich Pustet @
D-93008 Regensburg




