24 ThPQ 150 (2002) 2434

RUDOLF ENGLERT

Religionspddagogik — ein Fremdkorper
im theologischen Studium?

Der Druck wichst, dass auch ein universitires Studium primdr der Berufsausbildung zu
dienen habe. Da vor allem der Religionsunterricht das zukiinftige beruﬂz'che Betitigungs-
feld vieler Theologie-Studierender ist, bekommt die Religionspidagogik ein umso grofSeres
Gewicht. Dass sich dieses Fach aber selbst nicht nur als Anwendungswissenschaft ver-
steht, zeigt der Professor fiir Religionspidagogik an der Universitit Essen und begriindet

zugleich den theologischen Charakter seiner Disziplin. (Redaktion)

1. Die Theologie in den Turbulenzen
universitirer Reformen

Die Hochschullandschaft befindet sich
zur Zeit in einem tiefgreifenden, ja
teilweise geradezu turbulenten Prozess
der Umstrukturierung. Das gilt fiir
Osterreich nicht weniger als fiir
Deutschland. Der eigentliche Motor
dieser Umstrukturierung sind nicht
tiefschiirfende Bildungskonzepte und
grofsangelegte Reformstrategien, son-
dern Okonomisierungs- und Interna-
tionalisierungstendenzen. Diese haben
binnen kurzer Zeit einen maéchtigen
Handlungsdruck erzeugt. Im Zuge die-
ser Tendenzen miissen die Hochschu-
len, die verschiedenen Ficher und
letztlich jeder einzelne Dozent (jede
einzelne Dozentin) heute nachweisen
konnen, dass sie 1. eine gesellschaftli-
che Leistung erbringen, die tatsichlich
gefragt ist (Stichwort ,Auslastungs-
quote”), dass diese Leistung 2. nicht
auch mit geringeren Mitteln, in kiirze-
rer Zeit und an einem anderen Stand-
ort zu bewerkstelligen ist (Stichwort
,Effizienzkontrolle”), dass sie 3. im na-
tionalen und internationalen Wettbe-
werb um Forschungsprojekte, Drittmit-
tel und die fihigsten Student/innen
und Nachwuchswissenschaftler/innen

bestehen koénnen (Stichwort ,Centers
of excellence”) und dass sie 4. im Zu-
ge einer umfassenden Flexibilisierung
allen Lebens und Arbeitens moglichst
unaufwendig in kontextiibergreifende
Systeme integrierbar sind (Stichwort
»+Modularisierung”). Alle vier Punkte
unterliegen selbstredend einer Art
»evaluation permanente”. Diese Verdn-
derungen sind keineswegs ganz unsin-
nig. Sie fithren in ihrer Biindelung und
in der fast panikartigen Hektik, mit der
sie vielerorts vollzogen werden, aber
auch zu problematischen und spéter
moglicherweise nur schwer wieder
korrigierbaren Weichenstellungen.

Auch die theologischen Einrichtungen
an staatlichen Hochschulen wurden
von diesem Umstrukturierungsprozess
voll erfasst. Und man wird ehrlicher-
weise sagen miissen, dass der Zwang
zur Legitimation (wird der Theolo-
giestandort XY tatsdchlich noch ge-
braucht?) und zur Publizitit (eigener
JInternet-Auftritt”, regelméflige For-
schungsberichte, Offenlegung einge-
worbener Drittmittel usw.) hier einen
erheblichen Innovationsschub erzeugt
hat: Es wurden neue Ausbildungsgén-
ge geschaffen, deutlichere lokale Pro-
file entwickelt, Vernetzungen mit ande-
ren Fachern vorangebracht, drittmittel-



Englert/Religionspadagogik - ein Fremdkorper im theologischen Studium? 25

finanzierte Forschungsprojekte initiiert
usw.! Dariiber hat sich freilich auch
das Gesicht theologischer Arbeit selbst
verdandert. Unter Okonomisierungsge-
sichtspunkten reformierte Strukturen
lassen die in diesen Strukturen verhan-
delten Inhalte nicht einfach unbehel-
ligt. Die Frage ,Wozu seid ihr eigent-
lich gut?” und: ,,An welchen Standards
orientiert ihr die Qualitit eurer Ar-
beit?” erheischt nun einmal Auskiinfte,
die sich in die vorfindlichen Plausibi-
lititsgefiige halbwegs zwanglos ein-
ordnen lassen und jedenfalls nicht erst
vor dem Hintergrund groflangelegter
Soteriologien verstandlich sein diirfen.
So gerat die Theologie in die Gefahr,
die eigene Unentbehrlichkeit durch
den Rekurs auf die Niitzlichkeit von
Religion und Glaube zu demonstrieren
und dabei unversehens selbst , markt-
formig” zu werden.? Aber nicht nur die
Inhalte, auch die Formen, in denen sich
wissenschaftliche und speziell auch
theologische Arbeit vollzieht, haben
sich einschneidend gewandelt. Der
Typus des einsam am Schreibtisch zu
vollig frei gewdhlten Spezialfragen
forschenden Gelehrten, der in seinen
Lehrveranstaltungen dann den akade-
mischen Nachwuchs an den Friichten
seines Forscherfleifes partizipieren
lasst, gehort der Vergangenheit an. Es
gibt nunmehr einen fast unausweichli-
chen (in vieler Hinsicht sicherlich auch
heilsamen) Zwang zur Kooperation,
zur Interdisziplinaritét, zur Internatio-
nalisierung, zur Effizienzsteigerung,
zur Ver-Offentlichung im engeren und
weiteren Sinne. Es gilt, sich {ibergeord-
neten Anforderungen zu stellen: eine
inhaltlich durchdachte Konsekutivitét
der Studienangebote so wie moglichst

kurze Studienzeiten und moglichst ho-
he Abschlussquoten auszuweisen, die
iiber Spezialdiskurse hinausreichende
Relevanz der eigenen Konzepte zu
demonstrieren, und mehr und mehr
auch: deutlichere Beziige zu den von
den Studierenden anvisierten Berufs-
feldern herzustellen. All dies hat den
Modus universitiren Theologie-Trei-
bens bereits deutlich verdndert und
wird ihn weiter verandern.

2. Droht die Theologie padagogisch
verzweckt zu werden?

Gerade durch die Forderung nach ei-
nem stirkeren Arbeitsmarkt- und Be-
rufsbezug werden auch solche theo-
logischen Fakultiten, in denen der
Lehrernachwuchs bislang insgeheim
als Zweite-Klasse-Klientel betrachtet
wurde, mit Nachdruck an jenes Hand-
lungsfeld verwiesen, das den von der
Zahl der Studierenden her mit Ab-
stand wichtigsten Applikationszusam-
menhang theologischer Reflexion dar-
stellt: den schulischen Religionsunter-
richt. Womit sich zwangslaufig auch
die Rolle derjenigen theologischen Dis-
ziplin wandelt, der das Bedenken die-
ses Handlungsfeldes in besonderer
Weise aufgetragen ist: der Religions-
padagogik. Es legt sich die Annahme
nahe, dass die Religionspadagogik von
den angesprochenen Verdnderungen
unter allen theologischen Fiachern am
starksten profitieren wird. Seit einiger
Zeit schon ist in einschldgigen Reform-
dokumenten von Kultusministerien,
Expertenkommissionen und Lehrerbil-
dungszentren von einer notwendigen
Starkung der Fachdidaktiken die Rede.

' Vgl. z.B. U. Winkler, Mut zur Selbstbehauptung. Die Theologischen Fakultdten in Osterreich zeigen

Profil: Herder Korrespondenz 55 (2001) 465-470.

? Vgl. zu dieser Problematik Th. Ruster, Der verwechselbare Gott, Freiburg 2000.



26 Englert/Religionspadagogik — ein Fremdkorper im theologischen Studium?

Es ist nicht unvorstellbar, dass dies bei
manchen Vertreter/inne/n anderer Dis-
ziplinen die Befiirchtung weckt, es
konnte dadurch das hegemoniale Ge-
fiige einer klassischen Fakultét in Un-
ordnung geraten. Vor dem Hintergrund
der geschilderten Verdnderungen an
den Hochschulen werden jedenfalls
die Fécherstruktur der Theologie und
das Zueinander der verschiedenen
theologischen Disziplinen neu zu be-
denken sein.

In Anbetracht dieser Entwicklungen
ist es kein Wunder, wenn Klagen laut
werden, das Studium der Theologie
drohe mehr und mehr padagogisch
uberformt und didaktisch funktiona-
lisiert zu werden. Ist nicht, so wird
gefragt, ein universitares Studium und
ganz besonders das der Theologie von
anwendungsbezogenen oder gar aus-
bildungspraktischen Gesichtspunkten
weitgehend freizuhalten und zunéchst
einmal als ein Reflexionsprozess zu be-
greifen, der seinen Zweck in sich selbst
hat? Lauft man nicht Gefahr, sich von
der Frage: ,Was bedeutet dieser Text,
diese Aussage, diese Glaubensiiber-
zeugung, diese Forderung fiir mich?”
allzu schnell dadurch zu dispensieren,
dass man auf die Interessen und Per-
spektiven der Schiilerinnen und Schii-
ler oder anderer ,Klienten” reflektiert:
Werden sie damit etwas ,anfangen”
konnen? Ja, ist nicht eigentlich schon
die Frage: ,,Was bedeutet all dieses fiir
mich?” beziehungsweise ist nicht der
zunehmend grofiere Raum, den sich
diese Frage in der theologischen Arbeit
verschafft hat, bereits ein problemati-
sches Zugestindnis an postmoderne
Individualisierungs- und Subjektivie-
rungsprozesse? Muss nicht zunédchst

einmal ganz losgel6st von solchen per-
sonlichen Adaptionsmoglichkeiten al-
lein und beherrschend die Frage im
Mittelpunkt stehen diirfen: Was bedeu-
tet dieser Text, diese Aussage, dieses
Ereignis usw. im urspriinglichen Ent-
stehungszusammenhang? Verhindert
das besorgte Schielen auf mogliche
Briickenschldge zu aktuellen Problem-
lagen und persoénlichem Relevanzemp-
finden nicht letztlich sogar wirkliches
Fremdverstehen?’® Alle diese Anfragen
gipfeln in der Sorge, dass seridse Theo-
logie zukiinftig kaum noch méglich
sein werde, wenn sich die Frage nach
deren Brauchbarkeit in ganz bestimm-
ten berufspraktischen Verwendungs-
zusammenhéngen schon in die ersten
Semester vordrangt.

Wie also sollten sich Wissenschaft und
Ausbildung, theoretisches und prak-
tisches Interesse, Theologie und Di-
daktik zueinander verhalten? Diese
Frage erweist sich als ein Kernproblem
der Reform von Universitdt und theo-
logischem Studium. Soll man den
konsekutiven Ansatz eines strikt ge-
schiedenen Nacheinanders von wis-
senschaftlicher und berufspraktischer
Ausbildung vertreten und dement-
sprechend sagen: Fragen der berufli-
chen Praxis haben in einem wissen-
schaftlichen Theologiestudium nichts
verloren (beziehungsweise allenfalls
als gelegentlich herangezogenes Illus-
trationsmaterial)? Oder soll man sich
fir den integrativen Ansatz einer
durchgédngigen Verzahnung theoreti-
scher und praktischer Perspektiven
aussprechen und in der Konsequenz
dessen fordern, dass praktische Fra-
gen in einem reformierten Studium die
Inhalte und Formen theologischer Ar-

3 Sehr tiefsinnig ist dieses Problem reflektiert bei U. Greiner, Der Spur des Anderen folgen? Religions-
pidagogik zwischen Theologie und Humanwissenschaften, Miinster 2000.



Englert/Religionspadagogik — ein Fremdkérper im theologischen Studium? 27

beit von Anfang an mit bestimmen soll-
ten? Aus diesem Hintergrund ist zu
fragen: Wie verortet sich die gegen-
wirtige Religionspadagogik eigentlich
selbst im Spannungsfeld dieser Mog-
lichkeiten?

3. Zum aktuellen Selbstverstindnis
der Religionspadagogik

Ziemlich genau vor dreifsig Jahren,
1971, erschien ein von Giuinter Stachel
und Wolfgang G. Esser herausgege-
bener Sammelband mit dem Titel
»~Was ist Religionspadagogik?“* In die-
sem Buch wird von einer normativen
Leitbildpadagogik Abschied genom-
men (Erich Feifel), das Ende einer
theorielosen Religionspadagogik kon-
statiert (Eugen Paul) und nach der
»Stellung der Religionspadagogik im
Rahmen einer theologischen Fakultét”
gefragt (Hans-Dieter Bastian). Nach ih-
rem allméhlichen Abldsungsprozess
von einer angewandten Dogmatik préa-
sentiert sich die Religionspadagogik
hier mit einem neuen, gewachsenen
Selbst-Bewusstsein, sozusagen auf Au-
genhohe mit den anderen theologi-
schen Disziplinen. In den darauf fol-
genden drei Jahrzehnten hat sie ihren
wissenschaftlichen Eigenstand bestidn-
dig weiter fundamentiert und ausge-
baut. Die in der Geschichte der Prakti-
schen Theologie deutlich erkennbare
Tendenz, den Gegenstandsbereich iiber
rein professionsbezogene Fragestellun-
gen und ekklesiozentrische Konzepte
hinaus auszuweiten, wurde fortge-
schrieben. Dadurch gelangte die Reli-

gionspadagogik zu einem erheblich
umfassenderen Verstdndnis ihrer Auf-
gabe — beispielsweise durch deren Be-
grindung in einem allgemeinen Reli-
gionsbegriff® oder einem diakonischen
Verstandnis kirchlichen Bildungsen-
gagements.

a) Dies bedeutete aber keineswegs die
Verabschiedung aus den Zusammen-
hiangen konfessioneller Theologie
und kirchlicher Praxis. Im Gegenteil:
Die Religionspddagogik wurde sich
- in Aufnahme von Perspektiven
wegweisender praktisch-theologi-
scher Studien (zum Beispiel von N.
Mette, W. Fiirst, H. Luther)® — der
theologischen Dignitat ihrer Arbeit
zunehmend mehr bewusst. Norbert
Mette hat diese Entwicklung in dem
programmatischen Schlagwort ,Von
der Anwendungs- zur Handlungs-
wissenschaft” pragnant zusammen-
gefasst. Praktischer Theologie geht
es demnach nicht einfach darum,
die Mittel zu reflektieren, wie vorge-
gebene theologische Perspektiven
situationsangemessen (in Predigt, in
Religionsunterricht, in Gemeinde-
praxis usw.) zur Geltung zu bringen
sind, sondern es geht ihr genauso
auch darum, die in der Praxis christ-
lichen Handelns sich ereignenden
Erfahrungen mit dem Geist Gottes,
mit der Macht und Ohnmacht Got-
tes, fiir die theologische Glaubens-
reflexion fruchtbar zu machen. Die
Religionspddagogik hat in diesem
Zusammenhang ein deutliches Be-
wusstsein von der genuinen Theolo-
gizitit ihrer Arbeit ausgebildet.

* Vgl. G. Stachel/W.G. Esser, Was ist Religionspadagogik? Ziirich 1971
* Vgl. dazu den Ansatz des 1973-75 erschienenen Handbuches der Religionspddagogik (3 Bde., hrsg.

von E. Feifel u.a.).

¢ Vgl. N. Mette, Theorie der Praxis, Diisseldorf 1978; W. Fiirst, Praktisch-theologische Urteilskraft,
Zurich 1986; H. Luther, Religion und Alitag. Bausteine zu einer Praktischen Theologie des Subjekts,

Stuttgart 1992.



28

Englert/Religionspadagogik ~ ein Fremdkorper im theologischen Studium?

b)

<)

Die Religionspadagogik versteht sich
als die Theorie einer Praxis, und
zwar, weit {iber den Religionsun-
terricht hinaus, als Theorie christ-
lich-kirchlich verantworteten Erzie-
hungs- und Bildungshandelns. In
der Art und Weise, wie sie diesen
ihren Gegenstand empirisch analy-
siert, systematisch reflektiert und in
kommunikativem Austausch auch
zu verdndern versucht, beansprucht
sie, einschlégigen Standards wissen-
schaftlicher Arbeit zu geniigen. Sie
hat in der Vergangenheit grofie An-
strengungen unternommen, {iber
den Status einer aus bewéhrter Pra-
xis abgezogenen bloflen Meisterleh-
re hinauszukommen, und ist heute
bemiiht, sowohl die Analyse der
faktisch vorfindlichen als auch die
Orientierung einer zukiinftig wiin-
schenswerten Praxis Priifkriterien
einer reflektierten Methodologie zu
unterwerfen. Vor allem im Bereich
empirischer Forschung ist sie damit
in den vergangenen anderthalb Jahr-
zehnten ein grofles Stiick vorange-
kommen. Die Religionspadagogik
will also dezidiert mehr bieten als
nur eine Einiibung in handwerkliche
Kompetenzen oder das Vertrautma-
chen mit berufspraktischen Erfor-
dernissen. Sie erhebt fiir jhre Arbeit
sehr deutlich den Anspruch auf
Wissenschaftlichkeit.

Als Theorie einer Praxis kann sich
die Religionspadagogik allerdings
nicht auf die Interesselosigkeit blo-
Ber Deskription zurtickziehen, son-
dern muss auch handlungsorientie-
rende Funktionen iibernehmen. Sie
muss praktisch relevantes Wissen
produzieren und Perspektiven ent-
wickeln, wie religiose Erziehungs-
und Bildungspraxis in Kirche und
Gesellschaft den sich stindig wan-

delnden Gegebenheiten angemessen
Rechnung tragen kann. Sie darf sich
also nicht auf historische oder em-
pirische Grundlagenforschung oder
auf didaktische Globalkonzepte be-
schranken, sondern muss im Kon-
takt mit Praktiker/inne/n aus ver-
schiedenen Arbeitsfeldern aktuelle
Problemlagen religioser Erziehung
und Bildung bearbeiten. Ohne dass
sie sich dabei zu Rezeptologien ver-
stiinde, beansprucht die Religions-
padagogik fiir ihre Arbeit also auch
Praxisrelevanz.

4. Die strukturelle Antinomie der
Religionspidagogik

Keiner dieser drei von der Religions-
padagogik fiir ihre Arbeit geltend ge-
machten Anspriiche ist jedoch ganz
unbestritten:

- So gilt der Religionspadagoge in der
Theologie héufig vor allem als Spe-
zialist fiir lebensweltliche Gegeben-
heiten, fiir die Einstellungen ,der
Leute”, fiir Methoden, etwas ,hinii-
berzubringen” — aber eigentlich nicht
als jemand, der zur theologischen
Sachanalyse einen eigenen Beitrag
zu leisten hétte. Diese Vorbehalte ge-
geniiber der genuinen Theologizitat
religionspadagogischer Arbeit repro-
duzieren sich offenbar von Genera-
tion zu Generation und scheinen bis
heute Teil des ,heimlichen Lehr-
plans” theologischer Fakultiten zu
sein.

— Aus der Sicht ihrer nicht-theologi-
schen Nachbarwissenschaften wie
zum Beispiel der Padagogik, der
Soziologie oder der Psychologie ist
es hingegen gerade die Theologizitét
der Religionspadagogik, derentwe-
gen man sie misstrauisch bedugt.



Englert/Religionspadagogik — ein Fremdkorper im theologischen Studium? 29

Dass sich die Religionspadagogik als
ein Teil konfessionell gebundener
Theologie versteht, wird hier als eine
Form wissenschaftlich unzulédssiger
positioneller Festlegung empfunden
und fithrt zu teilweise erheblichen
Kommunikationsstérungen.

— Bestritten wird der Religionspada-
gogik schliefllich auch ihre Praxis-
relevanz, denn die meisten Prakti-
ker/innen verlangt es nicht nach
historischen Vergewisserungen, kon-
zeptionellen Diskussionen und weit
ausholenden Begriindungen, son-
dern schlicht und einfach nach Rat-
schlagen, wie mit konkreten Verle-
genheiten zum Beispiel im Religions-
unterricht oder in der Katechese um-
zugehen sei. Dass die Religionspada-
gogik fiir solche Situationen nicht
immer und meist nicht unvermittelt
Aussagen mit einem klaren Empfeh-
lungscharakter abgeben kann, stoft
- verstandlicherweise — hdufig auf
Unverstandnis.

Auf diesem Hintergrund ergibt sich fiir
die Religionspadagogik, was man viel-
leicht eine ,strukturelle Antinomie”
nennen konnte: Sie kann offensichtlich
die Akzeptanz keiner dieser drei An-
spriiche steigern, ohne dadurch die
Wertschédtzung ihrer Arbeit in anderen
relevanten Feldern zu gefdhrden. Das
Anforderungsprofil, mit dem sie als
universitdre Disziplin konfrontiert ist,
ist derartig spannungsvoll, dass es
so gut wie unmoglich erscheint, die
verschiedenen Erwartungen gleicher-
maflen zufriedenzustellen. Praktische
Theolog/inn/en und speziell auch Re-
ligionspaddagog/inn/en sitzen so in ge-
wisser Weise ,,zwischen allen Stiithlen”

(was anstrengend, aber auch sehr pro-
duktiv sein kann). Welche Implikatio-
nen hat das spannungsreiche Selbst-
verstindnis der Religionspadagogik
nun fiir die Verhaltnisbestimmung die-
ser Disziplin zur Theologie?

5. Modelle des Zueinanders von
Theologie und Religionspddagogik

Sehr grob lassen sich folgende Modelle
der Verhiltnisbestimmung von Reli-
gionspadagogik und Theologie unter-
scheiden:

a) Religionspidagogik als praktischer Ap-
pendix einer theologischen Prinzipien-
wissenschaft, als Kunstlehre von der
methodisch  geschickten Vermittlung
theologischer Erkenntnis in das Feld
christlich-kirchlicher Erziehungs- und
Bildungspraxis. Es liegt in der Konse-
quenz dieser Sichtweise, eine so ver-
standene Religionspidagogik aus dem
universitiren Theologiestudium aus-
zugliedern und Institutionen mit un-
mittelbar berufsvorbereitender Zielset-
zung (wie zum Beispiel Lehrersemi-
naren) zuzuweisen.

Unter den Fachvertreter/inne/n der
Religionspadagogik diirfte es gegen-
wirtig niemanden geben, der ein
solches anwendungswissenschaftli-
ches Konzept von Religionspéda-
gogik vertritt. Einige Systematische
Theologen hingegen zeigen mindes-
tens eine gewisse Nahe zu dieser
Auffassung, insofern sie davon aus-
gehen, dass sich didaktische Kon-
zepte aus der theologischen Analyse
ihres Materialobjektes mehr oder
weniger unmittelbar ableiten liefSen.”

7 Aus jlingster Zeit vgl. z.B. Th. Ruster, Die Welt verstehen ,geméas den Schriften”: Religionsunterricht
an hoheren Schulen 43 (2000) 189-203. Siehe dazu auch die Mitte der 1980er Jahre in den , Katecheti-
schen Blittern” gefiihrte Kontroverse um das Verhiltnis von Religionspadagogik und Dogmatik.



30

Englert/Religionspadagogik — ein Fremdkorper im theologischen Studium?

b)

Religionspadagogische Vermittlungs-
arbeit hdtte aus dieser Sicht allein
durch die — von der historischen und
systematischen Theologie geltend ge-
machten — Sachstrukturen ihres Ge-
genstandes bestimmt zu sein. Wenn
so der Religionspddagogik kein ei-
gener Beitrag zum inhaltlichen Ver-
standnis der in religidsen Lernpro-
zessen zu bearbeitenden Fragen zu-
getraut (beziehungsweise zugemu-
tet) wird, miisste (beziehungsweise
konnte) sie sich ganz auf die Frage
nach der methodischen Optimier-
barkeit von Vermittlungsprozessen
konzentrieren. Wiirde die religions-
padagogische Aufgabe so gefasst,
konnte die Theologie sie ohne Scha-
den fiir sich selbst aus dem Studium
ausgliedern und an aufleruniversi-
tdre Institutionen abtreten.

Religionspidagogik als Moment der
aller theologischen Arbeit immanenten
Verpflichtung zu Gegenwartsbezug und
Praxisrelevanz, als eine Art inneres
Prinzip aller theologischen Lehre und
Forschung. Dabei hitte es darum zu
gehen, die didaktischen Implikationen
der dem Kerygma als solchem eigenen
kommunikativen Tendenz durchgingig
herauszustellen. Die religionspidago-
gische Dimension theologischer Arbeit
brauchte dann im Studium nicht mehr
unbedingt auch noch in Gestalt eines
eigenen Faches ausdifferenziert zu wer-
den.

Bei dieser Sichtweise geht es nicht
etwa darum, in schlichter Ignoranz
gegeniiber den spezifischen Sachge-
setzlichkeiten pédagogischen Han-
delns aus dem Evangelium direkt
irgendwelche didaktischen Maximen
abzuleiten. Es wird vielmehr auf den
jeder bestimmten Didaktik voraus-
liegenden inneren Zusammenhang
von Glauben und Lernen abgezielt.

Denn auch wenn der Glaube als ein
personaler Akt nicht als die Frucht
padagogischer Anstrengung begrif-
fen werden kann und in diesem
Sinne nicht lernbar ist, ist er doch
ein auf das ganze Leben eines Men-
schen ausstrahlendes Ergriffenwer-
den durch das Wort Gottes und steht
als solches nicht einfach auflerhalb
padagogisch und psychologisch ver-
stehbarer Wirkungszusammenhén-
ge. Er 10st vielmehr vielfaltige Lern-
prozesse aus und unterliegt, als der
Glaube eines bestimmten Subjekts,
im Laufe lebensgeschichtlichen Wan-
dels auch selber — unter Umstdnden
tiefgreifenden — Metamorphosen.
Dieser Zusammenhang zwischen
Kontext- und Glaubenswandel gilt
nicht nur fiir die individuelle Bio-
graphie, sondern auch fiir die kol-
lektive Glaubensgeschichte. So ist
auch lebendige Theologie nichts an-
deres als Arbeit am Uberlieferungs-
prozess im Bewusstsein stindig neu
erforderlicher Adaptionen an sich
verdandernde Kontexte. Das Bemii-
hen, die Relevanz und die Wahrheit
christlichen Glauben je neu zu er-
kennen und anderen zu erschliefSen,
lasst sich als ein einziges grofies
Lernprojekt begreifen. Alle Theologie
héitte demnach einen elementaren
didaktischen Impetus, dem durch
einen reflektierten Gegenwarts- und
Praxisbezug auch entsprechend
Rechnung zu tragen wére. Wo der
hier angesprochene innere Zusam-
menhang zwischen Glauben und
Lernen, Theologie und Didaktik
kraftig herausgestrichen wird, wird
man sich nattirlich fragen, was dann
noch die spezifische Aufgabe der
Religionspadagogik sein kann und
ob es dieser als eines eigenen theo-
logischen Faches iiberhaupt noch
bedarf.



Englert/Religionspadagogik — ein Fremdkorper im theologischen Studium? 31

¢) Die Religionspidagogik als regionale
Piidagogik. Die Religionspidagogik ist
aus dieser Sicht nicht eine Disziplin der
Theologie, sondern der Erziehungswis-
senschaft. Ahnlich wie die Sexualpiida-
gogik, die Verkehrserziehung oder die
Moralpidagogik konnte man sie als re-
gionale Pidagogik bezeichnen. Im Zei-
chen radikalisierter religidser Pluralitiit
und in Entsprechung zur weltanschau-
lichen Neutralitit offentlicher Bildungs-
einrichtungen wire ihre primire Be-
zugswissenschaft nicht mehr eine kon-
fessionell gebundene Theologie, sondern
die Religionswissenschaft.

Aus dieser Sicht hat es eine Pada-
gogik, die Heranwachsenden zur
Miindigkeit in allen Bereichen ihres
Lebens verhelfen will, ganz selbst-
verstandlich auch mit Fragen reli-
gioser Erziehung zu tun. Nur dann,
wenn sie keine wesentliche Erfah-
rungsdimension menschlichen Le-
bens ausklammern, kénnen die von
der Padagogik initiierten Erzie-
hungs- und Bildungsprozesse den
Anspruch erheben, ,ganzheitlich”
zu sein. Die Betroffenheit durch ,Re-
ligion” gilt hier nicht als eine Frage
individueller Entscheidung, sondern
als etwas anthropologisch Univer-
sales: Mit Religion ist jeder ,immer
schon” konfrontiert. Dem Erzie-
hungswissenschaftler Fritz Oser zu-
folge lebt etwa auch ein Atheist sein
Leben im Horizont bestimmter fiir
ihn ,ultimater” Perspektiven.® Auch
er kann nicht anders, als sich zur
Dimension des Religidsen irgendwie
zu verhalten und irgendeine Form
elementaren Glaubens auszubilden.
Ein solch elementarer ,,Glaube”, den
James Fowler im Unterschied zu ei-
nem inhaltlich explizierten ,belief”

mit dem Begriff ,faith” bezeichnet,’
ist gewissermafien unausweichlich.
Dementsprechend gehort seine Be-
arbeitung genauso in einen wirklich
allgemeinen Erziehungs- und Bil-
dungsauftrag mit hinein wie zum
Beispiel die Forderung ethischer
oder &sthetischer Entwicklung. Und
es ist aus dieser Sicht im Bereich
der Religion auch genauso moglich
wie in den anderen Dimensionen
menschlichen Lebens, Entwicklungs-
stufen mehr oder weniger kompe-
tenten Urteilens und Sich-Verhal-
tens voneinander zu unterscheiden.
Das heifit, es lielen sich in diesem
Feld padagogische Forderungs- und
unterrichtliche ErschlieSungsbemii-
hungen durchaus auch ohne Riick-
griff auf irgendeine Konfession oder
eine positionelle Theologie zielori-
entiert planen und durchfiihren. Ko-
operationspartnerin fiir eine solche
allgemeine Religionspadagogik wa-
re naturgemafl eher die Religions-
wissenschaft als eine konfessionelle
Theologie.

d) Religionspiidagogik als ein wichtiges

Moment der fiir die Theologie indispen-
sablen Reflexion auf den Bewdihrungs-
zusammenhang christlichen Glaubens.
Die Praxis gelebten Glaubens, in Ge-
meinde erprobter Nachfolge und von
Christ/inn/en in der Offentlichkeit wahr-
genommener Verantwortung werden hier
als Erfahrungszusammenhiinge begriffen,
in denen christlicher Glaube nicht nur
lernend rezipiert, sondern auch kritisch
angefragt, lebenspraktisch erprobt und
kontextuell reinterpretiert wird. Reli-
gionspidagogik wird hier als ein Fach
Praktischer Theologie und als Teil der
theologischen Gesamtaufgabe betrachtet.

® Vgl. F. Oser/P. Gmiinder, Der Mensch — Stufen seiner religiosen Entwicklung, Ziirich 1984, 61ff.
° Vgl. ]. Fowler, Stages in Faith. The Psychology of Human Development and the Quest for Meaning,

San Francisco 1981.



32 Englert/Religionspadagogik — ein Fremdkérper im theologischen Studium?

Grundlegend fiir diese Sichtweise
ist die Annahme, dass zwischen
(theologischer) Theorie und (christ-
lich-religiser) Praxis ein dialekti-
scher Zusammenhang besteht. Dem-
nach ist die Theorie der Praxis nicht
einfach nur praskriptiv vorgeordnet,
so dass dort schlicht auszufiihren
wiére, was hier vorgedacht wurde,
sondern gleichzeitig auch gewisser-
maflen postskriptiv nachgeordnet, in
dem Sinne, dass theologisch immer
nur eingeholt werden kann, was
praktisch, ndmlich im gelebten Glau-
ben von Menschen und in gemein-
sam gestalteter Nachfolgepraxis, er-
fahren wurde. Das heifit zum Bei-
spiel: Wer Christus ,ist”, lernen auch
Theologiestudent/inn/en nicht ein-
fach nur in der Rezeption der chris-
tologischen Konzepte ihrer Profes-
sor/inn/en, sondern auch, und
wahrscheinlich am eindriicklichsten,
indem sie sich auf (einen) Christus
praktisch einlassen.” Dies hat weit-
reichende Konsequenzen fiir das
Verstdndnis der von der Religions-
péadagogik zu reflektierenden und
zu orientierenden Praxis. Denn aus
dieser Sicht ist zum Beispiel der Reli-
gionsunterricht nicht einfach nur
der Vermittlungsraum einer auf Kin-
derfragen oder Jugendprobleme hin
heruntergebrochenen Fundamental-
Theologie, sondern ein Raum reli-
gioser Kommunikation, in dem sich
immer wieder neu — und in gewisser
Weise in jeder einzelnen Religions-
stunde — entscheidet, was die Uber-
lieferung jiidisch-christlichen Glau-
bens eigentlich ist. Also nicht nur:
was sie heute (noch) zu bewegen
vermag und wie sie in diesen oder
jenen Punkten (miss)verstanden
wird, sondern wirklich: was sie ist.

Die Tradition christlichen Glaubens
hat sozusagen keine Subsistenz, kein
Leben auflerhalb jenes Prozesses, in
dem das Evangelium kommuniziert
wird. Die Religionspddagogik ver-
steht sich von daher (im Kontext
der Praktischen Theologie) als wis-
senschaftliche Reflexion auf den ak-
tuellen Bewéhrungszusammenhang
christlichen Glaubens — im weiten
Feld gesellschaftlicher Problemlagen
und individueller Formen der Sinn-
vergewisserung. In der kritischen
Analyse und konstruktiven Orien-
tierung solchen Bewd&hrungsbemii-
hens beansprucht sie, im eigentli-
chen und ungeschmailerten Sinne
Theologie zu treiben.

6. Was haben Theologie und
Religionspiddagogik voneinander?

Der gegenwirtige Status der Religions-
padagogik im Ganzen der wissen-
schaftlichen Theologie ldsst sich nur
auf der Grundlage der vierten Ver-
haltnisbestimmung rechtfertigen. Das
zweite — regional-didaktische — Kon-
zept erzwinge eine Institutionalisierung
der Religionspadagogik aufierhalb der
Theologie, das erste — anwendungswis-
senschaftliche — Konzept legte sie zu-
mindestens nahe und das dritte einer
theologieimmanenten Didaktik liefse
mindestens die Frage stellen, ob man
der Religionspadagogik in ihrer bishe- -
rigen Form noch bediirfe. Dies spricht
als solches keineswegs gegen die ande-
ren Modelle, manche der Religions-
padagogik gegeniiber kritisch einge-
stellte Theolog/inn/en werden viel-
leicht sogar sagen: im Gegenteil. Man
wird sich jedoch im Klaren dariiber
sein miissen, dass jede andere Lésung
neue Probleme schafft:

1 Vgl. J. B. Metz, Glaube in Geschichte und Gesellschaft, Mainz 1977, 48.



Englert/Religionspidagogik — ein Fremdkérper im theologischen Studium? 33

- Das erste—anwendungswissenschaft-
liche — Modell wird der prinzipiellen
Nachtraglichkeit der theologischen
Theorie gegeniiber dem praktisch
gelebten Glauben nicht gerecht. Das
hier unterstellte Verhdltnis zwischen
theoretischem und praktischem Wis-
sen geht von einem erkenntnistheo-
retischen Denkmodell aus, das sich
als unhaltbar erwiesen hat. (Theologi-
sches Defizit)

— Beim zweiten Modell ist zu fragen,
ob die Auflésung der ,Didaktik” in
eine Perspektive der gesamten Theo-
logie nicht doch zu einer erheblichen
Reduzierung der analytischen und
prospektiven Qualitdt religionspa-
dagogischer Arbeit fiihren wiirde:
schon in Ermangelung spezifischer
Fach-Kenntnisse auf Seiten der bibli-
schen, systematischen und histori-
schen Theolog/inn/en. (Technologi-
sches Defizit)

— Das dritte Modell setzt eine andere
Auffassung vom Sinn religionspa-
dagogischer Arbeit voraus bezie-
hungsweise geht davon aus, dass in
dem durch die Pole von konfessio-
neller Vergewisserung einerseits und
interreligioser Verstandigung ande-
rerseits konstituierten Spannungs-
feld religiéser Bildung deutlich an-
dere Akzentsetzungen vorzunehmen
wiéren, als es in der gegenwartigen
Praxis zum Beispiel des konfessio-
nellen Religionsunterrichts faktisch
der Fall ist. (Kompatibilitits-Defizit)

Auch das vierte Modell weist in seiner
konkreten Durchfithrung sicherlich
manche Schwiachen auf. Es scheint
unter den sich alternativ anbietenden

Moglichkeiten aber immer noch die
grofiten Stirken zu besitzen. Kein an-
deres Modell jedenfalls diirfte in der
Lage sein, eine Religionspddagogik
hervorzubringen, die den gleichzeiti-
gen Anspriichen der Theologizitit, der
Wissenschaftlichkeit und der Praxis-
relevanz in &hnlicher Weise gerecht
wiirde.

Wenn man ein dialektisches Verhéltnis
zwischen theologischer Arbeit und reli-
gioser Praxis zugrunde legt, ist Religi-
onspadagogik als eine zwischen diesen
beiden Grofien hin und her vermitteln-
de Reflexionsbewegung auf die Arbeit
der anderen theologischen Fécher in
vielfacher Hinsicht verwiesen - etwa
in Fragen der theologischen Anthro-
pologie, was ekklesiologische Konzep-
te, was Beitrdge zur theologischen Ge-
genwartsanalyse und was Ansitze zu
einer intellektuell auf der Hohe der
Zeit befindlichen Glaubensbegriindung
anbelangt. Dariiberhinaus muss sie
sich belehren lassen iiber die fiir ihre
Arbeit wesentlichsten Entwicklungen
und Einzelerkenntnisse in den bibli-
schen, systematischen und historischen
Féchern, damit die von ihr in den ver-
schiedenen Feldern initijerte Kommu-
nikation iiber Fragen von Religion und
Glaube auch unter dem Kriterium der
Sachgerechtigkeit bestehen kann. Aber
die anderen Fécher koénnen aus der
Kooperation mit der Religionspadago-
gik auch ihrerseits Gewinn ziehen,
denn die konkrete Geschichte ist eben
nicht einfach nur das Applikationsfeld
theoretischer Perspektiven, sondern
auch ein Raum der Offenbarung von
Sinn und Bedeutung." Dies gilt auch

" Vgl. dazu z.B. C. Boff, Theologie und Praxis, Miinchen-Mainz 1983. Als religionspidagogisch weiter-
fithrend empfinde ich in diesem Punkt die Arbeiten von M. Scharer; vgl. zum Beispiel TZI - Theolo-
gie — Glaubenserschliefung. Vom didaktischen Rezept zur theologischen Hermeneutik des Lebens,
in: Ders., Im Ursprung ist Beziehung, Mainz 1997, 90-105.



34 Englert/Religionspadagogik - ein Fremdkérper im theologischen Studium?

dann, wenn, wie es heute der Fall ist,
die geschichtliche Situation sehr stark
durch Sékularitdt und Fremd-Religio-
sitdt bestimmt zu sein scheint. Auch in
dieser Situation, und vielleicht sogar
gerade hier, erleben religionspddago-
gisch engagierte Christ/inn/en und
ihre , Adressaten” in Religionsunter-
richt, Jugendarbeit, Erwachsenenbil-
dung und Katechese Offenbarungen
mit der Offenbarung. Diesen sollte sich

die Theologie nicht verschlieffen.”? Im
Bedenken dieser Offenbarungen ladsst
sich auch etwas iiber die Offenbarung
lernen. Inwiefern das Evangelium ge-
rade heute frohe Botschaft sein kann,
zeigt sich nicht schon im fundamental-
theologischen Traktat, sondern letztlich
erst im Versuch, das Evanglium kom-
munikabel zu machen und so mit dazu
beizutragen, dass das Leben der Men-
schen gelingen kann.

2 Welche Dynamik entstehen kann, wenn sich die universitire Theologie auf praktische Erkenntnis-
formen einlésst, schildert Chr. Morgenthaler am Beispiel des von der Evangelisch-Theologischen
Fakultit der Universitat Bern eingerichteten Praxissemesters; s. Kirchen und Fakultidten - Orte theo-
logischen Lernens, in: Pastoraltheologie 90 (2001) 334-348.



