44

ThPQ 150 (2002) 4451

KARL HILLENBRAND

Der Dienst des Generalvikars im Schnittpunkt

kirchlicher Lebenslinien

Trotz ihres gottlichen Auftrags ist die Kirche eine irdische Grofle und muss sich des-
halb den praktischen Herausforderungen des Alltags stellen. Dabei wird gerade Ver-
waltungshandeln von Seelsorgern hiufig als unangemessene und wenig geistliche
Aufgabe erlebt. Umso wichtiger ist eine theologisch-spirituelle Fundierung. Uber seine
Erfahrungen in dieser Spannung reflektiert der Wiirzburger Generalvikar. (Redaktion)

Als ich vor funf Jahren zum General-
vikar des Bistums Wiirzburg ernannt
wurde, schrieb mir ein Mitbruder, der
dieses Amt schon lange ausiibt: ,Sie
iibernehmen mit diesem Dienst eine
der spannungsreichsten, aber auch
spannendsten Aufgaben in der Kirche.
Generalvikar sein bedeutet, im Dienst
vielfaltiger Beziehungen zu stehen”.!
Diese Einschiatzung hat sich seither
immer aufs Neue bewahrheitet. Dabei
lassen sich Spannungen nur aushal-
ten, wenn man stiandig verschiedenste
Erfahrungen im kirchlichen Leben
aufeinander bezieht und miteinander
vermittelt; nicht zuletzt sind dabei
pastorale und disziplindre Entschei-
dungen auf die permanente theolo-
gische Reflexion und auf die spiritu-
elle Riickbindung verwiesen. Die fol-
genden Gedanken gehen von dieser
Grundeinsicht aus und wollen zeigen,
wie kirchlicher Leitungsdienst und
speziell die Tatigkeit eines General-
vikars im Schnittpunkt verschiedens-
ter kirchlicher Lebenslinien stehen. Es
geht mir dabei nicht um eine syste-
matische Darstellung; es handelt sich
mehr um theologisch-spirituelle Streif-
lichter, die aus der alltdglichen Praxis

erwachsen sind. Zu dieser Praxis ge-
hort — oft sehr schmerzhaft — die Er-
fahrung von Herausforderungen und
Konflikten. Grundsatzlich gilt jeden-
falls:

Wer heute ein kirchliches Amt ausiibt —
dies trifft in erhohtem Mafle auf die
Mitarbeit in der Di6zesanleitung zu —,
muss sich immer wieder im besten
Sinn selbst relativieren. Der Satz aus
dem zweiten Korintherbrief bleibt
dabei ein zentraler Mafistab: ,,Wir ver-
kiindigen nicht uns selbst, sondern
Jesus Christus als den Herrn, uns aber
als eure Knechte um Jesu willen”
(2 Kor 4,5). Genau anhand dieses Mafs-
stabes wird jedoch oft ein Vorwurf for-
muliert: Es gelinge der Kirche und
ihrem Amt heute vielfach nicht mehr,
die urspriingliche Botschaft Jesu trans-
parent zu machen — die Institution sei
vielmehr weitgehend zum Selbstzweck
geworden. Wenn ich recht sehe, lasst
sich diese Beschuldigung in einer drei-
fachen Anklage zusammenfassen:
Jesus wollte Gemeinschaft gestalten —
die Kirche will dagegen den Glauben
verwalten...

Jesus wollte die Menschen bekehren —
die Kirche will sie dagegen belehren...

! Brief von Generalvikar B. Kresing (Paderborn) an den Verf. v. 10.6.1996.



Hillenbrand /Schnittpunkt kirchlicher Lebenslinien

45

In Jesus konnte sich Gottes Liebe be-
wihren — die Kirche will dagegen eine
Lehre bewahren...

Will man auf diese Vorwiirfe gerade
als Amtstrdger antworten, darf man
sich nicht auf blofle Verteidigungsstra-
tegien beschrédnken — man muss sich
vielmehr um vertiefte Einsichten in die
Grundlagen des Glaubens bemiihen;
von daher erst wird eine Ortsbestim-
mung des eigenen Tuns moglich und
sinnvoll, die nicht an der Oberfliche
bleibt. Eine solche theologische Stand-
ortsuche fiir den Dienst des General-
vikars im Konflikt- und Spannungsfeld
des kirchlichen Lebens soll in drei
Schritten versucht werden, und zwar
in drei theologisch-spirituellen Besin-
nungen auf die Praxis Jesu, auf die Ge-
schichte des Glaubens und auf men-
schennahe Seelsorge.

1. Dienst an der Kirche fiir das
Reich Gottes

Der erste Vorwurf hief3: Jesus wollte
Gemeinschaft gestalten — die Kirche
will dagegen den Glauben verwalten.
Oder anders gewendet: Jesus wollte
eine Gemeinschaft als lebendigen Or-
ganismus, die Kirche wurde in ihrer
Geschichte mehr und mehr — zumal in
Deutschland — zu einer leblosen, biiro-
kratischen Organisation. Ich muss in
diesem Zusammenhang an die halb
spaflhaft, halb ernst gemeinte Bemer-
kung eines Bekannten bei meiner Ein-
fithrung als Generalvikar denken: ,,Du
hast jetzt einen krisensicheren Job -
selbst wenn sich demnéchst heraus-
stellen sollte, dass Jesus nie gelebt hat-
te, gébe es in zweihundert Jahren im-
mer noch Kirchenverwaltungen und
Bischéfliche Ordinariate”... So recht
konnte ich dariiber nicht lachen.

Ich habe mich daraufhin lange gefragt:
Gelingt es uns, die kirchlichen Struk-

turen geniigend auf Jesus hin trans-
parent zu machen? Vielleicht machen
wir einen entscheidenden Grundfehler
in bester Absicht, indem wir unsere
Pastoral zu sehr vom Modell der Fiir-
sorge her konzipieren. Dahinter steht
die Absicht, in einer immer pluraler
und differenzierter gewordenen Le-
benswelt moglichst allen Gruppen et-
was zu ,bieten”: Wir tun dann folge-
richtig etwas fiir die Jugend, fiir die
Familien, fiir die Senioren, fiir die
Kranken. All das ist wichtig und rich-
tig. Aber besteht dabei nicht zu leicht
die Gefahr, dass dann zum Beispiel
eine Pfarrgemeinde wie ein Verband
von unterschiedlichen Interessengrup-
pen gefiihrt wird, die jeweils mit ent-
sprechenden ,Sonderangeboten” zu
bedienen sind?

Ein Grundzug im Handeln Jesu war
doch, dass er sich nicht einfach auf
alle moglichen Anforderungen einlief3,
sondern auf solche Situationen, in de-
nen Gemeinschaft aufleuchten sollte,
in denen er Gott den Menschen nahe
brachte und dadurch die Menschen
miteinander in Verbindung hielt. Jesus
hat Gemeinschaft hergestellt — dadurch
ergibt sich auch fiir den Dienst der
Kirche an den Menschen ein zentraler
Mafistab, der vielleicht gerade heute
wieder neu bedacht werden miisste: So
wichtig es ist, in unserer Pastoral etwas
fiir einzelne Menschen und Gruppen
zu tun — wére es nicht noch dringlicher,
sie miteinander in Verbindung zu brin-
gen, so dass unterschiedliche kirchliche
Lebenswelten sich nicht verselbststén-
digen, sondern ,vernetzt” werden: die
Erfahrung der Familien mit jener der
Alleinstehenden, das Anliegen der Ver-
béande mit dem der charismatischen
Gebetskreise? Gelingt der Briicken-
schlag zwischen der Kerngemeinde ei-
ner Pfarrei und distanzierten Auswahl-
christen, die gleichwohl ein Interesse



46

Hillenbrand /Schnittpunkt kirchlicher Lebenslinien

am Glauben haben; werden funda-
mentalistische Gruppen nicht einfach
abgehangt, auch wenn das Gespréch
mit ihnen oft unendlich schwierig ist?
Nur so kann aber Kirche als ,,versohnte
Verschiedenheit” wachsen, die Span-
nungen aushélt und gerade dadurch
Gruppendenken und Nischenmenta-
litat tiberwindet. Es geht dabei um die
Bewahrungsprobe einer Communio-
Ekklesiologie, die in der theologisch-
spirituellen Besinnung auf die Praxis
Jesu Mafistdbe fiir das kirchliche Han-
deln gewinnt.

Dabei ist ein Grundsatz wichtig, den
ich so ausdriicken méchte: Die konkre-
te Kirche ernst nehmen, aber sie auf
das Reich Gottes hin relativieren! Ich
habe manchmal den Eindruck, dass es
in unserer Kirche bei Debatten iiber
pastorale Methoden oder Fragen der
Organisationsform engagierter und
hitziger zugeht als in Gesprachen {iber
Grundfragen des Glaubens. Mit Schre-
cken denke ich daran, wie wir im Di6-
zesanrat unseres Bistums eine ganze
Wahlperiode lang mit Satzungsdebat-
ten zubrachten, wihrend im gleichen
Zeitraum der Gottesdienstbesuch dra-
matisch zuriickging. Ein Kaplan klagte
mir kiirzlich, dass bei einem Eltern-
abend zur Erstkommunion iiber das
Verstdndnis der Eucharistie zehn Mi-
nuten, iiber die Frage der Kommunion-
kleider dagegen fast zwei Stunden de-
battiert worden sei... Es mag sein, dass
hier die , Versuchung des Greifbaren”
eine gewisse Rolle spielt, aber das ist
keine Entschuldigung.

Nichts gegen berechtigte Organisati-
onsformen und Pastoralpliane: Wir
brauchen sie, weil auch Christen nicht
auflerhalb der konkreten Welt mit ih-
ren Gesellschafts- und Kommunikati-
onsstrukturen leben. Aber all diese Pla-
ne kénnen nur Hilfen sein, sie miissen
sich daran messen lassen, ob sie den

Einsatz Gottes fiir die Menschen, der in
Jesus sichtbar geworden ist, erhellen
oder verstellen. Bei manchen erbitter-
ten Auseinandersetzungen um Kon-
zepte der Gemeindeleitung oder der
Sakramentenpastoral habe ich den Ein-
druck, dass Seelsorgsmittel zur Seel-
sorgsmitte werden — Gott und die Men-
schen geraten tiber solchen Methoden-
und Strukturfragen dann sehr rasch
aus dem Blick. Ich frage mich: Liegt
darin etwa eine Grundversuchung un-
serer Zeit, dass wir — im Zuge eines
langst nicht mehr ungebrochenen Fort-
schrittsoptimismus - die Kirche zu
sehr unter dem Aspekt der menschli-
chen Machbarkeit gesehen haben, eben
weil wir heute fast alles planen, organi-
sieren und produzieren kénnen? Viel-
leicht haben gerade wir Priester zu
lange und zu sehr die Kirche als unsere
Unternehmung betrachtet, auf die wir
entweder stolz sind oder derer wir uns
schimen miissen und dann trotzig
meinen: ,,Wir schaffen die beste Kirche
aller Zeiten!” Darin liegt eine gefahr-
liche Uberforderung, die zwangslaufig
in Enttduschungen umschlagen muss.
Kirche lasst sich nicht machen - ich
kann als Christ immer nur mitmachen
bei der Initiative Gottes, der in Jesus
stets neu Gemeinschaft herstellen will,
indem er schwache Menschen in ihrer
ganzen Vorlaufigkeit zu Vorlaufern des
Endgiiltigen macht — fiir sein Reich, in
dem diese Gemeinschaft einmal blei-
bend sein wird.

Fiir den Dienst eines Generalvikars,
der sehr stark vom Umgang mit kon-
kreten Personalentscheidungen und
Verwaltungsstrukturen geprégt ist, be-
deutet dies, dass sein Einsatz in den
vielen Einzelbereichen seines Tatig-
keitsfeldes immer mehr sein muss als
kirchliches Management — es braucht
in allem eine spiirbare Offenheit auf
den je groieren Gott hin, die alle Teil-



Hillenbrand /Schnittpunkt kirchlicher Lebenslinien

47

bereiche durchdringt und verhindert,
dass die Schwerkraft des ,Betriebs”
und des bloflen , Funktionierens” ein
Ubergewicht erhalt. Es geht letztlich
um die immer neu nétige Verhéltnisbe-
stimmung von Verwaltung und geistli-
cher Leitung. Worauf es ankommt, hat
Kardinal Karl Lehmann so umschrie-
ben: ,Es gibt dabei keine Patentlosung,
wie die Spannung zwischen der geist-
lichen Leitung und der Verwaltung
tiberwunden werden kann. Hier hilft
keine mechanische Aufgliederung zum
Beispiel in eine juristische und in ei-
ne geistliche Abteilung, in innere und
duflere Angelegenheiten. Diese Span-
nung muss man immer wieder aus-
halten und austragen. Keine kirchliche
Verwaltungsmafinahme, kein Schrift-
stiick, das in Verbindung damit die
Kanzleien verldsst, ist ohne geistlichen
Bezug. Aber auch jede geistliche Wei-
sung braucht, soweit es moglich ist, zur
wirksamen Umsetzung angemessene
Formen der Verwaltung. Dies darf frei-
lich nicht zu einer Sakralisierung oder
Immunisierung von Verwaltungsvor-
géngen fithren.”?

2. Kontinuitit und Verinderung

Der zweite Vorwurf lautete: Jesus woll-
te die Menschen bekehren — die Kirche
will dagegen belehren...

In diesem Zusammenhang wird vor
allem kritisiert, dass die Kirche Jesu
befreiende Botschaft von Verschnung
und Umkehr in ein System starrer
Glaubenssitze und Dogmen gepresst
habe, von denen keine Impulse fiir das
konkrete Glaubensleben mehr ausgin-
gen. Gewiss miissen gesamtkirchliche
Glaubensaussagen immer wieder neu

mit dem ,Leben vor Ort” vermittelt
werden — aber man darf aus dieser
Spannung zwischen Ubersetzung und
Ursprung auch nicht gleich einen Ge-
gensatz zu Jesus konstruieren. Im Auf
und Ab ihrer Geschichte, ja selbst in
ihren dunkelsten Zeiten, hat die Kirche
- mitunter gegen sich selbst und gegen
Missstande in ihren Reihen — die Er-
innerung an Jesus wach gehalten und
die Botschaft der Bibel weitergegeben.
Darin liegt auch der Grundsinn von
Lehraussagen im Glauben; , Dogma”
als verbindlich festgelegte Glaubens-
wahrheit darf dabei nicht einseitig ver-
standen werden. ,,Verbindlich” meint
nicht nur , verpflichtend”. Es ist genauso
als Verbindung zwischen dem Glauben
des Ursprungs, seiner Weiterentwick-
lung und der Gegenwart zu verstehen
— dadurch soll auch deutlich werden,
dass Kirche nicht nur die Glaubensge-
meinschaft einer bestimmten Epoche
umfasst, sondern Weggemeinschaft im
Glauben durch die ganze Geschichte
darstellt. Aber, so muss man fragen:
Sind diese Ubersetzungsversuche, in
denen die Botschaft des Ursprungs
und das Verbindende des Glaubens
tiber die Zeiten hinweg fiir uns heute
verdeutlicht werden soll, nicht fast
zum Scheitern verurteilt, wenn man
die Situation niichtern betrachtet?

Da gibt es zundchst ein Phanomen, das
oft als ,, Auswahlchristentum” bezeich-
net wird. Das heifit: Eine Glaubens-
lehre wird nicht mehr als Ganze tiber-
nommen, sondern nur jene Aspekte,
die dem Einzelnen wichtig erscheinen
und die aus seiner Sicht zum Gelingen
des Lebens beitragen. Dazu kommt
eine Verdnderung, die noch tiefgreifen-
der ist: Der Wandel selbst wird ndm-

2 K. Lehmann, Verwaltung — Fiihrung - geistliche Leitung. In: B. Nichtweif§ (Hg.): In der festen Schale
steckt ein guter Kerl. Generalvikar Prilat Martin Luley zum 70. Geburtstag. Mainz 1995, 6-18;

hier: 8f.



48

Hillenbrand /Schnittpunkt kirchlicher Lebenslinien

lich, losgelést von allen Inhalten, in
einer Weise zum Prinzip erhoben, wie
dies vorher nicht der Fall war. Trends,
die heute ,in” sind, kénnen morgen
schon wieder ,,out” sein. Viele machen
sich nun gar nicht klar, wie sehr ein sol-
ches Grundempfinden im Gegensatz
zu einer Weltsicht steht, die Erneue-
rung vornehmlich als Riickbesinnung
auf Vorgegebenes versteht, wie es im
christlichen Glauben der Fall ist. Dieses
neue Lebensgefiihl, in dem der Wandel
einen Wert an sich darstellt, ist nicht
einfach problemlos mit der christlichen
Grunderfahrung in Einklang zu brin-
gen. Denn diese beruht auf einem Ge-
schehen der Vergangenheit (dem alt-
testamentlichen Bund und dem neutes-
tamentlichen Christusgeschehen), das
immer neu in die Gegenwart hinein-
wirken will und gleichzeitig den Weg
in die Zukunft prégt. Dass die Chancen
einer solchen Grundeinstellung gegen-
iiber einer Haltung des stindig Neuen,
das auf solche Zusammenhénge keinen
Wert legt, unendlich schwierig werden,
liegt auf der Hand. Manches Unver-
stindnis gegeniiber kirchlichen Posi-
tionen und Aussagen hat seinen Grund
nicht blof in einem anderen Denk- und
Sprechstil, sondern in dieser Grunddif-
ferenz zwischen dem Prinzip der krea-
tiven Erinnerung und dem Gesetz des
staindigen Wandels.

Es ist wichtig, diesen Widerspruch
niichtern wahrzunehmen, weil sonst
Schwierigkeiten, die sich daraus er-
geben, sehr leicht in Frust und Resig-
nation umschlagen. Es verbietet sich
auch, in beschonigender oder gar ver-
harmlosender Weise zu beschwichti-
gen, es habe ja in der Kirchengeschich-
te schon viel schlimmere Zeiten gege-
ben. Aber aus dem Riickblick auf die
Vergangenheit ldsst sich doch eines ler-
nen: Der Glaube war stets dann gefahr-
det, wenn er sich zu sehr an bestimmte

Kultur- und Sozialmilieus (wie etwa
das Biirgertum und die Monarchie) ge-
bunden hat und von ihnen seine sta-
bilisierenden Stiitzen erwartete. Dann
drohte die Gefahr der Erstarrung; das
Eigenprofil der Kirche konnte nicht
mehr gentigend deutlich werden; ein
Neuaufbruch wurde nétig, in dem un-
ter veranderten Bedingungen die Wur-
zeln wieder entdeckt werden mussten.
Insofern ist gerade bei der Ausiibung
kirchlicher Leitungstétigkeit der theo-
logisch-spirituelle Blick auf die Ge-
schichte des Glaubens alles andere als
ein Luxus.

Die Frage, die sich fiir die Kirche da-
bei stellt, heifst doch: Wie kdénnen wir
in einer radikal verdnderten Situation
den Kern der christlichen Botschaft
neu bezeugen, dass es gut und befrei-
end ist, sein Leben auf Gott zu griin-
den, ihm in der Ausrichtung an Jesus
nachzufolgen und an seinem Reich
mitzubauen? Wird dabei deutlich, dass
die Weitergabe des Glaubens zwar
notwendig aus fritheren Erfahrungen
schopft und sich auf sie beziehen muss,
dass sie aber gerade deswegen ein le-
bendiger Vorgang und keine erstarrte
Form ist, die sich um ihrer selbst willen
behauptet? Denn , Tradition” bedeutet
Weitergabe der Flamme und nicht der
Asche! Der Mafstab fiir diese Weiter-
gabe kann wieder nur die Orientierung
an Jesus selbst sein. Dies bedeutet, dass
man auch bei der eigenen Tatigkeit
zwischen Uberholbarem und Wesent-
lichem trennen muss.

Im Blick auf den Dienst eines General-
vikars kann man nur zitieren, was Nor-
bert Feldhoff, einer der besten Kenner
dieses Berufsbildes, mit rheinischem
Humor so formuliert hat:

JIch stelle in meinen Gedanken sogar
das Amt des Generalvikars in der
Form, wie es historisch gewachsen ist,
oft in Frage. Ich kann mir durchaus



Hillenbrand /Schnittpunkt kirchlicher Lebenslinien

49

vorstellen, dass man in einigen Jahr-
zehnten auf dieses Amt, wie es sich
heute in Deutschland darstellt, ahnlich
zurtickschaut wie wir auf die Kolner
Erzbischofe zuriickschauen, als sie Kur-
fiirsten waren und weltliche Amter
machtvoll ausiibten. Oft habe ich den
Mitarbeitern, die neu bei uns anfin-
gen, gesagt, dass Jesus sich im Kreis
seiner Jiinger sicher niemals vorgestellt
habe, dass es zu einem Generalvikariat
unserer GrofSenordnung kommen wriir-
de. Solche Infragestellungen sind fiir
mich keine albernen Spielereien, son-
dern ernsthafte geistliche Uberlegun-
gen. Es ist wichtig, dass man sich gera-
de in einem solchen Amt die histori-
schen und menschlichen Komponen-
ten deutlich macht, die in der Kirche
wandelbar sind. Vielleicht verhindern
gerade solche Uberlegungen, dass man
zu einem verkrampften Amtsverstand-
nis kommt. Der beriihmte Satz, den wir
von Johannes XXIII. kennen, ,Nimm
dich nicht so wichtig’ ist sicher auch
eine Hilfe fiir Generalvikare. Dieser
Gedanke ldhmt nicht, er macht im Ge-
genteil frei und ldsst einen bei allen
Belastungen noch ruhig schlafen.”?

3. Dienst an der Einheit in der
Vielfalt des Glaubens

Der dritte Vorwurf hief8: In Jesus konn-
te sich Gottes Liebe bewdhren - die
Kirche will dagegen eine Lehre be-
wabhren...

Ich frage mich, ob das Widerspriiche
sein miissen. Eine lebendige Kirche
braucht beides: Den Dienst des Lehr-
amtes, das den Glauben bewahrt, und
die verschiedensten Formen des En-
gagements, in denen sich der Glaube

bewahrt. In dieser Zuordnung kann es
wohl Spannungen geben, aber man
darf beides nicht voneinander trennen.
Die verbindenden Elemente zwischen
den beiden Polen heifien: Kommuni-
kation und Dialog. Aber bleiben das
nicht grole Worte und blofle Worte,
wenn man die kirchliche , GrofSwetter-
lage” betrachtet? Manchmal kommt
mir das, was Paulus an die Korinther
schreibt, wie ein Kommentar zu unse-
rer heutigen Situation vor. Es heifit da
(1 Kor 1, 12-13): ,Jeder von euch sagt
etwas anderes: Ich halte zu Paulus - ich
zu Apollos — ich zu Kephas - ich zu
Christus.” Ist denn Christus zerteilt?
Auf die Gegenwart bezogen: ,Ich halte
zu Drewermann - ich zu Lefébvre —
ich zu Kiing - ich zum Opus Dei”...
Manchmal habe ich den Eindruck, das
Gegeneinander verschiedener Grup-
pen in unserer Kirche markiert tiefere
Griben als das, was die Konfessionen
noch voneinander trennt. Glaubensbe-
wihrung ist genau dann nicht méglich,
wenn jeder seinen Zugang fiir das
Ganze nimmt — die Botschaft Jesu
bleibt dabei nur zu leicht auf der Stre-
cke. Um recht verstanden zu werden:
Gemeinsamkeit besteht nicht in Uni-
formitiat oder falscher Harmonie, die
Spannungen verdréngt oder Probleme
unter den Teppich kehrt. Auf christli-
che Weise Konflikte auszutragen, muss
kein unversohnliches Streiten sein, son-
dern ist geradezu lebenswichtig, wie
ein Blick in das Neue Testament zeigt.
Ein Teil der Paulusbriefe entstand ja
zum Beispiel aufgrund von Meinungs-
verschiedenheiten. Schlimm wird es
nur, wenn solche Konfliktsituationen
iiber Beziehungsstorungen zur Dialog-
verweigerung oder gar zur Polarisie-
rung entarten. Dann wird Kirche un-

* N. Feldhoff, Macht und Ohnmacht eines Generalvikars. Manuskript eines Vortrags im Collegium

Albertinum Bonn am 19.11.1995, 12.



50

Hillenbrand /Schnittpunkt kirchlicher Lebenslinien

glaubwiirdig. Mir tut es immer weh,
wenn in manchen kirchlichen Kreisen
Kommunikation und Kooperation le-
diglich als Mittel zum Zweck gesehen
oder gar als schwiachliche Anpassung
an den Zeitgeist diffamiert werden.
Kommunikation ist gerade im Glauben
nichts Beliebiges und stellt keinen Wi-
derspruch zum Leitungsprinzip dar.
Kommunikation ist keine blofle Metho-
de, ohne die es auch ginge: Sie ist viel-
inehit eifi Eristimachen it der Leberns-
forim Gottes, weil der dieifaltige Gott in
sich selbst = als Vater, Sotin und Geist -
Komimunikation, Austausch von Leben
ist; das ef mit uns Menschen teilt.*
Werin in dieser Stunde der Kirche der
Dialog so intensiv betont wird, dann
steckt dahinter keine blofle Strategie,
damit ,,es” wieder besser lduft — dieses
Bemiihen ist vielmehr von der Einsicht
getragen, dass Gott aus sich heraus-
geht, dass er sich in Jesus Christus fiir
unser Leben entscheidet und dass sich
durch seinen Geist diese Bewegung
fortsetzt.

Wenn ich nun diese Einsicht auf die
Kirche iibertrage, dann kann sie den
Glauben an Christus nur bewahren
und ihn im Leben bewé&hren, wenn das
Miihen um Dialog und Kommunikati-
on die ganze Bandbreite des Glaubens
in den Blick nimmt. Der 1996 verstor-
bene Psychoanalytiker Albert Gorres
hat dazu einmal treffend bemerkt: ,Die
Kirche ist, wie die Sonne, fiir alle da.
Fiir Gerechte und Ungerechte, Sympa-
then und Unsympathen, Dumme und
Gescheite, fiir Sentimentale ebenso wie
Unterkiihlte, fiir Neurotiker, Psycho-
pathen, Sonderlinge, Heuchler und fiir
solche wie Natanael, ,an denen kein
Falsch ist’, fiir Feiglinge und Helden,

Grofiherzige und Kleinliche. Auch fiir
kopf- und herzlose Biirokraten, fiir Fa-
natiker und fiir eine Minderheit von
gesunden, ausgeglichenen, reifen, see-
lisch und geistig begabten, liebesfa-
higen Naturen. Diese lange Liste ist
notig, um klarzumachen, was man ei-
gentlich von einer Kirche erwarten
kann, die aus allen Menschensorten zu-
sammengerufen ist und deren Fiih-
rungspersonal auch aus diesem bunten
Vorrat stammit.”® Dieser Satz ist nicht
zyhisch gemeint, sondern will Mut zu
einer niichtern-realistischen Sicht der
Kirche macheri und letztlich zur Syms=
pathie aufrufen: nicht zur Sympathie
fir eine romantisch verkldrte Kirche
von gestern und auch nicht zur Sym-
pathie fiir eine blo8 ertraumte Kirche
von morgen, sondern zur Sympathie
fiir eine Kirche, die hier und heute zum
Zeugnis fiir Jesu liebende Zuwendung
gerufen ist. Gerade der Dienst des
Generalvikars ist hdufig — allzu hau-
fig! - vom Umgang mit Konflikten und
problematischen Verhaltensweisen im
Bistum und in der Di6zesanverwal-
tung geprégt. Die daflir aufzuwenden-
de Zeit und Energie darf nicht den
Blick auf das Gute und Positive ver-
stellen, das oft viel unauffalliger ge-
schieht. Nichts schlimmer, als wenn ein
Generalvikar iiber den Einzelproble-
men, mit denen er stindig zu tun hat,
die Wahrnehmungsfahigkeit fiir die
Vielfalt des kirchlichen Lebens verliert.
Um dies zu verhindern, muss er im
Letzten immer ein theologisch interes-
sierter Seelsorger bleiben, der bei al-
lem noch so notwendigen kritisch-dis-
tanzierten Hinschauen den Menschen
gegeniiber eine wohlwollende Néihe
bewahrt. Dazu ist freilich eine Sicht-

* K. Hemmerle, Thesen zu einer trinitarischen Ontologie, Einsiedeln 1976, 66ff.
* A Gorres — W. Kasper (Hg.), Tiefenpsychologische Deutung des Glaubens? QD 113, Freiburg-Basel-

Wien 1988, 134.



Hillenbrand /Schnittpunkt kirchlicher Lebenslinien

51

weise notig, welche die Arbeit eines
Priesters in der kirchlichen Verwaltung
nicht mit dem Ausstieg aus der Pasto-
ral gleichsetzt. Der 1998 verstorbene
Trierer Weihbischof und frithere Ge-
neralvikar Gerhard Jakob hat im Blick
auf dieses Klischee noch kurz vor sei-
nem Tod hochst bemerkenswerte Sit-
ze geschrieben, die uns allen in Erin-
nerung bleiben sollten: ,Seelsorge lasst
sich auch praktizieren — je nachdem,
wie man die Prioritidten setzt — in der
Bistumsleitung und Bistumsverwal-
tung, und in der Art und Weise, wie
man die Tatigkeit ausiibt. Die Auf-
merksamkeit gegeniiber jedem Ge-
sprachspartner, das Sichhineinverset-
zen in seine Situation, das Hineinden-
ken in seine Uberlegungen und Argu-
mente, ein dialogischer Stil und eine
kooperative Arbeitsweise empfehlen
sich fiir die Verwaltung ebenso wie
fiir die Seelsorge. Die Moglichkeit der
Seelsorge ist auch gegeben am Schreib-
tisch und im Sitzungsraum. Deshalb ist
mir auch die Einstellung verdéchtig,
die unterscheidet zwischen der angeb-
lich hoher zu wertenden personlichen
Seelsorge und der minderwertigen
Biiro- und Verwaltungsarbeit. Sicher
geht es um den Menschen. Aber eine
Kirche aus Menschen in den Gegeben-
heiten dieser Welt braucht zu ihrem
Dienst an den Menschen entsprechen-

de Voraussetzungen an Organisation,
Vermogen, Rédumlichkeiten und Finan-
zen. Damit ist deren Besorgung und
korrekte Handhabung ein Dienst an
der Kirche. Fiir mich war es eine stén-
dige Herausforderung, die Interessen,
Vorhaben und Argumente des Einzel-
nen und der einzelnen Pfarrei in Ein-
klang zu bringen mit dem Gesamt aller
Pfarreien des Bistums.”*

Letztlich lasst sich die Aufgabe des
Generalvikars, die ja immer nur im
engen Zusammenhang mit dem Dienst
des Bischofs ausgeiibt werden kann,
als ,Dienst an der Einheit” sehen, in
dem die verschiedensten Personen,
Gruppen und Lebensvollziige im Bis-
tum wahrgenommen und vom Ma8-
stab des Glaubens her aufeinander
bezogen werden. Oberflachliche Har-
monie kann dabei nicht das Ziel sein.
Die Perspektive, um die es geht, hat
der vor 25 Jahren verstorbene Erzbi-
schof von Miinchen und Freising, Juli-
us Kardinal Dopfner, einmal treffend
so skizziert: ,Die Kirche liegt nicht auf
der Sandbank der Zerstérung, sondern
auf der Werft der Erneuerung. Zuge-
geben, eine Werft ist keine idyllische
Waldwiese. Dort kann es laut, windig,
ungemiitlich und gelegentlich geféhr-
lich sein. Aber dort werden Schiffe
nicht verschrottet, sondern ausgeriistet
zu neuer Fahrt.”” ‘

¢ Gerhard Jakob, ,Notizen” im Angesicht des Todes, Trier 1998, 17.
7 Julius Kardinal Dopfner, Weggefahrte in bedringter Zeit. Briefe an die Priester, hg. v. E. Tewes,

Miinchen 1986, 96.



