
Das aktuelle theologische Buch

Das aktuelle theologische Buch deren, physikalisch erfassbaren Gegenstän-
- ist, hat nicht LLUTr das ‚Leib-Seele-Pro-

blem entstehen lassen, sondern auch 1L1La1l-

nigfache Lösungsvorschläge provoziert.COLIN Wie kommt der €e15s5 In die
Materie? Das Rätsel des Bewusstseins Aus Verf. vertritt olgende EeSse'‘ Eine Analyse
dem Englischen VOIN Susanne Mann- des Gehirns, w1ıe feinkörnig S1e auch sSermın

INas, lässt niıiemals auf das BewusstseinKrie Beck, München 2001 (267), stoßen. Das en auch Beispiele277,-. ISBN 3-406472-17-6
den „Geschichten aus dem Wienerwald”, gelehrt. ESs xibt Bewusstsein, allein: WITr

wI1e S1e dön VO:  a} Horväth erzählt, K  onnen -erkennen. Der Teufel steckt
1m Detail beziehungsweise 1n desem Fallsich olgende Begebenheit: skar, Fleisch- der Begründung, die Verf. für diesen Sach-hauer und 5 eben ZAart besaitet, 11L1USS

sSEINeEe Angebetete buchstäblich überreden verhalt gibt: Das SE€]1 menschlichen We-
einem Rendezvous. Die dem räulein sen prinzipiell - möglich, weil

Verstand 1es nicht zulässt. Unser UrcCc. cClieabgetrotzte Zustimmung lässt ar dann Evolution geformtes Erkenntnisvermögen istdoch nicht recht zufrieden Se1IN und eran-
lasst ZUu der emerkung: „Jetzt möchte azu nicht der Lage Der Grund für die

Unmöglichkeit ist also nicht eın blofß prakti-ich deinen Kopf hineinsehen können, scher, der sich aufs Erkennen bezöge undich möcht dir mal die iırnschale herunter sich durch Verfeinerung der Methoden auf-und nachkontrollieren, Was du da drinnen
enks Das Ergebnis könnte enttau- en ließe, sondern eın prinzipieller, aller-

dings biologisch-naturalistisch gehaltener.schender und verheerender zugleic nicht Und arın liegt das ProblemSe1Nn. Ließe ar arıanne diese Behand-
Jung angedeihen, würde er S1e chlicht und Verf. sSeINeNn Naturalismus VO':  >; Zzwel
'aCc. umbringen, außerdem würde er beli anderen Positionen ab Einerseits N-

ber dem Materialismus, den er ohne 1esÖffnung des Kopfes S die gesuchten
kennzeichnen als reduktiven Mate-Gedanken finden; auch nicht bei SCHAUCS-

tem Hinsehen, sondern blo({s das 11rn rialismus vorstellt. Bewusstsein lässt sich
auf ehirnvorgänge reduzieren. derDIie daraus schon ersichtliche, eigentüm-

1C| Art des Gegebenseins VO:  5 Bewusst-
Art des Materialismus VO eliminativen
Diskussion ist ©5 üblich geworden, diese

seın lässt sich durch eın weıteres, philo-
ophisch wirkmächtigeres eispie. verdeut- unterscheiden, der Bewusstsein überhaupt
ichen e1DNız hat der „Monadolo- Jeugnet. Wir werden sehen, ass Verf. eiıne

pielart der dritten möglichen Position,‚4  gie UrCc das annte ‚Mühlengleich-
ns die Nichterfassbarkeit des Bewusst- einen nicht-reduktiven Materialismus, Vel-

Se1Ns als Gegenstand herausgestellt. Man tritt.) Andrerseits gegenüber dem ualis-
INUS, der keinerlei ogische eziehung ZWI1-denke sich das Gehirn, melınetwegen das
schen Geist und Gehirn annımmt. Ma-der oben zıt1erten arlanne, als Mühle,

der INnan umhergehen Öönne. Nirgendwo terialismus ist die Annahme würdigen,
WITL: zwischen all den mechanischen ass Bewusstsein „irgendwie aus aterie

hervorgeht” Dualismus wiede-Teilen ber eiınen Gedanken stolpern. ass er der Nichträumlichkeit desWas ist also das Bewusstsein? Wie kommt
eESs zustande? nter Bewusstsein versteht Bewusstseins esthält, ass Bewusstsein
Verft. die Fähigkeit Wahrnehmungen, also kein physikalischer Gegenstand seın

Innnen, Empfindungen und Gedanken
Angesichts dieses weıten Begriffs VOonn Be- Es gibt also das Bewusstsein, mentale Zu-
wusstseıin ist möglıich, dieses ohl stände, Ereignisse, Ja mentale Kausalität
unter zug der Fähigkeit Gedanken (Wille), aber 5 fragt sich, wIıe Bewusstsein
auch 1eren zuzuschreiben: S1e sehen, re- entstanden ist und weiterhin, w1e der Zu-
chen und en Schmerzempfinden. sammenhang zwischen ehirn und Geist,
Der angesprochene Umstand, ass Be- Körper und Seele, denken ist. Das Her-
wusstseıin nicht e1n Gegebenes neben vorgehen des Geistes aus der aterıle, 1an

Das aktuelle theologische Buch 

Das aktuelle theologische Buch 

COLIN McGINN, Wie kommt der Geist in die 
Materie? Das Rätsel des Bewusstseins. Aus 
dem Englischen von Susanne Kuhlmann­
Krieg. CH. Beck, München 2001. (267), 
S 277,-. ISBN 3-406472-17-6 
In den "Geschichten aus dem Wienerwald", 
wie sie Ödön von Horvath erzählt, findet 
sich folgende Begebenheit: Oskar, Fleisch­
hauer und nicht eben zart besaitet, muss 
seine Angebetete buchstäblich überreden 
zu einem Rendezvous. Die dem Fräulein 
abgetrotzte Zustimmung lässt Oskar dann 
doch nicht recht zufrieden sein und veran­
lasst ihn zu der Bemerkung: "Jetzt möchte 
ich in deinen Kopf hineinsehen können, 
ich möcht dir mal die Hirnschale herunter 
und nachkontrollieren, was du da drinnen 
denkst ... " Das Ergebnis könnte enttäu­
schender und verheerender zugleich nicht 
sein. ließe Oskar Marianne diese ,Behand­
lung' angedeihen, würde er sie schlicht und 
einfach umbringen, außerdem würde er bei 
Öffnung des Kopfes nicht die gesuchten 
Gedanken finden; auch nicht bei genaues­
tem Hinsehen, sondern bloß das Gehirn. 
Die daraus schon ersichtliche, eigentüm­
liche Art des Gegebenseins von Bewusst­
sein lässt sich durch ein weiteres, philo­
sophisch wirkmächtigeres Beispiel verdeut­
lichen: Leibniz hat im § 17 der "Monadolo­
gie" durch das sogenannte ,Mühlengleich­
nis' die Nichterfassbarkeit des Bewusst­
seins als Gegenstand herausgestellt. Man 
denke sich das Gehirn, meinetwegen das 
der oben zitierten Marianne, als Mühle, in 
der man umhergehen könne. - Nirgendwo 
wird man zwischen all den mechanischen 
Teilen über einen Gedanken stolpern. 
Was ist also das Bewusstsein? Wie kommt 
es zustande? Unter Bewusstsein versteht 
Verf. die Fähigkeit zu Wahrnehmungen, 
Gefühlen, Empfindungen und Gedanken. 
Angesichts dieses weiten Begriffs von Be­
wusstsein ist es möglich, dieses - wohl 
unter Abzug der Fähigkeit zu Gedanken -
auch Tieren zuzuschreiben: sie sehen, rie­
chen und haben Schmerzempfinden. 
Der angesprochene Umstand, dass Be­
wusstsein nicht ein Gegebenes neben an-

77 

deren, physikalisch erfassbaren Gegenstän­
den ist, hat nicht nur das ,Leib-Seele-Pro­
blem' entstehen lassen, sondern auch man­
nigfache Lösungsvorschläge provoziert. 
Verf. vertritt folgende These: Eine Analyse 
des Gehirns, wie feinkörnig sie auch sein 
mag, lässt uns niemals auf das Bewusstsein 
stoßen. Das haben auch unsere Beispiele 
gelehrt. Es gibt Bewusstsein, allein: wir 
können es nicht erkennen. Der Teufel steckt 
im Detail beziehungsweise in desem Fall in 
der Begründung, die Verf. für diesen Sach­
verhalt gibt: Das sei uns menschlichen We­
sen prinzipiell nicht möglich, weil unser 
Verstand dies nicht zulässt. Unser durch die 
Evolution geformtes Erkenntnisvermögen ist 
dazu nicht in der Lage. Der Grund für die 
Unmöglichkeit ist also nicht ein bloß prakti­
scher, der sich aufs Erkennen bezöge und 
sich durch Verfeinerung der Methoden auf­
heben ließe, sondern ein prinzipieller, aller­
dings biologisch-naturalistisch gehaltener. 
Und darin liegt das Problem. 

Verf. grenzt seinen Naturalismus von zwei 
anderen Positionen ab: Einerseits gegen­
über dem Materialismus, den er - ohne dies 
so zu kennzeichnen - als reduktiven Mate­
rialismus vorstellt. Bewusstsein lässt sich 
auf Gehirnvorgänge reduzieren. (In der 
Diskussion ist es üblich geworden, diese 
Art des Materialismus vom eliminativen zu 
unterscheiden, der Bewusstsein überhaupt 
leugnet. Wir werden sehen, dass Verf. eine 
Spielart der dritten möglichen Position, 
einen nicht-reduktiven Materialismus, ver­
tritt.) Andrerseits gegenüber dem Dualis­
mus, der keinerlei logische Beziehung zwi­
schen Geist und Gehirn annimmt. Am Ma­
terialismus ist die Annahme zu würdigen, 
dass Bewusstsein "irgendwie aus Materie 
hervorgeht" (139); am Dualismus wiede­
rum, dass er an der Nichträumlichkeit des 
Bewusstseins festhält, dass Bewusstsein 
also kein physikalischer Gegenstand sein 
kann. 

Es gibt also das Bewusstsein, mentale Zu­
stände, Ereignisse, ja mentale Kausalität 
(Wille), aber es fragt sich, wie Bewusstsein 
entstanden ist und weiterhin, wie der Zu­
sammenhang zwischen Gehirn und Geist, 
Körper und Seele, zu denken ist. Das Her­
vorgehen des Geistes aus der Materie, man 



Das aktuelle theologische Buch

‚pricht VO  5 Emergenz, ist UrC. die volu- Verfügung. Hier wird ebenfalls die emp1-
tionstheorie Darwins, die eine empirische risch-genetische Unableitbarkeit vertreten,
Theorie lst, allerdings nicht erklären: allerdings aus Gründen, Clie aus der Son-
Evolution wird ort als durch natürliche derstellung des Bewusstseins resultieren.
elektion stattfindend edacht. Zufällige ährend Verf. davon ausgeht, ass „irgend-
Mutationen verschaffen Überlebensvorteile eiIne Eigenscha: des Gehirns für das Be-
und einen Selektionsdruck 11- wusstseıin verantwortlich ist  ‚44 (42), nicht
ber den Lebewesen derselben a  ng, Voraussetzung, sondern „generatıv“
die diese nicht aufweisen. Mutation ist eine ist, die empirische Froschung diese
Neuorganisation VOIl aterie. Wıe W ‚be- Eigenschaft als notwendige und hinrei-
wusstloser‘ aterie Bewusstsein entsteht, chende Bedingung jedoch nicht erkennen
ist damit nicht Yklärt. Eın erstaunliches kann, 'aut die transzendentalphilosophi-
Ergebnis für uNseTr opulärwissenschaftlich sche Position empirischer orschung 11UT
auf den Materlialismus eingeschworenes die Feststellung notwendiger Bedingungen
Alltagsbewusstsein. Die Evolutionstheorie L ohne clie esS Bewusstseıin nicht geben
vermag die ucC zwischen Geist und Ma- kann, W as jedoch nicht el ass durch
erı1e also nicht schließen, arın ıst Verf. diese Bedingungen Bewusstsein xibt. Der
zuzustimmen Versuch eiıner empirischen Herleitung VOIN

Allerdings ist die ehauptung eiıner emp1- Bewusstseıin verläuft obendrein ogisch ZIr-
ular: Mit dem Bewusstsein wird je achrisch-genetischen nableitbarkeit, darauf
Forschungslage irgendwann der Ent-au die Zurückweisung der Evolutions-

theorie Ja hinaus, aus verschiedenen Grün- wicklungsgeschichte eın bewusstloser Zu-
stand angesetzt und eın bewusster Zustandden möglich Und hier liegt, wI1e gesagt, das

Problem „Lieber Gott”, ließe sich diesbe- hergeleitet. Das rgebnis wird also
züglich mıiıt dem Jungen Chelling ausrufen, das Zustandebringen bereits Anspruch

avon ıst jedoch eın Zirkel„Dew. u1s VOTL unNnsern Freunden, denn
muıit den Gegnern wollen WIFr schon ertig anderer Art, eın epistemologischer, unter-

scheiden: lle rundbegriffe der Philoso-werden.“” Verf£.’s TUnNn! Sind ZW ar prinzi- phie (Bewusstsein, Vernunift, Sprache npieller, aber naturalistischer Art Die empI1- sind LUr auf diese Art zirkulär thematisier-risch-genetische Ableitbarkeit ist unserenmı bar. ussagen ber das Bewwusstsein sindErkenntnisapparat, wWwI1Ie sich der Na-
turgeschichte entwickelt hat, nicht mMÖß- 1L1UT muıit des Bewusstseins möglich
ich. NSser Erkenntnisvermögen G@e1 be- Diese ‚Unbequemlic  eit‘ (Kant) ring

mıit sich, ass Bewusstsein nicht restlos ob-SUmMMTE Zwecke geeignet, für andere wI1e
ZU eispie. die Ösung des Leib-Seele- jektivierbar lst, weil Bewusstsein braucht,
TODlems nicht, WI1e€e der 1SC. sich LLIUF ber Bewusstsein Aussagen treffen

können. Damlilıt ist auch klar, ass Bewusst-1M Wasser behende bewegen vermas$s.
ema: sSsEeEINeEemM Naturalismus kommen für sSein nicht eın Gegenstand unter anderen ist,
Verf. LIUTr natürliche TUN! das Be- und ZWar nicht ANUr, weil nicht phAyS1-

alisch assbar ist, sondern weil e die Er-wWusstsein rage Ansonsten ware das
Faktum des Bewusstseins eın under, das möglichungsbedingung oder transzenden-

tale Bedingung dafür ist, ass s füreın Naturalist nıicht gelten lassen kann.
1elImehr 1st das Bewusstsein eın Rätsel, überhaupt Gegenstände gibt. 1ese ‚trans-
da „WIr irgendwelche €l Unbeobacht- zendentale Differenz’‘ eınte. wird VOIn

Verf. übersehen, W Ee) er Bewusstsein alsbarkeiten postulieren mussen, clas Be-
WUusSsStselin erklären“ (162), „denn es gibt „eiıne fundamentale biologische Realität

w1e Haut oder Zähne“ 80) ansieht.keinen rund anzunehmen, ass jede theo-
retisch interessante Eigenschaft der Welt Für den Verf. 1st klar, ass blo{s eiıne Ande-

prior1 wahrnehmbar senın muss” 65) rung unseres Erkenntnisapparates das 1Xät-
Eine andere gabe gleichermaßen prinzli- ce] des Bewusstseins lösen vermöchte.

Vielleicht ermöglicht jemals der Fortschrittpieller TUun! stellt eiıne transzendental-
philosophisch orjientierte Argumentation ZUT der Erkenntnis 1mM Bereich der Gentechno-

78 

spricht von Emergenz, ist durch die Evolu­
tionstheorie Darwins, die eine empirische 
Theorie ist, allerdings nicht zu erklären: 
Evolution wird dort als durch natürliche 
Selektion stattfindend gedacht. Zufällige 
Mutationen verschaffen Uberlebensvorteile 
und erzeugen einen Selektionsdruck gegen­
über den Lebewesen derselben Gattung, 
die diese nicht aufweisen. Mutation ist eine 
Neuorganisation von Materie. Wie aus ,be­
wusstloser' Materie Bewusstsein entsteht, 
ist damit nicht erklärt. Ein erstaunliches 
Ergebnis für unser populärwissenschaftlich 
auf den Materialismus eingeschworenes 
Alltagsbewusstsein. Die Evolutionstheorie 
vermag die Lücke zwischen Geist und Ma­
terie also nicht zu schließen, darin ist Verf. 
zuzustimmen. 

Allerdings ist die Behauptung einer empi­
risch-genetischen Unableitbarkeit, darauf 
läuft die Zurückweisung der Evolutions­
theorie ja hinaus, aus verschiedenen Grün­
den möglich. Und hier liegt, wie gesagt, das 
Problem. "Lieber Gott", ließe sich diesbe­
züglich mit dem jungen Schelling ausrufen, 
"bewahre uns vor unsern Freunden, denn 
mit den Gegnern wollen wir schon fertig 
werden." Verf:s Gründe sind zwar prinzi­
pieller, aber naturalistischer Art. Die empi­
risch-genetische Ableitbarkeit ist unserem 
Erkenntnisapparat, wie er sich in der Na­
turgeschichte entwickelt hat, nicht mög­
lich. Unser Erkenntnisvermögen sei für be­
stimmte Zwecke geeignet, für andere - wie 
zum Beispiel die Lösung des Leib-Seele­
Problems - nicht, so wie der Fisch sich nur 
im Wasser behende zu bewegen vermag. 
Gemäß seinem Naturalismus kommen für 
Verf. nur natürliche Gründe für das Be­
wusstsein in Frage. Ansonsten wäre das 
Faktum des Bewusstseins ein Wunder, das 
ein Naturalist nicht gelten lassen kann. 
Vielmehr ist das Bewusstsein ein Rätsel, 
da "wir irgendwelche neuen Unbeobacht­
barkeiten postulieren müssen, um das Be­
wusstsein zu erklären" (162), "denn es gibt 
keinen Grund anzunehmen, dass jede theo­
retisch interessante Eigenschaft der Welt 
apriori wahrnehmbar sein muss" (65). 

Eine andere Angabe gleichermaßen prinzi­
pieller Gründe stellt eine transzendental­
philosophisch orientierte Argumentation zur 

Das aktuelle theologische Buch 

Verfügung. Hier wird ebenfalls die empi­
risch-genetische Unableitbarkeit vertreten, 
allerdings aus Gründen, die aus der Son­
derstellung des Bewusstseins resultieren. 
Während Verf. davon ausgeht, dass "irgend­
eine Eigenschaft des Gehirns für das Be­
wusstsein verantwortlich ist" (42), es nicht 
bloße Voraussetzung, sondern "generativ" 
(109) ist, die empirische Froschung diese 
Eigenschaft als notwendige und hinrei­
chende Bedingung jedoch nicht erkennen 
kann, traut die transzendentalphilosophi­
sche Position empirischer Forschung nur 
die Feststellung notwendiger Bedingungen 
zu, ohne die es Bewusstsein nicht geben 
kann, was jedoch nicht heißt, dass es durch 
diese Bedingungen Bewusstsein gibt. Der 
Versuch einer empirischen Herleitung von 
Bewusstsein verläuft obendrein logisch zir­
kulär: Mit dem Bewusstsein wird - je nach 
Forschungslage - irgendwann in der Ent­
wicklungsgeschichte ein bewusstloser Zu­
stand angesetzt und ein bewusster Zustand 
hergeleitet. Das Ergebnis wird also für 
das Zustandebringen bereits in Anspruch 
genommen. Davon ist jedoch ein Zirkel 
anderer Art, ein epistemologischer, zu unter­
scheiden: Alle Grundbegriffe der Philoso­
phie (Bewusstsein, Vernunft, Sprache ... ) 
sind nur auf diese Art zirkulär thematisier­
bar. Aussagen über das Bewusstsein sind 
nur mit Hilfe des Bewusstseins möglich. 
Diese ,Unbequemlichkeit' (Kant) bringt es 
mit sich, dass Bewusstsein nicht restlos ob­
jektivierbar ist, weil es Bewusstsein braucht, 
um über Bewusstsein Aussagen treffen zu 
können. Damit ist auch klar, dass Bewusst­
sein nicht ein Gegenstand unter anderen ist, 
und zwar nicht nur, weil es nicht physi­
kalisch fassbar ist, sondern weil es die Er­
möglichungsbedingung oder transzenden­
tale Bedingung dafür ist, dass es für uns 
überhaupt Gegenstände gibt. Diese ,trans­
zendentale Differenz' (Hein tel) wird von 
Verf. übersehen, wenn er Bewusstsein als 
"eine fundamentale biologische Realität 
wie Haut oder Zähne" (80) ansieht. 

Für den Verf. ist klar, dass bloß eine Ände­
rung unseres Erkenntnisapparates das Rät­
sel des Bewusstseins zu lösen vermöchte. 
Vielleicht ermöglicht jemals der Fortschritt 
der Erkenntnis im Bereich der Gentechno-



Aktuelle Fragen 79

Jogie, uUuLselr Erkenntnisvermögen diese des Selbst. Wenn WIFr das esen des Ichs
C. manipulieren: „Freilic. reine ennen würden, wussten WIrF, WI1e ©5 für
Science-Fiction”, w1e Verf. einräumt, S das Ich [!] ist, WE S authört sSe1IN  s
„interessier' hier LIUTX die theoretische Mög- Wie verhält sich hier die Rede VO:
ichkeit“ Da für Verft. grundsätzlich ‚Wir‘ ZU Ich? Wird 1er nicht wieder eut-
denkbar erscheint, ass Erkenntnis- lich, ass das gegenständlich gedachte Ich
fortschritt unNser Erkenntnisvermögen eiINes Ichs hier als Wir kaschiert) ZUrLr Ver-
dert, zieht er sich dadurch doch den Vor- gegenständlichung bedarf? Wir, die WITr
wurtf des Selbstwiderspruchs ZU!: hat ‚ich‘ SagceNh, können unser eigenes Ich
doch weiıter oben geheißen, ass fortschrei- nı1€e los werden. Denn iıch bin 65, der sich
tende Erkenntnis keine Abhilfe SCHaiftfen vergegenwärtigt, nicht mehr seıin Und
wird, weil unser Erkenntnisvermögen für ich stelle mir €e1 wiederum mich VOTLr
die Ösung des Leib-Seele-Problems nıcht als nichtseiend; und weil WITr uNnser Selbst
gebaut ıst. Iso doch eiInNne praktische un:! auch 1m Nichtsein och voraussetzen, VeI-
keine prinzipielle Unmöglichkeit! ber en WITr damit mehr oder weniger aNnse-
auch UrC: alle strengung der Biowis- ehme Empfindungener VOIlN u11ls5 ennt
senschaften WIF! [l der dem Bewusst- schließlich die Vorstellung des eigenen Be-
sSeıin eigentümlichen ‚Unbequemlichkeit‘ gräbnisses. Das nicht 1LUFr VOFILaUs, ass
nicht Herr werden. „Die TODIeme sind ich lebe, WE ıch MIr das vorstelle, sUO1N-
uns, nicht der 1t” allerdings, wI1e ern el denke ich mich, der ich tot bin,
deutlich geworden ıst, Sind S1e nicht als fortdauernd existierend.
der biologischen usstattung unseres Ver- cGinn hat seın Buch, basierend auf Fach-
standes sondern der transzen- veröffentlichungen, für eın breites ubli-
dentallogischen Sonderstellung uNseres Be-
wusstseılns.

kum geschrieben. Dementsprechend liest
esS sich. 1C zuletzt dadurch ist 8C-

Hat 1a sich diesen Sachverha einmal eignet und anregend, sich ber TODIeme
des Bewusstseins klarer werden.klar gemacht, dann wird auch die oft BC-

brauchte Rede, ass „das Bewusstsein S@1- Linz Miıchael Hofer
Nnell Sitz 1mM beobachtbaren Irnhat“” (62),
problematisch: das Bewusstsein olcher Art

lokalisieren el doch, es wiederum
einem raum-zeitlichen Gegenstand Zu _
chen und das Gehirn als blo{(s SC Vor- Besprechungenaussetzung für Bewusstsein verkennen. Der Eingang der Kezensionen kann cht gesondert

einem anderen Themenbereich, terben betätigt werden. Die orrekturen werden VOU]  - der
onbesorgt. Bei Überschreitung des Umfangesund Tod, lässt sich nochmals eindrucksvoll ıst mıit Kürzungen rechnen. ach Erscheinen derverdeutlichen, ass Verf. den transzenden- espr'|  ungen erhalten die Rezensenten einen, die

talen Aspekt des Bewusstseins übersieht. Verlage wel Belege.
diesem Zusammenhang kommt er auf das
Ich‘ oder ‚Selbst‘ sprechen, das als
Subjekt der Bewusstseinszustände un der
Reflexion auf diese bestimmt. So wWI1e das FRAGEN
Bewusstsein eın Geheimnis ist, ist
auch das Ich „Wir en keine Arbeits-
hypothesen VO:  5 dem, Was ©5 für das WOLFGANG/ESTERBAUER REIN-

OLD (Hg.), Theologte ImM Umbruch Zwischenbedeutet, werden und vergehen. Wir Ganzheit un! Spezialisierung. (Theologie 1mM kul-sSind damit der Position wI1ssen, ass
elbste existvueren aufhören, wobei WITr turellen Dialog. Hg VO]  } der Katholisch-Theolo-
aber nicht verstehen, W as es mıit diesem Er- gischen der arl-Franzens-Universität

Graz, Band Styria, Graz 2000 Ln.
e1gn1s auf sich hat. Und das pass em, Die Neugestaltung der theologischen Studien-
Was ich die an eıit ber Sdapec WIFr ha- pläne un!: die Implementierung des niıversi-
ben keine klare Vorstellung VOIINl der Atur täts-UOrganisationsgesetzes 1993 bildeten für die

Aktuelle Fragen 

logie, unser Erkenntnisvermögen in diese 
Richtung zu manipulieren: "Freilich reine 
Science-Fiction", wie Verf. einräumt, es 
"interessiert hier nur die theoretische Mög­
lichkeit" (245). Da es für Verf. grundsätzlich 
denkbar erscheint, dass unser Erkenntnis­
fortschritt unser Erkenntnisvermögen än­
dert, zieht er sich dadurch doch den Vor­
wurf des Selbstwiderspruchs zu: hat es 
doch weiter oben geheißen, dass fortschrei­
tende Erkenntnis keine Abhilfe schaffen 
wird, weil unser Erkenntnisvermögen für 
die Lösung des Leib-Seele-Problems nicht 
gebaut ist. Also doch eine praktische und 
keine prinzipielle Unmöglichkeit! - Aber 
auch durch alle Anstrengung der Biowis­
senschaften wird man der dem Bewusst­
sein eigentümlichen ,Unbequemlichkeit' 
nicht Herr werden. "Die Probleme sind in 
uns, nicht in der Welt" (195), allerdings, wie 
deutlich geworden ist, sind sie nicht in 
der biologischen Ausstattung unseres Ver­
standes zu orten, sondern in der transzen­
dentallogischen Sonderstellung unseres Be­
wusstseins. 

Hat man sich diesen Sachverhalt einmal 
klar gemacht, dann wird auch die oft ge­
brauchte Rede, dass "das Bewusstsein sei­
nen Sitz im beobachtbaren Gehirn hat" (62), 
problematisch: das Bewusstsein solcher Art 
zu lokalisieren heißt doch, es wiederum zu 
einem raum-zeitlichen Gegenstand zu ma­
chen und das Gehirn als bloß faktische Vor­
aussetzung für Bewusstsein zu verkennen. 

An einem anderen Themenbereich, Sterben 
und Tod, lässt sich nochmals eindrucksvoll 
verdeutlichen, dass Verf. den transzenden­
talen Aspekt des Bewusstseins übersieht. In 
diesem Zusammenhang kommt er auf das 
,Ich' oder ,Selbst' zu sprechen, das er als 
Subjekt der Bewusstseinszustände und der 
Reflexion auf diese bestimmt. So wie das 
Bewusstsein ein Geheimnis ist, so ist es 
auch das Ich: "Wir haben keine Arbeits­
hypothesen von dem, was es für das Selbst 
bedeutet, zu werden und zu vergehen. Wir 
sind damit in der Position zu wissen, dass 
Selbste zu existieren aufhören, wobei wir 
aber nicht verstehen, was es mit diesem Er­
eignis auf sich hat. Und das passt zu dem, 
was ich die ganze Zeit über sage - wir ha­
ben keine klare Vorstellung von der Natur 

79 

des Selbst. Wenn wir das Wesen des Ichs 
kennen würden, wüssten wir, wie es für 
das Ich [!] ist, wenn es aufhört zu sein" 
(192). Wie verhält sich hier die Rede vom 
,Wir' zum Ich? Wird hier nicht wieder deut­
lich, dass das gegenständlich gedachte Ich 
eines Ichs (hier als Wir kaschiert) zur Ver­
gegenständlichung bedarf? Wir, die wir zu 
uns ,ich' sagen, können unser eigenes Ich 
nie los werden. Denn ich bin es, der sich 
vergegenwärtigt, nicht mehr zu sein. Und 
ich stelle mir dabei wiederum mich vor 
als nichtseiend; und weil wir unser Selbst 
auch im Nichtsein noch voraussetzen, ver­
binden wir damit mehr oder weniger ange­
nehme Empfindungen. Jeder von uns kennt 
schließlich die Vorstellung des eigenen Be­
gräbnisses. Das setzt nicht nur voraus, dass 
ich lebe, wenn ich mir das vorstelle, son­
dern dabei denke ich mich, der ich tot bin, 
als fortdauernd existierend. 
McGinn hat sein Buch, basierend auf Fach­
veröffentlichungen, für ein breites Publi­
kum geschrieben. Dementsprechend liest 
es sich. Nicht zuletzt dadurch ist es so ge­
eignet und anregend, sich über Probleme 
des Bewusstseins klarer zu werden. 
Linz Michael Hofer 

Besprechungen 
Der Eingang der Rezensionen kann nicht gesondert 
betätigt werden. Die Korrekturen werden von der 
Redaktion besorgt. Bei Überschreitung des Umfanges 
ist mit Kürzungen zu rechnen. Nach Erscheinen der 
Besprechungen erhalten die Rezensenten einen, die 
Verlage zwei Belege. 

AKTUELLE FRAGEN 

• WEIRER WOLFGANG/ESTERBAUER REIN­
HOLD (Hg.), Theologie im Umbruch. Zwischen 
Ganzheit und Spezialisierung. (Theologie im kul­
turellen Dialog. Hg. von der Katholisch-Theolo­
gischen Fakultät der Karl-Franzens-Universität 
Graz, Band 6) Styria, Graz 2000. (350) Ln. 
Die Neugestaltung der theologischen Studien­
pläne und die Implementierung des Universi­
täts-Organisationsgesetzes 1993 bildeten für die 


