94

Kirchengeschichte

B SMOLINSKY HERIBERT (Hg.), Die Erfor-
schung der Kirchengeschichte. Leben, Werk und
Bedeutung von Hubert Jedin (1900-1980). (Katho-
lisches Leben und Kirchenreform im Zeitalter
der Glaubensspaltung, Heft 61) Aschendorff,
Miinster 2001. (126) Kart. DM 34,-.

Der kleine Band stellt das Ergebnis einer im Jahr
2000 abgehaltenen Studientagung dar, deren An-
lass das Gedenken an die Geburt Hubert Jedins
hundert Jahre zuvor (17.6.1900) war; sein Tod
lag zum Zeitpunkt des Symposions 20 Jahre zu-
riick (16.7.1980). Jedin z3hlt ohne Zweifel zu den
bedeutendsten Kirchenhistorikern des 20. Jahr-
hunderts; vor allem hat er sich mit seiner vier-
béndigen Geschichte des Konzils von Trient ei-
nen Namen gemacht.

Einleitend schildert R. Kottje die Lebensgeschich-
te Jedins, doch endet der Beitrag abrupt mit dem
Jahr 1939 und bietet weder Neues noch neue
Gesichtspunkte. G. Alberigo wiirdigt den Ge-
schichtsschreiber Jedin, wobei er die wichtigen
Schwerpunkte und Wendepunkte klar herausar-
beitet. Sehr informativ ist die Studie von J. Khler
iiber H. Jedin ,als Schlesier”, die seiner ,, Boden-
haftung” nachspiirt, seiner Bindung an die Hei-
mat, an das halbjiidische Elternhaus und der sich
daraus ergebenden Tragik sowie seinem ,Um-
gang mit dem faktischen Verlust Schlesiens”.
Das Wirken Jedins als akademischer Lehrer und
seine Art der , Vermittlung der Kirchengeschich-
te” zeigt O. Engels auf. Sehr verdienstvoll ist die
Abhandlung von N. Trippen iiber ,Hubert Jedin
und das Zweite Vatikanische Konzil”, weil sie —
iiber den 1984 verdffentlichten ,Lebensbericht”
hinaus - neue Quellen heranzieht. Jedins Bedeu-
tung als Konzilstheologe scheint grofler gewe-
sen zu sein, als bisher angenommen. K. Ganzer,
der vorziigliche Kenner des Konzils von Trient,
befasst sich mit der Leistung Jedins mit Bezug
auf die Erforschung der genannten Kirchen-
versammlung. Obwohl Ganzer durchaus auch
kritische Tone anklingen ldsst, restimiert er mit
Uberzeugung als Ergebnis: ,[Jedins] Geschichte
des Konzils wird fiir lange das Standardwerk
bleiben, das durch Spezialuntersuchungen zu
einzelnen Themenkreisen, wie sie in den ver-
gangenen Jahren in groflerer Zahl erschienen
sind, ergénzt und prézisiert wird, das aber fiir
den Gesamtablauf des Konzils und seine Ver-
flechtungen in die politische Umwelt den grund-
legenden Rahmen bietet. So bleibt der Name
Hubert Jedin mit Trient und umgekehrt unlésbar
verbunden.”

Das lesenswerte Buch hélt das Andenken an den
grofien Kirchenhistoriker Jedin nicht nur leben-
dig, sondern eroffnet auch neue Zuginge zu sei-
nem Leben und Schaffen.

Linz Rudolf Zinnhobler

B VON DEN BRINCKEN ANNA-DOROTHEA,
Historische Chronologie des Abendlandes. Kalender-
reformen und Jahrtausendrechnungen. Eine Ein-
fithrung. Kohlhammer, Stuttgart 2000. (132) Kart.
DM 39,90/S 291,—/sFr 37,~.

Das anspruchsvolle kleine Buch, das rechtzeitig
zur Jahrtausendwende erschienen ist, erweist
sich als niitzliche Ergdnzung zu H. Grotefends
»Taschenbuch der Zeitrechnung”. Es geht darin
natiirlich in erster Linie um die christliche, heute
international respektierte Zeitrechnung, doch
auch der jidische und moslemische Kalender
sowie neuere Kalendersysteme (zum Beispiel
der franzosische Revolutionskalender) werden
knapp behandelt. Zeittafeln, ein Verzeichnis
wichtiger Quellen und Literatur sowie ein ein-
gehendes und verléassliches Register machen das
Buch zu einem wertvollen Nachschlagewerk.
Linz Rudolf Zinnhobler

B BECHT MICHAEL, Pium consensum tueri. Stu-
dien zum Begriff consensus im Werk von Eras-
mus von Rotterdam, Philipp Melanchthon und
Johannes Calvin. (RST 144) Aschendorff, Miins-
ter 2000.

Die Freiburger Doktorarbeit hat ein hochak-
tuelles Thema zum Gegenstand. Denn das Wort
von der , frommen Ubere‘mstimmung", das nach
dem Humanisten und Reformator Philipp Me-
lanchthon als Thema aufscheint, gehért in das
Begriffsfeld ,Dialog” oder auch ,Communio-
Theologie”, das uns seit dem letzten Konzil im-
mer noch lebhaft beschaftigt. Der in St. Georgen
wirkende Autor wihlte sich drei Autoren als
Grundlage fiir seine Analyse, die alle ihren Kon-
sens-Begriff aus der humanistischen Tradition
(und der christlichen Viter) iibernommen haben,
aber konfessionell ganz verschiedene Wege ein-
schlugen: Erasmus bekannte sich bis zuletzt zur
katholischen Kirche; Melanchthon wurde, wenn
auch in gemiBigter und méaBigender Form, ein
Weggefahrte Martin Luthers; Calvin wurde der
Fithrer des reformierten Weltprotestantismus.
Das heifdt, der Konsensbegriff ihres Bildungsgan-
ges und das Ideal der ,frommen Ubereinstim-
mung” konnte den wirklichen ,Konsens” nicht
bewirken, er blieb eine blofle Sehnsucht und
driickte je nach unterschiedlicher Begriffsfillung
eher die Realitit der konfessionellen ,Unstim-
migkeit” als der ,Stimmigkeit” aus. Denn zwi-
schen den Kalvinern und Lutheranern waren die
Divergenzen zeitweise erheblicher als etwa zwi-
schen Evangelischen und Katholiken.

Der Verfasser zifiert richtig einen amerikani-
schen Autor, der zu bedenken gibt, dass Erasmus
erst in seiner Auseinandersetzung mit Luther in
der altkirchlichen Begrifflichkeit vom dreifachen



Kirchengeschichte

95

Glaubenskonsens spricht (erstens von der Uber-
einstimmung der biblischen Texte, zweitens von
der ,vertikalen” Ubereinstimmung der Vitertra-
dition, drittens vom , horizontalen” Konsens der
lehrenden und betenden Catholica). Das war nur
allzu verstandlich und durch die konkrete Spal-
tung bedingt. Aber wie Eduard Baumann deut-
lich in seiner Arbeit iiber den Konsensbegriff
beim hl. Thomas Morus gezeigt hat, gehorte das
Konsensdenken prinzipiell zur geistigen Grund-
lage der humanistischen Kommunitat. Erasmus
vertrat eben die Auffassung, die Calvin spater
keineswegs teilte, dass durch ,Unfrieden” die
Suche nach ,Wahrheit” behindert wird und dass
wirklicher ,Friede” mit ,Wahrheit” identisch sei.
Der Sache nach vertrat Erasmus den Konsens-
Gedanken schon lange vor Luthers Reformation.
Die vom Autor zitierte Stelle von Habermas
kénnte auch von Erasmus stammen: Die Wahr-
heitssuche vertrage keine gewalttatige Fremd-
bestimmung. Aber der Frankfurter Philosoph
unterschligt ein wenig, dass es nach der drei-
tausendjéhrigen jlidisch-christlichen Erbstinden-
lehre die Geneigtheit zum Bosen ist, die immer
wieder den Verstand auch der Besten triibt und
die Wahrheitssuche mehr behindert als Diktato-
ren und sonstige Gewaltherrscher.

Wilhering Gerhard B. Winkler

B CONRAD ANNE (Hg.), .In Christo ist weder
man noch weyb”. Frauen in der Zeit der Refor-
mation und der katholischen Reform. (KLK 59)
Aschendorff, Miinster 1999.

Eine tberkonfessionelle Gruppe von zehn be-
herzten jungen Forscherinnen hat sich in dieser
Schriftenreihe des Corpus Catholicorum zusam-
mengefunden, um die Rolle von Frauen ver-
schiedener Konfessionen zu studieren und auch
fiir heutige Fragestellungen Antworten zu su-
chen. Bekannte Personlichkeiten wie die eifrige,
aber irenische Lutheranerin Argula von Grum-
bach aus der Oberpfalz, die Niirnberger Patri-
zierin und Clarissin Caritas Pirckheimer und die
Ordensgriinderin und Erzieherin Angela Merici
verdienen vertiefte Aufmerksamkeit und Neube-
wertung. Denn immer lassen sich periodische
Umbriiche besonders sensibel in der Stellung der
Frauen ablesen. Die Ordenshistorikerin Anne
Conrad (Hamburg) erstellte das ergiebige redak-
tionelle Programm in einem einleitenden Essay:
»Uberlegungen zu einer Geschlechtergeschichte
der Reformation und der katholischen Reform”.
(9-22) Sie empfiehlt dabei eine Analyse des Got-
tesbildes der Reformatoren, des Stellenwerts der
Heiligenverehrung und der Kloster, der neuen
Ehe- und Moralvorstellungen und der Auffas-
sungen von Laienpriestertum. Dabei erachtet sie

die rhetorische Frage der Amerikanerin Eleanor
McLaughlins: ,Was there a Reformation in the
Sixteenth Century?” immer noch fiir uniiberholt
im Sinne der feministischen Fragestellung.

Irene Leicht (Freiburg) widmete sich den gelehr-
ten Humanistinnen (22-48) von Caritas Pirckhei-
mer bis zur Vittoria Colonna. Ich bezweifle, ob
sie die Bescheidenheitstopoi der Niirnberger Ab-
tissin in ihrem Dankschreiben an Conrad Celtis
nicht iiberinterpretiert hat. Vergleichbare Flos-
keln finden sich beileibe nicht nur in Frauenbrie-
fen. Die Zeit- und Standesgenossen (katholische
wie reformatorische) hielten sie nachgewiesener-
mafSen nicht nur fiir die hohe ,frowe”, der man
lateinische Verse widmete, sondern einfach fiir
eine respektgebietende ,mulier fortis”. Der Erz-
humanist wire heute ein Nobelpreistrager fiir
Literatur. Kann man sich den Verfasser der
»Blechtrommel” vorstellen, wie er einer Dame
des 20. Jahrhunderts vergleichbar huldigt? Ohne
die Verdienste von Manfred Welti schmélern zu
wollen, rechne ich die italienischen ,Solafideis-
ten” nicht ohne Unterschied zum Prostetantis-
mus. Michelangelo hitte sich bedankt. Die Schil-
derung der gebildeten Damen nimmt so gefan-
gen, dass man fast vergisst, dass in den Stadten
nordlich der Alpen nur 15 Prozent der Ménner
und Frauen und in den Dérfern oft nur ein Pro-
mill keine Analphabeten waren.

Die Argula-Forscherin Silke Halbach (Hannover,
evang.) beschiftigte sich mit Frauen als Verfas-
serinnen evangelischer Flugschriften (49-68).
Sie zeigt, dass das neue Medium und das ent-
sprechende Eingreifen von Frauen nur auf einen
Zeitraum der bekannten ,, Volksreformation” be-
schrankt war, ohne dass dadurch eine Regel ent-
stand.

Antje Riittgard (Gottingen, evang.) forschte iiber
norddeutsche Zisterzienserinnen, namentlich das
neuerdings wieder von Seligenthal in Landshut
aus besiedelte Helfta, und analysierte die Flug-
schriften zum Nonnenleben (69-94). Die Verfas-
serin vermag iiberzeugend darzustellen, dass
reformatorische Lehren und Mafinahmen zwar
urspriinglich zur Befreiung ungliicklicher Non-
nen gedacht waren, schliefllich aber zu einer
»Verengung ihrer Lebensgestaltung” (71) und ei-
ner Ideologisierung fiihrten. Sie subsumiert die
~Bigendynamik” der reformatorischen Kloster-
politik frauenpolitisch im Sinne H. Scheibles und
des Einleitungsessays als ,konservative Revolu-
tion” (94).

Die Studienstifterin Nicole Grochowina (Ham-
burg) untersuchte die Frauenfrage in der taufe-
rischen Bewegung (95-113), indem sie bei aller
Unsicherheit der Quellenlage eher zum Schluss
kommt, dass bei den ,, Freikirchen” die Gleichheit
der Geschlechter eigentlich nur im Martyrium



