Mission/Pastoraltheologie

99

September 2000 in Schmochtiz, sowie den Kon-
gress der Societas Liturgica, in Santa Clara, USA,
im August 2001, zu demselben Thema.)

Miinster Martin Stuflesser

MISSION

W MISSIONSWISSENSCHAFTLICHES INSTI-
TUT MISSIO (Hg.), Von Gott reden im Kontext der
Armut. Dokumente der Okumenischen Vereini-
gung von Dritte-Welt-Theologinnen und -Theo-
logen 1976-1996. (Theologie der Dritten Welt 26)
Herder, Freiburg 1999. (343) Kart.

Seit ihrer Griindungskonferenz 1976 in Dar es
Salaam (Tanzania) hat die EATWOT (Ecumenical
Association of Third World Theologians) zu ei-
nem tiefgehenden Bewusstseinswandel in Theo-
logie und Kirche beigetragen. Christliche Theolo-
gie — so konnte man das Anliegen von EATWOT
auf den Punkt bringen - ist erst dann wirklich
universal, wenn sie ihre kulturellen Codes re-
flektiert, ihren sozialen und gesellschaftlichen
Standort wahrnimmt, die politischen Implika-
tionen ihres Glaubensverstindnisses begreift, die
Erfahrungen von Frauen in gleichberechtigter
Weise aufgreift und vor allem den Standpunkt
der Armen vertritt. Theolog/inn/en miissen -
wie Josef Estermann in der Einfiihrung (1-13) tref-
fend schreibt — ,,ein Ohr beim Volk und das an-
dere bei der biblischen Botschaft haben” (3). Der
mithevolle Lernprozess, den EATWOT in den
vergangenen 25 Jahren gemacht hat, ist in diesem
Band auf eindrucksvolle Weise dokumentiert; in
elf Abschnitten finden sich die Schlusserklarun-
gen der EATWOT-Treffen (vier Vollversammlun-
gen sowie Konferenzen fiir einzelne Kontinente),
die jeweils von einem Kommentar eingeleitet
werden.

Die Texte bringen sehr konkret und unge-
schminkt die Probleme zur Sprache, die das Le-
ben in der ,Dritten Welt” prigen: es sind zum
einen die Folgen des Kolonialismus, die eine
massive ,anthropologische Armut” (Konferenz
von Genf 1983 [152]) bewirkten, zum anderen die
aggressive Expansion der kapitalistischen Wirt-
schaftsform, die dazu fiihrt, ,dass das Ethos des
Marktes auf das soziale Leben der Menschen
ausgeweitet wird” (Konferenz von Yogyakarta
1995 [278]). Aber auch in den traditionellen Kul-
turen sowie innerhalb der christlichen Kirchen
gibt es Strukturen und Fehlentwicklungen, die
eine ,Spiritualitdt des Lebens” (Konferenz von
San José 1994 [262]) verunméglichen.

Die EATWOT-Konferenzen blieben nicht bei der
Analyse von Problemen stehen, sondern for-
mulierten Prinzipien und Kriterien christlicher

Theologie, die fiir die Kirchen insgesamt von
Bedeutung sind. Bereits die Griindungskonfe-
renz von Dar es Salaam (1976) sprach davon, ,in
der Epistemologie einen radikalen Bruch zu voll-
ziehen” (44); diese ,neue theologische Methode,
die sich von den Methoden der herrschenden
westlichen Theologien unterscheidet” (Konfe-
renz von Accra 1977 [60]), besteht darin, vom
Standpunkt der engagierten Teilnahme am Befrei-
ungsprozess marginalisierter Menschen her
Theologie zu betreiben (vgl. 73, 126, 138, 157f).
Die bisher letzte EATWOT-Sitzung auf den
Philippinen bringt dies klar zum Ausdruck: ,Die
tagliche Erfahrung der Armen und Unterdriick-
ten ist der epistemologische Rahmen unserer
theologischen Arbeit” (Konferenz von Tagaytay
1996 [324]). Dariiber hinaus stehen Fragen zu
moglichen Offenbarungsquellen, der Dialog mit
anderen Religionen, Formen der Gesellschafts-
analyse sowie tragfahige Ansdtze der Spiritua-
litat zur Diskussion.

Diese Textsammlung stellt eine unverzichtbare
Arbeitshilfe fiir die gegenwiértige Theologie dar;
es ist zu hoffen, dass sie nicht nur als ,, Archiv”
fiir EATWOT-Dokumente verstanden wird, son-
dern als kreative Irritation.

Linz Franz Gmainer-Pranzl

PASTORALTHEOLOGIE

W MORGENTHALER CHRISTOPH, Systemische
Seelsorge. Impulse der Familien- und Systemthe-
rapie fiir die kirchliche Praxis. Kohlhammer,
Stuttgart 22000. (303) Kart.

Das Anliegen des 1999 erstmals erschienenen
und 2000 schon in der 2. Auflage vorliegenden
Buches ldsst sich am besten mit einigen Sitzen
aus der Einleitung verstindlich machen. Aus der
Verzweiflungstat eines Pfarrmitgliedes (Mord
mit anschlieBendem Selbstmord) sagt der Seel-
sorger von sich: ,Mein Verstéandnis von Seelsorge
wandelte sich. Ich begann anders wahrzuneh-
men und anders zu handeln: mit einer verschérf-
ten Sensibilitét fiir Vernetzungen, Abhéingigkei-
ten und die soziale Dimension individuellen
Leidens, mit gréflerer Aufmerksamkeit aber auch
fiir die erstaunlichen Krifte, die Menschen in
ihren Beziehungen entbinden kénnen. Zwei Fra-
gerichtungen wurden dabei besonders wichtig:
Wie koénnen Menschen in der Seelsorge vertieft
in und aus ihrem Beziehungssystemen verstan-
den werden? Und: Wie kénnen in diesen vielfél-
tigen systemischen Spannungsfeldern die unge-
lebten Geschichten, ungehaltenen Reden und
unerhérten Wiinsche einzelner Menschen zum
Ausdruck kommen - und die Freiheit, sich so



