218

Religionswissenschaft

nikationstheorie. Es geht weniger um eine Aufar-
beitung neuester Trends als um eine niichterne
Analyse der Kriterien rationaler Argumentation.
Arroyabes Anliegen besteht im Aufweis der Dis-
kursivitit der menschlichen Erkenntnis und — von
daher - in einer Zuriickweisung der Behauptung
von intuitiver” oder ,evidenter” Gewissheit.
Das entscheidende Argument dafiir, Erkennen
als diskursives zu begreifen, liegt in der (fakti-
schen) Notwendigkeit, Erfahrungen in einer
komplexen Welt zu interpretieren und intersub-
jektiv zu kommunizieren. Sehr treffend formu-
liert Arroyabe: ,Der Pluralismus ist das Kreuz
des Intuitionismus” (26). Wahrend eine Intuition
grundsétzlich nicht nachvollziehbar ist und sich
so jeglicher Kritik entzieht, kann das, was in
einem Diskurs vermittelt wurde, rekonstruiert
und in Frage gestellt werden: , Intuitionistisch ist
Erkenntnis etwas Geschlossenes, Abgeschlosse-
nes, wéhrend sie diskursiv grundsitzlich offen
ist und Ungeahntes zulasst” (40).

Aus der These, menschliches Erkennen sei prin-
zipiell als diskursives zu verstehen, ergibt sich
allerdings keine idealistische Identifizierung von
Denken und Sein; ganz im Gegenteil: Arroyabe
weist klar darauf hin, dass die Vernunft von kon-
kreten Interessen gesteuert wird, also von einer
Willensentscheidung abhingt: ,Die Intelligenz
ist in mancher Hinsicht wie ein Schiff, das auf
dem Wasser der Information in jede Richtung
segeln kann; es kommt auf die Entscheidung an”
(75). Dementsprechend ist menschliche Kom-
munikation als unabgeschlossener Prozess der
Kritik von Wahrheitsanspriichen und Entschei-
dungsfindungen zu sehen: ,Kommunikation ist
ein stindiges Tasten und Herumtasten, keine
Selbstverstandlichkeit und auch nicht etwas
intuitiv Gegebenes” (172).

Auch wenn Estanislao Arroyabe dieses Buch
nicht ausdriicklich fiir Theolog/inn/en geschrie-
ben hat, zeigt sich einmal mehr, wie unverzicht-
bar die Ausbildung eines philosophischen Pro-
blembewusstseins fiir das theologische Denken
ist. Gerade die Theologie (sowohl die ,lehramt-
liche” als auch diejenige der ,Basis”) verfallt im-
mer wieder einem unausgesprochenen Intuitio-
nismus, der Diskussions- und Reflexionsverbote
mit sich bringt. Es wire fiir Theologie und pasto-
rale Praxis sehr heilsam, sich von Arroyabe ins
Stammbuch schreiben zu lassen: ,Die Evidenz
springt angeblich in die Augen, aber tatsdchlich
tut sie es nicht” (26). — Schade ist nur, dass sich
im Text sehr viele Druckfehler finden, die an eini-
gen Stellen (S. 22, 12.-17. Zeile; S. 30, 4. Zeile;
S.47,4. Zeile v.u.; S. 180, 7.-9. Zeile v.u.) den Sinn
des Gemeinten - zumindest fiir den Rez. - vollig
verstellen.

Linz Franz Gmainer-Pranzl

RELIGIONSWISSENSCHAFT

B SCHLETTE HEINZ ROBERT (Hg.), Religions-
kritik in interkultureller und interreligioser Sicht.
(Begegnung. Kontextuell-dialogische Studien
zur Theologie der Kulturen und Religionen,
Bd. 7). Borengisser, Bonn. (XIV und 217). Ln.

Vorliegender Sammelband dokumentiert ein
Symposion aus dem Jahr 1996; die insgesamt
15 Beitrdge setzen sich mit dem Phdnomen der
interreligiésen — also nicht nur intra- oder aufler-
religiosen — Kritik auseinander. Das angespro-
chene Feld von interkultureller Begegnung, reli-
giosem Pluralismus und politisch-weltanschau-
lichen Gegensitzen ist zweifellos komplex und
konfliktiv, fordert aber gerade deshalb zu theo-
logischer Selbstvergewisserung und praktischem
Handeln auf. Eine ,brauchbare interreligitse
Hermeneutik” (IX) ist in der heutigen Situation
kein Luxus, sondern eine wesentliche Vorausset-
zung fiir den Weltfrieden.

In den einzelnen Aufsdtzen kommen Anfragen
verschiedener Religionen an das Christentum
(Shintoismus, Neohinduismus, Islam), Probleme
der Religionsgeschichte (Gétterkritik Israels, Ma-
nichdismus, Zarathustra), innerchristliche Ent-
wicklungen (Heilsuniversalismus, Pluralismus,
Verhiltnis zur Aufklarung und Religionswissen-
schaft) sowie aktuelle Herausforderungen (Oko-
logie, Feminismus) zur Sprache. So unterschied-
lich die Meinungen auch sind, es zeigt sich
deutlich, wie wichtig die Haltung des Dialogs
und eine prézise theologische Reflexion auf das
Selbst- und Fremdverstandnis unterschiedlicher
Religionen sind. Reinhold Bernhardt sieht die
Ursache vieler Missverstandnisse in einer , Extra-
polation theologischer Kategorien und Unter-
scheidungen, deren Entdeckungs- und Geltungs-
zusammenhang nicht in der tatsdchlichen Be-
gegnung der Religionen lag” (43). Von diesem
Vorwurf falscher Universalisierungen sind aller-
dings nicht nur exklusivistische und fundamen-
talistische Positionen betroffen, sondern auch
manche Thesen der pluralistischen Religions-
theologie (vgl. 51) sowie inklusivistische Ten-
denzen (vgl. 114). Die ,Dekonstruktion geldufi-
ger Bilder von Fremdreligionen” (207) ist ein
schmerzlicher, aber notwendiger Schritt im Pro-
zess interreligioser Begegnung. Dazu ist es
auflerdem erforderlich, wie Hidetaka Fukasawa
klar hervorhebt, dass jede Religion ein gescharf-
tes Bewusstsein fiir den hermeneutischen Zirkel
von theologisch-normativen Anspriichen und
historisch-empirischer Wirklichkeit ausbilden
muss (vgl. 85), um sich selbst und anderen ge-
recht zu werden.



Spiritualitat

219

Die Publikation der Referate des Symposions
iiber ,Religionskritik in interkultureller und in-
terreligioser Sicht” gibt einen guten Einblick in
Fragen, die sich gegenwirtige Fundamentaltheo-
logie nicht ersparen kann, und ist von daher ein
echter Beitrag zu zeitgeméfler Glaubensverant-
wortung.

Linz Franz Gmainer-Pranzl

SPIRITUALITAT

B DOLNA BERNHARD, An die Gegenwart Gottes
preisgegeben. Abraham Joshua Heschel: Leben
und Werk. Matthias Griinewald, Mainz 2001.
(383).

Wiahrend jiidische Autoren wie Martin Buber,
Franz Rosenzweig oder auch Emmanuel Levinas
im deutschsprachigen Raum theologisch rezi-
piert wurden, ist dies bei Abraham Joshua
Heschel (1907-1972) weitgehend nicht der Fall.
Dabei hatte dieser u.a. in Berlin studiert und
auch in deutscher Sprache publiziert. Im
deutschsprachigen Raum beziehungsweise in
der Literatur gab es bisher weder eine Biographie
noch eine Gesamtdarstellung seines Denkens.
Heschels Person und Werk ist von nicht hoch
genug einzuschitzender Bedeutung: Als einer
der wenigen Juden, die es unternommen haben,
eine ,jiidische Theologie” zu schreiben, war und
ist ein Einfluss auf das amerikanische (jiidische
und auflerjiidische) Geistesleben gewaltig; au-
Berdem stand er in intensivem Gesprach mit
allen grofien Religionsgemeinschaften, beson-
ders auch mit der katholischen Kirche. Heschel
ist von der Bibel, den Rabbinen und von der jiidi-
schen Mystik inspiriert, weniger von griechi-
schen Denkkategorien. Dabei ist er sowohl mit
westlich-abendléndischem wie auch mit bib-
lisch-mystischem Denken vertraut. Er bringt die
westeuropdische Aufklirung in eine schopfe-
risch-kritische Begegnung mit dem osteuropéi-
schen chassidischen Judentum.

Das vorliegende Werk, eine an der Theologi-
schen Fakultidt der Albert-Ludwig-Universitét
Freiburg i. B. approbierte Dissertation, stellt ,den
Versuch dar, einen herausragenden Vertreter des
spirituellen Judentums des 20. Jahrhunderts, A.].
Heschel, Christen vorzustellen, um aus der Be-
gegnung mit seinem Geist eine Begegnung mit
authentischem Geist des Judentums zu ermég-
lichen”. (11) Erstmals wird hier im deutschspra-
chigen Raum die bewegende Biographie und das
spirituelle Ambiente Heschels erschlossen. Seine
Position erhilt durch die Beziehung beziehungs-

weise im Gegeniiber zu jiidischen Autoren wie
Moses Maimonides, Martin Buber, zu Philoso-
phen wie Immanuel Kant, Baruch Spinoza oder
Albert Camus und auch zu christlichen Denkern
wie Séren Kierkegaard und Reinhold Niebuhr
Konturen. Dolna zeigt eine hohe Kompetenz fiir
spezifisch jlidische Themen beziehungsweise
eine ausgezeichnete Kennntnis der jiidischen
Tradition, das heif$t des rabbinischen Schrifttums
(Mischna, Tosefta, Talmud), der Midraschim und
Targumim oder auch des Chassidismus. Der Le-
ser erhalt im Durchgang durch das Werk bezie-
hungsweise das Denken Heschels Information
iiber zentrale Themen wie Schechina, Zimzum,
Heiligung des Namens (Kiddusch HaSchem),
Sabbat, Martyrium, Theologie des géttlichen
Pathos.

Das anregende und verdienstvolle Werk wird
hoffentlich zum AnstoS einer weiteren Rezeption
Heschels im Bereich der systematischen Theolo-
gie (neben der Theologie des gottlichen Pathos
bei Moltmann, von Balthasar und Greshake zum
Beispiel in der Theologie der Offenbarung, der
Prophetie und der Inspiration), des jiidisch-
christlichen Gespréchs oder auch der spirituellen
Theologie (Zeit als theologische und geistliche
Kategorie, Sabbat, Theologie des Gebetes). Im
Gespriach mit der sikularen Kultur, aber auch
mit gegenwértigen Formen der Esoterik konnte
Heschel zum Anwalt jlidischer Spiritualitit, zum
Streiter gegen eine Funktionalisierung und As-
thetisierung von Religion werden, gerade wenn
er Kategorien und Sprachbilder aus Kunst und
Musik fiir Spiritualitét, Inspiration und Prophe-
tie in Anspruch nimmt. Weiterzufiihren ist auch
die fiir Heschel zentrale Tradition der Propheten,
die zuletzt in der Theologie der Befreiung rezi-
piert wurde, weniger in den an der Befreiung ori-
entierten Traktaten iiber die Offenbarung.

Trier Manfred Scheuer

B HARNONCOURT PHILIPP, Kostbar ist der
Tag. Meditationen. Multimedia-Verlag Schnider,
Graz 2000. (208)

Die gut zwei Minuten langen Meditationen des
emeritierten Grazer Liturgikprofessors wurden
von ihm ,gesprochen in der Radioreihe Gedan-
ken fiir den Tag im Programm O1 des ORF” um
6 Uhr 57 in 14 Wochen zwischen 1991 und 2000.
Das Echo war sehr lebhaft; auf Bitten hin publi-
ziert er die Texte, da und dort etwas erweitert.
Der zeitliche Kontext samt Datum ist als Hilfe
fiirs Verstehen jedesmal angegeben (1ff). Advent,
Fastenzeit, Karwoche, Pfingsten; Neujahrswoche
der Juden; Zweite Europaische Okumenische
Versammlung in Graz; Gedenkwoche des hl. Phi-



