328

Theologie

zur systematischen und spirituellen Theologie,
Band 32) Echter, Wiirzburg 2001. (XI + 360) Kart.
€ 24,50

Vorliegende Arbeit wurde im Wintersemester
1998/99 an der Theologischen Fakultat der Uni-
versitat Freiburg i.B. als Habilitationsschrift an-
genommen. Manfred Scheuer, jetzt als Professor
fiir Dogmatik und Dogmengeschichte an der
Theologischen Fakultat in Trier tatig, setzt sich in
seiner Studie mit dem Verstindnis der Gna-
dengaben bei Thomas von Aquin auseinander,
wie es in dessen Schriftkommentaren zu 1 Kor
12,8-10 entfaltet wird.

In der Einleitung (1-58) weist Scheuer auf die
besondere theologische Qualitat der Schriftaus-
legung des Thomas hin, die allerdings nur selten
die gebiihrende Aufmerksamkeit erfihrt. So ist
die Interpretation der Gnadengaben in den
Schriftkommentaren deutlich anspruchsvoller
als etwa die Analyse der , gratiae gratis datae” in
STh II-1I, 171-178. Das Formalprinzip der Theo-
logie des Thomas von Aquin — so die These
Scheuers - bildet der Begriff ,communicatio”:
»Gott selbst ist Gabe (donum) und Mitteilung.
Gabe und Weiter-Gabe (Communicatio) bildet die
Einheit zwischen dem trinitarischen Sein Gottes
und seinem schopferischen Wirken, zwischen
Metaphysik und Heilsokonomie, zwischen phi-
losophischem und theologischem Ordo, zwi-
schen Gnadenlehre und Ekklesiologie” (32).

Im ersten Teil (Trinitit und Gnade [59-199]) ar-
beitet Scheuer das Strukturgefiige der Gnaden-
theologie bei Thomas heraus. Das Vermittlungs-
geschehen der Gnade ist gebunden an den
Zusammenhang ,Christus — Geist — Kirche” (173)
und von daher kommunikativ, personal und
relational geformt. Der zweite Teil (Die Gnaden-
gaben nach 1 Kor 12 in den Schriftkommentaren des
Thomas [200-319]) reflektiert die Gnadengaben
im einzelnen: Weisheit, Wissenschaft, Lehre und
Verkiindigung, Glaubenskraft, Zeichen und
Wunder, Prophetie, Unterscheidung der Geister,
Sprachengabe beziehungsweise Zungenrede so-
wie die Auslegung der Rede. Immer wieder zeigt
sich, dass Gnade - verstanden als trinitarische
Selbstmitteilung in der Geschichte (vgl. 311) - in
ihren konkreten Gaben den Impuls der Weiter-
gabe, der Mitteilung aufweist: ,,Aliis communi-
care’ ist die Grunddynamik der Gabe, von der
her Menschen zu Mitarbeitern Gottes werden”
(316f). Im Aufweis, dass die communio des Men-
schen mit Gott ,aus innerer Logik und Dynamik
heraus auf die communio mit anderen” (316) ver-
wiesen ist, liegt eine entscheidende, sehr beden-
kenswerte Einsicht fiir Theologie und Kirche.
Manfred Scheuer hat ein eher unbeachtetes Feld
der Theologie(geschichte) bearbeitet und die
theologische Relevanz mittelalterlicher Schrift-

kommentare iiberzeugend herausgestellt. Die
Sorgfalt, mit der die Originaltexte und die imma-
nente Systematik des Thomas von Aquin bedacht
werden, ist beeindruckend; die Vermittlung die-
ser mittelalterlichen Denkform mit gegenwaérti-
gen Fragestellungen sowie deren wissenschafts-
theoretische Reflexion ldsst aber manche Fragen
offen. Aussagen wie zum Beispiel: ,Die Erkennt-
nis Gottes und der Wahrheit steht unter dem
Vorzeichen der Tatsichlichkeit, der Richtigkeit,
der Wahrhaftigkeit und der Versténdlichkeit”
(315) konnen — ohne eine begleitende Kriterio-
logie theologischer Erkenntnislehre — schwere
Missverstdndnisse nach sich ziehen, vor allem,
wenn die Differenz zwischen Bekenntnis- und
Reflexionssprache nicht eindeutig geklart ist.

Linz Franz Gmainer-Pranzl

THEOLOGIE

B GUTMANN HANS-MARTIN/METTE NOR-
BERT, Orientierung Theologie. Was sie kann, was
sie will. Rowohlt Taschenbuch Verlag, Reinbek
bei Hamburg 2000. (217) € 9,90.

Mit dem Buch des evangelischen praktischen
Theologen Hans-Martin Gutmann und des ka-
tholischen Religionspadagogen und Pastoral-
theologen Norbert Mette liegt ein Einfiihrungs-
werk vor, das nicht nur einen Einblick in die
historisch gewachsene Disziplin der Theologie,
ihre zentralen Fragestellungen, Facher und Me-
thoden gibt, sondern in kritischer Sicht der aktu-
ellen Gestalt des Theologiestudiums einen eige-
nen Ansatz einer Kultur des Theologietreibens
anbietet. Die Theologie wird als unaufhérlicher
Frageprozess begriffen, welcher die Studieren-
den in ihrer ganzen Existenz fordert (25f). Sie
sind die Subjekte des Theologiestudiums, welche
in das Studium ihr Vor-Wissen einbringen, kri-
tisch aufarbeiten und dazu ermuntert werden,
ihren Studienverlauf zu gestalten eigene Ent-
wiirfe einzubringen. ,Nur wer sich selbst im
Kontext von Theologie und Kirche hat als Sub-
jekt erfahren kénnen und sich darin eingetibt hat,
ist in der Lage, auch die anderen, mit denen er
oder sie es im spéteren Beruf zu tun haben, als
Subjekte gelten zu lassen.” (31) In diesem Sinne
werden die Autoren nicht miide, die Studienzeit
als Lern- und Lebenszusammenhang von Leh-
renden und Lernenden zu propagieren — eine
Vision, welche nicht neu und fiir die theologische
Ausbildung von ihrer eigentlichen Inhaltlichkeit
her schlechthin unaufgebbar ist (137). Es werden
weiters die auszubildenden Kompetenzen der
Studierenden, die Moglichkeiten und Schwierig-
keiten des Theologietreibens innerhalb des uni-
versitdren Rahmens und die kiinftigen Berufs-



Theologie

329

aussichten benannt. Nicht zuletzt in Sprache und
Stil werden die Autoren einer ,Orientierung
Theologie” gerecht, das Buch ist daher als Ein-
fithrungslektiire sehr zu empfehlen.

Bad Hall Maria Obereder

B HUBER KONRAD/PRULLER-JAGENTEU-
FEL GUNTER M./WINKLER ULRICH (Hg.),
Zukunft der Theologie. Theologie der Zukunft. Zu
Selbstverstandnis und Relevanz der Theologie.
Thaur, Thaur-Wien-Miinchen 2001. (293)
Standortbestimmungen der Theologie gehoren
gewiss zu den anstrengenden, aber unverzicht-
baren Reflexionsbemiihungen, sind sie doch
kritische Selbstbeobachtungen im Interesse der
Leistungsfahigkeit wissenschaftlichen Arbeitens.
Dass sich dieser Miihe der , Mittelbau” der oster-
reichischen Theologischen Fakultdten unterzo-
gen hat, ist allein schon eine bemerkenswerte
und anerkennungswerte Tatsache, erst recht in
Zeiten, da die wissenschaftstheoretische Refle-
xionsbereitschaft allgemein am Versiegen ist. So
greift man gespannt zu diesem Sammelband, der
die Referate eines zweitdgigen Symposions do-
kumentiert und den nicht gerade bescheidenen
Anspruch stellt, fiir die ,, Zukunft der Theologie”
eine , Theologie der Zukunft” zu entwerfen (Vor-
wort 7). Hier wird die Messlatte hoch gelegt und
dementsprechend die Erwartung des Lesers, der
Leserin hinaufgeschraubt. Wird also eingeldst,
was da etwas vollmundig versprochen wird? In
17 Beitrdgen wird entlang der verschiedenen
theologischen Fécher ein erwartungsgemaf; bun-
tes, wissenschaftstheoretisch jedoch auf ganz
unterschiedlichem Niveau liegendes Bild des
theologischen Ficherkanons gegeben. Da die
Anordnung der Beitrdge keine groflere inhalt-
liche Stringenz aufweist, kann man sich seinen
eigenen Weg durch den Sammelband bahnen.
Mit dem programmatischen Titel ,Welche Zu-
kunft hat Theologie — welche Theologie fiir die
Zukunft” eroffnet W. Weirer, Graz, die Orientie-
rungssuche und antwortet mit doch inzwischen
sehr bekannten und plakativen Postulaten: Die
zukunftsfahige Theologie trifft Optionen, ist 6f-
fentlich, praktisch, kommunikativ, kooperativ
und achtsam auf ihre Didaktik — Stichworte, die
im wissenschaftstheoretischen Diskurs der letz-
ten 30 Jahre bis zur beinahe inflationiren Entwer-
tung abgentitzt worden sind. Will man trotzdem
dieser an und fiir sich richtigen Spur folgen,
empfiehlt es sich dort weiterzulesen, wo erwar-
tungsgemaf ein Zentrum wissenschaftstheoreti-
scher Reflexion der Theologie liegt, ndmlich in
der Fundamentaltheologie.

Roman A. Siebenrock, Innsbruck, zeichnet in sei-
nem Beitrag: , Leben — Glauben — Denken” einen

Entwurf seines Fachgebiets, der zweifelsohne
scharfsinnig, fachlich in historischer und syste-
matischer Hinsicht kompetent und duferst denk-
anregend ist. Auch wenn ich seinen ,apokalypti-
schen” Tonen theologisch nicht ganz folgen kann,
bringt Siebenrock die Herausforderungen der
Theologie auf den Punkt: In der Lehre kann
»nichts” mehr als selbstverstandlich vorausge-
setzt werden (139), die Theologie hat sich als
»Sinnwissenschaft” (140) im Unterschied zu den
~Funktionswissenschaften” zu begreifen, den
Unterschied zwischen Gott und Gétze, Glaube
und Religion und damit das Gottes- und Glau-
bensthema als zentrales Themenpaar der Funda-
mentaltheologie neu herauszuarbeiten.

F. Gmainer-Pranzl, Linz, greift im Besonderen die
Interkulturalitdt heutigen Theologietreibens auf
und fordert, ,den Logos der Theologie als ,vielspra-
chigen’ zu begreifen” (168). Analog zu einer inter-
kulturellen Philosophie gerdt auch die Funda-
mentaltheologie immer mehr in eine ,orthafte
Ortlosigkeit” (170). Sie muss sich sowohl ihres
Ortes als auch ihrer Ortlosigkeit bewusst wer-
den, gibt es doch heute nicht mehr eine alle Kul-
turen iibergreifende Rationalitit, sondern nur
mehr eine reflexive Denkform der zweiten Ebe-
ne, die sich des religiosen Vollzugs, der sich auf
der ersten Ebene ereignet, kritisch und nachden-
kend bewusst wird.

Dass sich die Theologie auf eine neue und sehr
radikale Weise ihrer Kontextualitit bewusst
wird, zeigt nicht blof der Blick in die moderne
Gegenwartskultur oder auf auflereuropiische
Kulturen, sondern inzwischen allein schon der
jeweilige Universitdtsstandort. Mit der umstritte-
nen Um- und Durchsetzung des neuen Oster-
reichischen Universitatsgesetzes verschérft sich
namlich die Situation der Studienrichtung Theo-
logie betrachtlich. Existenzéngste und Profilie-
rungsdruck zwingen die Theologie als Wissen-
schaft und als Bildungsorganisation, fiir die
universitdre Offentlichkeit und dariiber hinaus
deutlich zu machen, warum es weiterhin an den
Universitdten Theologie geben soll (muss). Die
Dogmatiker Ulrich Winkler, Salzburg, und Willi-
bald Sandler, Innsbruck, stellen in ihren Beitrégen
interessante und diskussionswiirdige Schwer-
punktsetzungen vor.

U. Winklers (etwas zu ausladender) Beitrag (40
Seiten!) beschreibt den Werdegang und das Kon-
zept einer , Theologie interkulturell” an der Theo-
logischen Fakultit Salzburg mit dem Ziel, dass
die interreligiose Globalisierung einen neuen
~Modus und eine bestimmte Art, kiinftig Theo-
logie zu treiben” (96) erfordert: interkulturell zu
werden, das heiflit im Verstehen anderer Religio-
nen das Christentum selbst auch neu und besser
verstehen zu kénnen. Man kann dem ambitio-



