406 ThPQ 150 (2002) 406-411

MARKUS LEHNER

,Es ist nicht recht, wegen unnothiger Dinge
nach Rom zu recurrieren...” (Franz von Sales)
Eine Bliitenlese aus der Geschichte der ThPQ

Auch in ihrem Jubiliumsjahrgang hat sich die Theologisch-praktische Quartalschrift ihrer
Aufgabe gestellt, Beitrige zur Vermittlung von Theorie und Praxis, von Theologie und
Pastoral zu leisten. Mehrfach ist dieses mittlerweile 150-jiahrige Bemiihen dargestellt
worden, zuletzt vom ehemaligen Chefredakteur Rudolf Zinnhobler. Mit seinem anderen
Riickblick zeigt unser langjihriges Redaktionsmitglied Markus Lehner, dass gerade
aktuelle Fragestellungen sich im Abstand noch einmal ganz anders darstellen kinnen.
So ermutigen vielleicht die Sorgen der Vergangenheit auch zu ein wenig Gelassenheit in

der Gegenwart. (Redaktion)

Kein Zweifel, die Theologisch-prak-
tische Quartalschrift ist eine seridse
wissenschaftliche Zeitschrift. Entspre-
chend der Programmatik des ersten
Heftes sollte sie ,anregend fordern die
theologische Wissenschaft, insofern
diese dem priesterlichen Leben und
Wirken zur nothwendigen Grundlage
und Richtschnur dient”.! 150 Jahrgénge
lang hat sie sich nun ernsthaft bemiiht,
die kirchlichen und gesellschaftlichen
Fragen der jeweiligen Zeit aufzugrei-
fen und theologisch zu reflektieren’.

Dieser Anspruch hat jedoch seine Tii-
cken. So manche aktuelle Aufregung
erweist sich im Riickblick als Sturm im
Wasserglas und gibt Jahre spater nur
noch Anlass zum Schmunzeln. Wie-
weit das Instrumentarium theologi-
scher Wissenschaft dem raschen gesell-
schaftlichen und technischen Wandel
der vergangenen 150 Jahre immer ge-

wachsen war, mogen der geneigte Le-
ser und die geneigte Leserin anhand
einer kleinen Bliitenlese von Beitrdgen
aus Jahrgingen um die Wende vom
19. zum 20. Jahrhundert beurteilen, die
um die Bewertung technischer Errun-
genschaften kreisen.

Es ist eine Zeit, in der sich die Behand-
lung sogenannter ,Pastoralfdlle” in der
ThPQ grofiter Beliebtheit erfreut. Die
Kasuistik stellt eine bewdahrte theolo-
gische Methodik bereit, um mit aktuel-
len Fragen umzugehen: so auch mit
dem Phénomen des Radfahrens.

»Die Sucht des Radfahrens hat bereits
auch das weibliche Geschlecht ergrif-
fen”, berichtet Professor Josef Weifs im
Jahr 18972 Es handle sich zweifellos
um eine Frage, die nach einer Antwort
vom Standpunkt der Moral ruft, lassen
sich doch ,die schlimmen Folgen fiir
die Radfahrerinnen und die Zuschauer

! Vorwort der Herausgeber, in: ThPQ 1 (1848) II.

? Vgl. dazu zuletzt die Ubersichten bei Rudolf Zinnhobler, Theologische Zeitschriften fiir die Praxis.
Entwicklungen in Osterreich und angrenzenden Ditzesen, in: ThPQ 146 (1998) 279-292, hier
279-284; ders., 150 Jahre Theologisch-praktische Quartalschrift. Abschiedsvorlesung (24. Mérz 1998),
in: Neues Archiv fiir die Geschichte der Di6zese Linz 12 (1998/99) 211-218.

* Josef Weif3, Das Radfahren der Frauen vom Standpunkt der Moral, in: ThPQ 50 (1897) 646f.



Markus Lehner/,Es ist nicht recht, wegen unnéthiger Dinge ..."

407

gewiss nicht bestreiten. Darf ein Mad-
chen mit ruhigem Gewissen sich das
Vergniigen! des Radfahrens erlauben?
Diirfen Eltern ihrer Tochter ein Rad
kaufen und ihr das Radfahren erlau-
ben? Was soll der Beichtvater, diesbe-
zliglich um Rath gefragt, antworten?”
Der Autor greift auf ein bewihrtes
Argumentationsmodell zuriick: , Diese
Fragen sind, wie es scheint, am ein-
fachsten zu 16sen durch Anwendung
der Prinzipien iiber den Tanz. 1. Sie
sind an sich indifferent, 2. sie konnen
wegen mancher Umstinde siindhaft
werden, 3. im allgemeinen ist davon ab-
zurathen.”

Die Anwendung des ersten Prinzips
fiihrt zu einem glasklaren Urteil: ,,Dass
das Radfahren an sich indifferent ist,
kann doch wohl nicht bestritten wer-
den. Es ist nicht intrinsece malum,
denn es steht an sich in keinem Wi-
derspruch mit der von Gott gesetzten
Ordnung des Menschen zu Gott, zu
sich selbst und zu den Nebenmenschen
und der ihn umgebenden Natur. Es ist
auch nicht extrinsece malum, denn bis
jetzt kennt man kein kirchliches oder
staatliches Verbot des Radfahrens.”
Soweit so gut, doch ,was an sich das
heifit dem Objekte nach indifferent ist,
kann durch die Umsténde leicht siind-
haft und somit unerlaubt werden”.
Diesbeziiglich kommt der Autor nun
etwas ins Schleudern, muss er doch
eingestehen: ,,Der Schreiber dieser Zei-
len hat noch nie gesehen, wie dieses
Radfahren vor sich geht. Es ist wohl
moglich, dass durch Kleidung, Hal-
tung und Geberden die Radfahrerin-
nen Argernis geben, aber was méglich
ist, muss deshalb noch nicht sein.”
Zum Gliick kann er sich wenigsten auf
Augenzeugenberichte stiitzen, und de-

nen zufolge ist das Radfahren fiir Frau-
en nicht ohne Gefahren. , Es wurde er-
zdhlt, dass in einem bekannten Kur-
orte auf sehr besuchter Esplanade eine
Radfahrerin vom Rad fiel. Zur Erbau-
ung der Zuschauer hat dies gewiss
nicht gereicht.” Doch zur moralischen
Beurteilung des Radfahrens von Frau-
en sind nicht nur die dufSeren Umstén-
de heranzuziehen, sondern auch die in-
nere Motivation, ,das cur: Warum fah-
ren Frauenzimmer mit dem Rade? Ge-
schieht es nur zur Unterhaltung, zum
Vergniigen? Oder wird ein wichtigerer
Zweck angestrebt, Ersparnis der zur
Arbeit so nothwendigen Zeit, Kérper-
tibung usw.? Oder geschieht es aus ei-
ner gewissen Sucht sich zu emanzipie-
ren, den Mannern alles nachzumachen
und in Gesellschaft von Ménnern zu
sein?”

Angesichts dieser schwierigen Sach-
lage erweist sich das dritte Prinzip als
hilfreich: ,Wie kein Seelsorger das
Tanzvergniigen beférdern wird, da der
Tanz voller Gefahren ist, so wird wohl
auch keiner den Frauen das Radfahren
anrathen, obwohl es weniger sittliche
Gefahren haben mag; es sei denn dass
wichtige Griinde vorliegen und alles
Anstoflige vermieden wird.”

Eine Schwierigkeit in der Beurteilung
dieser Frage liegt offensichtlich darin,
dass man nicht auf offizielle lehramt-
liche AuBerungen zuriickgreifen kann.
In diesem Fall muss man sich damit
begniigen, auf weltliche Autorititen
zuriickzugreifen, wie dies in einem be-
reits ein Jahr zuvor erschienenen Bei-
trag geschieht. Nach Erorterung viel-
féaltiger Bedenken gegen das , Eislaufen
der Méddchen” muss sich der Autor
auch ,ganz entschieden gegen das Rad-
fahren der Frauen und Maidchen aus-

+ 0.V, Das Eislaufen und Radfahren der Midchen, in: ThPQ 49 (1896), 987f.



408

Markus Lehner/,Es ist nicht recht, wegen unnéthiger Dinge ...”

sprechen; und es wird uns gewiss jeder
Unbefangene recht geben, dass dieser
Sport fiir das weibliche Geschlecht
hochst unschicklich und in sittlicher
Beziehung verurtheilt werden muss.
Mit dieser Ansicht stehen wir keines-
wegs allein. Viele mafigebende Person-
lichkeiten haben sich dagegen ausge-
sprochen; ja selbst die Regentin eines
Reiches, wo das Sportwesen auf allen
Gebieten eine Ausdehnung genommen
hat wie in keinem zweiten Lande der
Erde, die Konigin Victoria von Eng-
land, bezeichnete unlangst Cyclistin-
nen als ,Mannweiber’ und erklarte,
dass der Radsport fiir Damen génzlich
unpassend sei.”

Halt sich das kirchliche Lehramt bei
der Beurteilung des Radfahrens von
Frauen offenbar zuriick, so ist es aller-
dings zum Eingreifen gezwungen, als
die Sucht des Radfahrens auch auf
den Klerus tibergreift. Im Jahr 1895 be-
richtet die ThPQ unter dem Titel ,Ge-
brauch des Velocipedes fiir Geistliche’
iiber eine diesbeziigliche Anfrage bei
den romischen Behorden.’ ,,Auf eine
Anfrage des Bischofes von Szathmar,
ob den Geistlichen das Radfahren ge-
stattet sei, entschied die S.C.EE & RR,
dass die Geistlichen sich des Gebrau-
ches des Velocipedes enthalten sollten
wegen der damit verbundenen korper-
lichen Gefahr, wegen des Argernisses
des Volkes und der mit dem Radfahren
verbundenen Bespottung der Geistli-
chen (S.C.EE & RR, 28. Sept. 1894)”.
Wen wundert es, dass derartige Mah-
nungen des heiligen Stuhles gerade
im bereits erwdhnten Mutterland des
Sports in den Wind geschlagen wer-
den. Zwei Jahre spédter berichtet die
ThPQ dariiber, dass die katholischen
Bischofe der Provinz Westminster ge-

zwungen sind, detaillierte Regeln auf-
zustellen ,fiir Priester, die das ,Rad’
benutzen.® Unter keiner Bedingung ist
es gestattet, ohne das romische Collar
zu reiten. Kappen, kurze Jacken und
Kniehosen sind verboten. Auf Minis-
trationsreisen muss der Fahrer eine slip
(armellosen Talar) bei sich haben. Er
soll nicht bei Kranken erscheinen in
seinem Reisekostiim.” Begriindet wird
die Notwendigkeit dieser Kleidungs-
vorschriften mit dem anstofigen Ver-
halten des jiingeren englischen Klerus.
,Die jingeren Herren Geistlichen
durchkreuzten das Land in allen Rich-
tungen, ohne auch nur die geringste
Spur geistlicher Tracht zu zeigen.”
Doch auch das Radfahren von Geist-
lichen ist nicht allein eine Frage des
richtigen Outfits. Selbst bei passender
Kleidung kann Radfahren nicht nur
fiir weibliche Kurgédste, sondern auch
fiir konditionsstarke Kleriker zur ge-
sundheitlichen Gefdhrdung werden,
wie wir im Anschluss erfahren. , Der
Sekretiar des Bischofs von Southwark,
Canonicus Connelly, welcher uns obi-
ge Regeln am 4. Mai auf der Synode
vorlas, versuchte acht Tage spéter sein
Gliick auf dem Rade. Nachdem er 40
Meilen geradelt, lief er gegen einen
schwerbeladenen Karren, fiel unter ein
Rad und wurde arg zerquetscht. Die
Kunde seines Todes verbreitete sich im
Nu iiber ganz England. Gestern lebte
er noch, und die Arzte haben nicht alle
Hoffnung, ihn zu retten, aufgegeben.”
Sieht man hier nicht doch die tiefere
Weisheit der Reskripte rémischer Be-
horden, die vor den korperlichen Ge-
fahren des Radfahrens fiir den Klerus
ausreichend gewarnt hatten?

Die technischen Neuerungen dieser
Zeit bringen nicht nur vollig neue mo-

* O.V., Gebrauch des Velocipedes fiir Geistliche, in: ThPQ 48 (1895) 452.

¢ 0.V, Geistliche Radfahrer, in: ThPQ 50 (1897) 722.



Markus Lehner/, Es ist nicht recht, wegen unnéthiger Dinge ...”

409

ral- und pastoraltheologische Proble-
me. Auch die Liturgiewissenschaft ist
herausgefordert, wie ein Beitrag mit
dem Titel ,Kautschukgebiss und Com-
munion” anschaulich zeigt.” Die Situa-
tion, die der Autor, Professor an der
Theologischen Lehranstalt in St.Flo-
rian, zum Anlass seiner Darlegungen
nimmt, ist durchaus ernst: ,Der Seel-
sorger wird zu einem Kranken gerufen,
welchem er nach abgelegter heiliger
Beicht das viaticum reicht. Der Kranke
zeigt sofort nach der Darreichung eine
gewaltige Aufregung und deutet mit
dem Finger in den Mund. Der Priester
sieht nach und zum Schrecken wird er
gewahr, dass der Kranke ein falsches
Gebiss mit einer Kautschukplatte am
oberen Gaumen hat, an welcher sich
das viaticum festgeklebt hat. Wie von
vielen Seiten bestatigt wird, ist es selbst
einem Gesunden fast unmoglich, mit
der Zunge die Gestalt vom Kautschuk
abzulésen, die Zunge ermiidet und
muss gewohnlich ein continierliches
Befeuchten mit Wein und Wasser das
ibrige thun, um die Loslésung zu be-
werkstelligen. Besagter Kranke konnte
infolge seiner Schwache nicht mitwir-
ken, um das viaticum mit der Zunge
vom falschen Gaumen abzuldsen und
durch das Verschlucken der abgeldsten
species zu communicieren.”

Was tun in dieser schwierigen Situa-
tion? Der Priester ruft ein Familienmit-
glied zur Hilfe, um ,das Gebiss dem
Kranken vorsichtig aus dem Mund he-
rausnehmen zu lassen, legte dasselbe
in einen Napf voll Wasser, nahm, nach-
dem er die Gestalten vom Kautschuk
losgelost und er denselben gereinigt
hatte, den Inhalt des Napfes nachhause
in das sacrarium, holte sich eine andere
Partikel und reichte dieselbe dem Kran-

ken, welcher jetzt ohne Gebiss recht
gut communicieren konnte.”

Aus liturgiewissenschaftlicher ~Sicht
stellt sich nun natiirlich die Frage: Hat
dieser Priester recht gehandelt? Der
Autor gesteht zu, ,die Handlungswei-
se des im obenstehenden Casus er-
wiahnten Seelsorgers ldsst sich aus
einer gewissen Perplexitas wohl er-
kldren.” Er will sie aber nicht zur Nach-
ahmung empfehlen, denn aus seiner
Sicht war dieses Vorgehen weder prak-
tisch noch korrekt.

»Dass er nachhause gieng, um den
Kranken mittelst einer neuen Partikel
abzuspeisen, war zum mindesten iiber-
fliissig. Er hatte sich diese Miihe und
das Aufsehen, welches der neue Ver-
sehgang nothwendig erregen musste,
ersparen konnen. Das Einfachste wire
wohl gewesen, die heilige Hostie mit-
telst der Finger oder mit Zuhilfenahme
eines Messers vom Gebisse abzuneh-
men und sie in ein reines, mit etwas
Wasser gefiilltes Gefafs (oder Loffel) zu
geben und dieses Wasser mit der Ho-
stie sofort dem Kranken zu reichen.
Hierauf hatte er Kautschuk, Werkzeug
und Finger in demselben vasculum ab-
luieren und auch diese ablution dem
Kranken zu trinken geben kénnen.”
Das Vorgehen des Priesters war nach
Meinung des Professors aber auch
nicht korrekt; ,denn es geht nicht an,
die heiligen Gestalten in der von ihm
prakticierten Weise zu behandeln und
dieselben ohne weiteres in das Sacra-
rium zu geben. Da die Corruption der
heiligen Species in so kurzer Zeit nicht
anzunehmen und zum mindesten zwei-
felhaft ist, hitte er das vasculum in den
Tabernakel stellen und erst nach Ver-
lauf mehrerer Tage wenigstens, den In-
halt in das Sacrarium schiitten sollen.”

7 ]. Ackerl, Kautschukgebiss und Communion, in: ThPQ 49 (1896) 869f.



410

Markus Lehner/,Es ist nicht recht, wegen unnéthiger Dinge ...”

So skurril diese Ausfithrungen aus
heutiger Sicht klingen, man sollte sich
hiiten, derartige Sorgen ldcherlich zu
machen. Sie entspringen einem tiefen
Verantwortungsbewusstsein des Klerus
,dem Heiligen’ gegeniiber, das sie in
Form der geweihten Hostie den Men-
schen reichen. Das Bewusstsein, durch
das eigene amtliche Handeln, insbe-
sondere im Bereich der Spendung von
Sakramenten, fiir das Seelenheil der
Menschen mitverantwortlich zu sein,
musste zu einem akuten Gefiihl der
Unsicherheit fithren, sobald einmal un-
vorhergesehene Umstidnde eintraten.
Wenn die Hefte der ThPQ in dieser Zeit
auf einen Umfang von iiber 200 Seiten
anschwellen, so liegt dies zu einem
guten Teil an der ausfiihrlichen Diskus-
sion derartiger Fille aus der pastoralen
Praxis.

Voraussetzung dafiir ist allerdings, dass
ein Freiraum zur offenen Auseinan-
dersetzung gewahrt bleibt und nicht
alles bereits ,von oben her’ entschieden
ist. Auch in dieser Hochbliite des Ultra-
montanismus ist dies den Autoren klar;
dies zeigt ein Beitrag aus dem Jahr
1896, der die Frage stellt, ob ein haufi-
ger Rekurs an den Heiligen Stuhl zur
Losung aktueller Sachfragen empfeh-
lenswert sei® Der Autor verweist auf
diesbeziigliche ,passende Bemerkun-
gen” in der Zeitschrift Monitore Eccle-
‘siastico, die er folgendermaflen wie-
dergibt: ,Im allgemeinen ist es nicht zu
empfehlen, fiir jede beliebige Frage um
eine authentische Entscheidung in Rom
anzusuchen. Es wire dies zunéchst ein
Hindernis fiir die Weiterentwicklung
der theologischen Wissenschaft, der es,
wie iiberhaupt jeder Wissenschaft, ei-
gen ist, aus den allgemeinen Principien
die betreffenden Folgerungen zu zie-

hen und in die Praxis umzusetzen.
Wiirde also die hochste kirchliche Au-
toritdt sofort einen jeden praktischen
Zweifel endgiltig entscheiden, so wére
die theologische Wissenschaft nutz-
und zwecklos.

Ferner wiirde hierdurch die Freiheit
sehr eingeschrankt. Uber gar manches
lasst sich streiten sive pro sive contra,
und jeder kann sich nach dem richten,
was ihm das wahrscheinlichste diinkt.
Zudem darf nicht tibersehen werden,
dass der heilige Stuhl bei seinen Ent-
scheidungen zunéchst das allgemeine
Wohl und Interesse und nicht die spe-
ciellen Verhiltnisse dieses oder jenes
Ortes im Auge hat. Daher kommt es,
dass die erbetenen Entscheidungen,
anstatt die localen Schwierigkeiten zu
beheben, im gegentheiligen Sinne aus-
fallen und die Schwierigkeiten eher
noch erhéhen. Auch kann ja eine recht-
méflige Gewohnheit ein Gesetz ab-
schaffen und was sonst unerlaubt wé-
re, erlaubt machen; eine Entscheidung
von Rom ist daher in vielen Féllen ganz
unnoéthig.”

Um eine derart kritische Sichtweise zu
rechtfertigen, muss man sich natiirlich
auf eine gewichtige Autoritdt berufen
konnen. Diese findet sich im hl. Franz
von Sales, der bereits 1621 in einem
Brief an die hl. Francisca von Chantal
geschrieben habe, ,es sei nicht recht,
wegen unnéthiger Dinge nach Rom zu
recurrieren ... Denn es gibt Dinge, die
keiner Autorisation bediirfen, da sie ja
erlaubt sind, wenn man aber dann um
die Erlaubnis ansucht, werden sie ganz
anders beurtheilt. Der heilige Vater
lasst es gerne geschehen, dass durch
die Gewohnheit vieles autorisiert wird,
was er selbst in Anbetracht der Folgen
nicht gerne als erlaubt erklaren will.”

® Johann Gfollner, Ist ein haufiger Recurs an den heiligen Stuhl zur Lésung von Zweifeln empfehlens-

wert? In: ThPQ 49 (1896) 986.



Markus Lehner/,Es ist nicht recht, wegen unnéthiger Dinge ..."

411

Damit sei keineswegs gesagt, dass es
nicht manchmal niitzlich und notwen-
dig sei, sich an den heiligen Stuhl zu
wenden, relativiert der Autor. Dies
solle jedoch ,wenn moglich selten der
Fall sein und nur bei Fragen, die in den
allgemeinen Prinzipien der theologi-
schen Wissenschaft keine Losung fin-
den; wenigstens lege man zuvor die
Sache dem Urtheile der Gelehrten und
Sachverstandigen vor”. Im iibrigen zei-
ge die Erfahrung, dass die romischen
Stellen von sich aus die kirchliche und
theologische Szene aufmerksam iiber-
wachen. , Hilt daher Rom ein Dazwi-
schentreten fiir néthig, so braucht man
ohnehin nicht lange auf die definitiven
Decrete und Entscheidungen zu war-
ten.” Interessant ist, dass dieser Bei-
trag dem Autor, Johann Gf6llner, offen-
sichtlich in seiner weiteren Karriere in
keiner Weise geschadet hat. Er wurde

1911 Redakteur der ThPQ, zwei Jahre
spater Chefredakteur und wieder zwei
Jahre spiter Bischof der Di6zese Linz.

Mit dieser Freiheit der wissenschaft-
lichen Diskussion in der Theologie, die
hier eingefordert wird, ist notwen-
dig auch die Freiheit verbunden, man-
che Denkversuche angesichts aktueller
Fragen zu unternehmen, die keinen
Anspruch auf ewige Giiltigkeit erhe-
ben; die in der Abgeklartheit des his-
torischen Riickblicks eher als Torheit
erscheinen, zumindest Anlass zum
Schmunzeln geben. Wer weif3, woriiber
Leser der ThPQ in einem derartigen
Riickblick beim 250. Jahrgang lachen
werden? Dass der ThPQ weitere hun-
dert Jahre Tatigkeit zu wiinschen sind,
dariiber sollte kein Zweifel bestehen,
ist sie doch eine seritse wissenschaft-
liche Zeitschrift.



