
Fundamentaltheologie

ken nng Denn das C(‚ebet transzendiert alFUNDAMENTALTHEOLOGIE Sprachliche und wird 61n Zugang zu Unaus-
sprechlichen. Im Anschluss Derrida sıieht
Luib! 1 Gebet die ımmer andere AnwesenheitSALMANN ELMAR/ AKE JOACHIM Hg.)

[Die Vernunft Ins (Gebet nehmen. Philosophisch- eröffnet: „Das Gebet n  Z den >Sprecher sich VeI -

theologische Betrachtungen. Kohlhammer, Sturtt- lieren und sich als einen Anderen wiederfinden,
eintinden tremden Urt, S verortet ıhn In dergart 2000
Welt, dıe ımmer anders st, als den AnscheinIn den etzten Jahren hat sich 1Nne UÜberfülle Von

fundamentaltheologischen Publikahonen mıit der hat“” 51) Gebet ın dieser Weilse als Widerpart des
Beziehung zwischen Glaube unı Rationalität Denkens Z fassen, onnte A einem erständnis

des (‚ebets tühren, da; nıcht einer überstürztenbeschäftigt. Vaoar diesem Hintergrund ıst
wohltuender, einem Buch begegnen, das in negativen Theologie zu Opter tällt
poetischer Sprache das Verhältnis zwischen Ver- Fin Interludium anderer, ber dennoch beden-

kenswerter Art tindet sıch „Der bittende ‚Ottmunft Uun!| Gebet betrachtet Den vier Autoren Re-
lıngt C5, zwiıschen Beter und Philosoph eINE der betende Mensch“ VOo:|  > Fuchs (61—74) ‚ott
Brücke schlagen un Z zeigen, WI1E sehr bei- wartet sehnsüchtig darauf, ass der Mensch sich
de aufeinander angewiıiesen sind. amı wıdmet ihm zuwende un ıh; erkenne: diese „VETKES-
sıch die vorliegende Veröffentlichung eiINnem ähn- Ihmension christlicher Spiritualität” (SO der
lichen Anliegen WIıeE dıe Bücher VOn Bernhard Untertitel) versucht Fuchs an einiger Au-
Casper „Das Ereignis des etens. (Grundlinien tOoren MEeu ins Bewusstsein heben Dem be-
iner Hermeneutik des relıg1ösen eschehens  00 Iruchtenden Spiel zwıschen ‚ebet und Vernunft
(München Ur Jürgen Werbick „Gebets- 1171 C(ottesdienst wıdmet sich Salmann ın „ANn-
glaube und Gotteszweiftfel” unster un! dacht. Philosophen VOrT dem Phaänomen der Li-
annn wıe S1Ee 7Z7ur ymphonie V U: akademischer turgıe” 75-101) Er untersucht das Kultver-
raho Un kirchlicher oratıo eıtragen, ständnıs VO:|  ' Kant, Hegel und Kosenzweig und

Salımann begreift ersten Autfsatz en erschließt Neue Zugänge, die iturgie und Philo-
un Beten als „ZweIl Urgebärden des Geistes”, sophiıe wechselseitig bereichern. Das gängige
sich selbst und die Welt wahrzunehmen (9—30 theologische Vorurteil sieht die Liturgie bei ant
Das Denken stiftet dem Gebet 1INe verbindliche ZUXC bloßen Jrägerin utilitariıstischer Moralität
Haltung ein, die Welt kKlar Auge fassen herabgewürdigt, auf diesen Seiten wird
Un siıch selbst reflektieren Im (sebet wird das dem Leser das Anliegen ants deutlich, entfrem-
Denken wırderum auf das Grundlegende und dete, zwanghafte Kultformen auf die Freiheit
Oftene SseiNer selbst verwıesen, wIıe das Denken hin reinigen. Salmann will soölche Keingung
umgekehrt das aufmerksam macht, Teilich nicht verabsolutiert lassen: [)as Christen-
mit seiner notwendigen Alltäglichkeit ZUT: blut- tum WISSE „wohl realistischer, ehrfürchtiger und
leeren Gewohnheit wird SOWIE Mensch und oftt wahrer als die kantischen Reduktionen die
ıIn stumpfem Formalismus aufgibt. Denken und Notwende, ac! und anschauliche Schönheit
etfen sind keine abgehobene Geistakrobatik, bildhafter Vermittlung, die nı1e Zzu Mittel VOT-
sondern eın leiblich-geschichtliches Tun „Des- kommen darf“ 55) Hegel ırd VOM Theologen
B x,1bt eın Gebet, das nicht Vo: Han- Oft mıt der Bemerkung abgetan, hebe die kon-
deln her ame unm! Z ihm gedrängt würde, eın rete (ottesdienstform in den Begriff, ın das kon-

textlose Prinzip auf. hne dieses ngenugenDenken, das nicht des Ungedachten und Naus-
denklichen iınne seın müsste, eın Handeln, cdas bestreiten, geht Salmann ın SEeINET Hegel-Lektüre
nicht des gnädigen Beistandes Uun| des Nachden- tietfer: In ult UNMN| Andacht verschwistern sich
ens bedürftig ware 28) Der Kaum che Irijas Sakrales un Profanes, Geschichtliches un Sub-
Denken-Beten-Handeln einzuüben, ıst dıe An- jektiv-Gedankliches ımmer als vorläufige Welt-
ddcht, ın ıhr können sıch dIese Grundvollzüge form der Endgestalt Christi. Kosenzweig führt
menschlichen Lebens Or ‚Ott ın Freiheit diese DVenkrichtung weılter nd verweist Cie [”’hi-
Aarın16| un!| ıhrer Verwirklichung drängen. losophie ihrerseits auftf die Liturgie: „Was keiner
Im Kapitel „Über die seltsame Lust der Philoso- ’”hilosophie gelingt, weil G1E stets alles auf die
phie a (‚ebet” beschreibt ] 1uıbi das (‚ebe einförmige Perspektive des Betrachtenden hın
als Weg ın dıe Wirklichkeit und als TI in reduzieren, auft ihren beschränkten Begriff brin-
diıe Theologie (31—-59) 50 omm ı zu  vn über- gen IMUSS, das gewährt sıch ım Kult, as treie
raschenden Umkehrung, dass das (ebet uch und stımmıge Verhältnis Ewigem und eıt-
Prüfstein der Vernunft ıst. ank einer kreativen ichem, Gott, Welt, Mensch, Un cChöptung,

UOftenbarung und kErlösung” (95f) (_„—„‚Jleichsam alsAristotelesdeutung versteht der utor das Gebet
als integralen Teil der Wahrheitssuche, el Postludium 3—1 ordnet 'ake phänome-
das Denken a SCINEN (Grenzen auf’ edan- noalagisch a Beispiel des Schuldbekennmnisses

98 Fundamentaltheologie 

FUNDA ME NTA L THEOLOG IE 

• SALMANN ELMAR/HAKE JOACHIM (Hg.), 
Die Vernunft ins Gebet nehmen. Philosophisch­
theologische Betrachtungen. Kohlhammer, Stutt­
gart 2000. (126) Kart. 
In den letzten Jahren hat sich eine Überfülle von 
fundamentaltheologischen Publikationen mit der 
Beziehung zwischen Glaube und Rationalität 
beschäftigt. Vor diesem Hintergrund ist es umso 
wohltuend~r, einem Buch zu begegnen, das in 
poetischer Sprache das Verhältnis zwischen Ver­
nunft und Gebet betrachtet. Den vier Autoren ge­
lingt es, zwischen Beter und Philosoph eine 
Brücke zu schlagen und zu zeigen, wie sehr bei­
de aufeinander angewiesen sind . Damit widmet 
sich die vorliegende Veröffentlichung einem ähn­
lichen Anliegen wie die Bücher von Bernhard 
Casper "Das Ereignis des Betens. Grundlinien 
einer Hermeneutik des religiösen Geschehens" 
(München 1998) und Jürgen Werbick "Gebets­
glaube und Gotteszweifel" (Münster 2001) und 
kann wie sie zur Symphonie von akademischer 
ratio und kirchlicher oratio beitragen. 
E. Salmann begreift im ersten Aufsatz Denken 
und Beten als "zwei Urgebärden des Geistes", 
sich selbst und die Welt wahrzunehmen (9-30). 
Das Denken stiftet dem Gebet eine verbindliche 
Haltung ein, die Welt klar ins Auge zu fassen 
und sich selbst zu reflektieren. Im Gebet wird das 
Denken wiederum auf das Grundlegende und 
Offene seiner selbst verwiesen, wie das Denken 
umgekehrt das Gebet aufmerksam macht, wo es 
mit seiner notwendigen Alltäglichkeit zur blut­
leeren Gewohnheit wird sowie Mensch und Gott 
in stumpfem Formalismus aufgibt. Denken und 
Beten sind keine abgehobene Geistakrobatik, 
sondern ein leiblich-geschichtliches Tun. "Des­
wegen gibt es kein Gebet, das nicht vom Han­
deln her käme und zu ihm gedrängt würde, kein 
Denken, das nicht des Ungedachten und Unaus­
denklichen inne sein müsste, kein Handeln, das 
nicht des gnädigen Beistandes und des Nachden­
kens bedürftig wäre" (28). Der Raum, die Trias 
Denken-Beten-Handeln einzuüben, ist die An­
dacht; in ihr können sich diese Grundvollzüge 
menschlichen Lebens vor Gott in Freiheit um­
armen und zu ihrer Verwirklichung drängen. 
Im Kapitel "Über die seltsame Lust der Philoso­
phie am Gebet" beschreibt H. f. Luibl das Gebet 
als Weg in die Wirklichkeit und als Schritt in 
die Theologie (31-59). So kommt er zur über­
raschenden Umkehrung, dass das Gebet auch 
Prüfstein der Vernunft ist. Dank einer kreativen 
Aristotelesdeutung versteht der Autor das Gebet 
als integralen Teil der Wahrheitssuche, weil es 
das Denken an seinen Grenzen auf neue Gedan­

ken bringt. Denn das Gebet transzendiert alles 
Sprachliche und wird so ein Zugang zum Unaus­
sprechlichen. Im Anschluss an Derrida sieht 
Luibl im Gebet die immer andere Anwesenheit 
eröffnet: "Das Gebet lässt den Sprecher sich ver­
lieren und sich als einen Anderen wiederfinden, 
einfinden am fremden Ort, es verortet ihn in der 
Welt, die immer anders ist, als es den Anschein 
hat" (51). Gebet in dieser Weise als Widerpart des 
Denkens zu fassen, könnte zu einem Verständnis 
des Gebets führen, das nicht einer überstürzten 
negativen Theologie zum Opfer fällt. 

Ein Interludium anderer, aber dennoch beden­
kenswerter Art findet sich in "Der bittende Gott­
der betende Mensch" von G. Fuchs (61-74). Gott 
wartet sehnsüchtig darauf, dass der Mensch sich 
ihm zuwende und ihn erkenne: diese "verges­
sene Dimension christlicher Spiritualität" (so der 
Untertitel) versucht Fuchs anhand einiger Au­
toren neu ins Bewusstsein zu heben. Dem be­
fruchtenden Spiel zwischen Gebet und Vernunft 
im Gottesdienst widmet sich E. Salmann in "An­
dacht. Philosophen vor dem Phänomen der Li­
turgie" (75-101). Er untersucht das Kultver­
ständnis von Kant, Hegel und Rosenzweig und 
erschließt neue Zugänge, die Liturgie und Philo­
sophie wechselseitig bereichern. Das gängige 
theologische Vorurteil sieht die Liturgie bei Kant 
zur bloßen Trägerin utilitaristischer Moralität 
herabgewürdigt. Doch auf diesen Seiten wird 
dem Leser das Anliegen Kants deutlich, entfrem­
dete, zwanghafte Kultformen auf die Freiheit 
hin zu reinigen. Salmann will solche Reinigung 
freilich nicht verabsolutiert lassen: Das Christen­
tum wisse "wohl realistischer, ehrfürchtiger und 
wahrer als die kantischen Reduktionen um die 
Notwende, Macht und anschauliche Schönheit 
bildhafter Vermittlung, die nie zum Mittel ver­
kommen darf" (85). Hegel wird von Theologen 
oft mit der Bemerkung abgetan, er hebe die kon­
krete Gottesdiensform in den Begriff, in das kon­
textlose Prinzip auf. Ohne dieses Ungenügen zu 
bestreiten, geht Salmann in seiner Hegel-Lektüre 
tiefer: In Kult und Andacht verschwistern sich 
Sakrales und Profanes, Geschichtliches und Sub­
jektiv-Gedankliches - immer als vorläufige Welt­
form der Endgestalt Christi. Rosenzweig führt 
diese Denkrichtung weiter und verweist die Phi­
losophie ihrerseits auf die Liturgie: "Was keiner 
Philosophie gelingt, weil sie stets alles auf die 
einförmige Perspektive des Betrachtenden hin 
reduzieren, auf ihren beschränkten Begriff brin­
gen muss, das gewährt sich im Kult, das freie 
und stimmige Verhältnis von Ewigem und Zeit­
lichem, Gott, Welt, Mensch, von Schöpfung, 
Offenbarung und Erlösung" (95f). Gleichsam als 
Postludium (103-126) ordnet f. Hake phänome­
nologisch am Beispiel des Schuldbekenntnisses 



Fundamentaltheologie

die Vernunft der OÖffentlichkeit un! das (Gebet ebenktalls UTC| Identitäts- und Glaubenskrisen
der Verhülltheit Selten sind hohe Keflexion gekennzeichnet ıst. „‚Hınter den biblischen
Un praktischer 1 unmittelbar einsichtig Schöpfungserzählungen steht der In SEINEM
U auf der Ööhe der ß  it wIıe hıer noch dazu Dasein und SeiNer Identität bedrohte Mensch,
e1m schwierigen Thema Beichte. der AUS der Situation der Daseinsgetährdung
[ hese Betrachtungen laden azu eın, ALUS dem nach der Herkuntt On Mensch un Welt iragt”
manchmal banalen theologischen und kırchli- (4/) Die bıblischen Schöpfungsmythen werden
chen Betrieb herauszutreten und der Schnitt- In diesem Sinne „existenzial“ ausgedeutet, als
stelle VU:| eten un Denken des Mysteriums mythische Reflexionen auf Grundbestimmungen
innezuwerden. des menschlichen Daseinsvollzuges 49) In heo-
KRom Bernhard Eckerstorfer (ISB logıschen kinzelmotiven entfaltet Höhn diıe 711

trale Behauptung jüdisch-christlicher Schöp-
tungslehre: die Zustimmungsfähigkeit Zur Welt,
dıe Möglichkeit der Daseinsakzeptanz. Deren

OHN HA  ®  IM, zusbhbmmen. Der Star.  es Gegenargument bleibt treilich das
zwiespältige Grund des asemns (Reihe lau- verschuldete Leid, dem ach öhn auf ıntel-

lektueller EFbene weder dıe Theologie (ın Versu-bensWorte), Echter, Würzburg 2001
hen der „Theodizee”) noch der humanıstische12,80.

Im Vorwort SCINES ucC  es bereitet der bekannte Atheismus gerecht werden können. Für die
Gläubigen bleibt das Postülat einer „praktischenSozialethiker un) Professor für 5Systematische Theodizee”, als „Solidarität mit den idendenTheologie ın Köln, Hans-Joachim Hohn, seiInNe

LeseriInnen auf die literarische Form Vo| 1ın die T7 Solche „Zeichen ohnmächtigen Widerstan-
sein Buch AuUs der Reihe GlaubensWorte geklei- des die Übermacht VO: Leiden un Tod

ber das Leben [ stehen zugleich fır die Zu-det hat (vgl. 7Ur Reihe die Rez In TIhPO 50)
2002] 3158) Er hat das Genus 111e5s Wissen- stimmungsfähigkeit der Welt eın  d 40)
schaftsessays gewählt un erläutert seine damıt Viele Aussagen, Mohve un Argumente der
verbundene Absicht „Es handelt sich somıt aus- Schöpfungstheologie Öhn\ns klingen altbekannt.
Tucklıc ınen Jlext, der Z WäaTr selbst diskurs- Die Auslegung der „Sündentallgeschichte" (Gen
fähig Sein will, dafhür ber nicht den Preis einer 2-3) ist beispielsweise CN Drewermanns
sterilen Wissenschaftssprache zahlen möchte'  ‚ „Strukturen des Bösen“” angelehnt; seine Ausfüh-
14) Misst Nan das Werk diesem ruch, TUNSEN eıt und Mitgeschöpflichkeit hat
ıst siıcher als geglückt bezeichnen. In getälli- Höhn bereits anderen Stellen vorgelegt. Der
geT, ber NIE banaler Sprache entwirft Ööhn Keiz des Buches besteht daher nıcht in SEINeET
Grundzuge der christlichen Anthropologie un inhaltlichen Innovabon. Fr liegt In der ästhetisch
Schöpfungstheologie. ansprechenden Form des ESSayS, VTr allem aber
Mıt dem Mut kulturanalytischen Überblicken in seiner gelungenen Überblendung MN eitdia-
diagnostiziert Ööhn Z Beginn entscheidende gnostisch-anthropologischer Fragestellung und
Prozesse der „‚Depotenzierung”, Entmachtung schöpfungstheologischen Antwortversuchen. |J)a-
und Kelativierung” 18) der Menschen ın der nıt erreicht Höhn mıiıt kompositorischen Mıtteln
Maoderne. In der gaängigen Sicht der Wissenschaft zweierlei: Die schöpfungstheologischen Aussa-
erscheint der einst der Aufklärung als „anı- SeCh der Bıbel werden ın einen anthropologischen
mal rahonale* gefeierte Mensch DI1UT och als Kontext hineingestellt, der ıhrer mythischen
Kesultat VOU:|  - biologischer Evolution un psychi- Form, ıhrer Aussageabsicht und zugleich ıhrer
scher Struktur, als Produkt Vaoan Gesellschaft un Relevanz für heutige Zeitgenossen entspricht. öüne
(‚eschichte. Vor diesem Hıntergrund scheinen bieten schließlich keine objektsprachliche KOs-
auch Sinnfragen ach dem, „Wa> U mit dem mologie, informieren nıcht ber die Entstehung
Menschen letztlich auf sıch hat” (18) obsolet der Welt, sondern treiffen theologische Aussagen
geworden SCin. Und dennoch „Der Vernunft uber die Daseinstorm des Menschen. 7Zudem VOT-

aufgegeben bleibt die Frage, WaÜas der ensch mut wirklicht öhn muit seiner anthropologisch-
seiInem en antangen annn  w 24) Von den schöpfungstheologischen erzahnung ine Art
„Bestreitungen sinnvollen Daseims“ In der MO- „Theologie unten”‘, Die Frage, die sıch der
derne blendet ohn ber Zzu den biblischen Mensch selbst ıst, wiırd behutsam ın den Haorı-
ScChöpfungsaussagen, [Dass Nan iIhnen auch zont hineingetührt, eine Ant-wort erhofft
für heutige Fragen Impulse erwarten dart, egen werden darf, ın die JTheologie. Insofern ıst ıNnNe
Parallelen in ıhrem Entstehungskontext nahe. Aussage Höhns 1m Kontext SCINEPS EOdizee-
Schließlich wurde der priesterschriftliche Schöp- Kapitels repräsentativ tür SCın g theologi-
tungsbericht (Gen 1,1—-2,4a) VOor dem Hinter- sches P’rogramm: „Die Theologie ıst hier weiıt
grund des ‚üdischen Exils verfasst, eine Zeit, die davon entfernt, als Pflichtverteidigerin des Jhıe-

99 Fundamentaltheologie 

die Vernunft der Öffentlichkeit und das Gebet 
der Verhülltheit zu. Selten sind hohe Reflexion 
und praktischer Sinn so unmittelbar einsichtig 
und auf der Höhe der Zeit wie hier - noch dazu 
beim schwierigen Thema Beichte. 
Diese Betrachtungen laden dazu ein, aus dem 
manchmal banalen theologischen und kirchli­
chen Betrieb herauszutreten und an der Schnitt­
stelle von Beten und Denken des Mysteriums 
innezuwerden. 
Rom Bernhard A. Eckerstarler aSB 

• HÖHN HANS-JOACHIM, zustimmen. Der 
zwiespältige Grund des Daseins (Reihe Glau­
bensWorte), Echter, Würzburg 2001. (151) Pb 
€ 12,80. 
Im Vorwort seines Buches bereitet der bekannte 
Sozialethiker und Professor für Systematische 
Theologie in Köln, Hans-Joachim Höhn, seine 
Leserlnnen auf die literarische Form vor, in die er 
sein Buch aus der Reihe GlaubensWorte geklei­
det hat (vgl. zur Reihe die Rez. in: ThPQ 150 
[2002] 315f). Er hat das Genus eines Wissen­
schaftsessays gewählt und erläutert seine damit 
verbundene Absicht: "Es handelt sich somit aus­
drücklich um einen Text, der zwar selbst diskurs­
fähig sein will, dafür aber nicht den Preis einer 
sterilen Wissenschaftssprache zahlen möchte" 
(14). Misst man das Werk an diesem Anspruch, 
ist es sicher als geglückt zu bezeichnen. In gefälli­
ger, aber nie banaler Sprache entwirft Höhn 
Grundzüge der christlichen Anthropologie und 
Schöpfungstheologie. 
Mit dem Mut zu kulturanalytischen Überblicken 
diagnostiziert Höhn zu Beginn entscheidende 
Prozesse der ",Depotenzierung', Entmachtung 
und Relativierung" (18) der Menschen in der 
Moderne. In der gängigen Sicht der Wissenschaft 
erscheint der einst von der Aufklärung als "ani­
mal ra tionale" gefeierte Mensch nur noch als 
Resultat von biologischer Evolution und psychi­
scher Struktur, als Produkt von Gesellschaft und 
Geschichte. Vor diesem Hintergrund scheinen 
auch Sinnfragen nach dem, "was es mit dem 
Menschen letztlich auf sich hat" (18), obsolet 
geworden zu sein. Und dennoch: "Der Vernunft 
aufgegeben bleibt die Frage, was der Mensch mit 
seinem Leben anfangen kann" (24). Von den 
"Bestreitungen sinnvollen Daseins" in der Mo­
derne blendet Höhn über zu den biblischen 
Schöpfungsaussagen. Dass man von ihnen auch 
für heutige Fragen Impulse erwarten darf, legen 
Parallelen in ihrem Entstehungskontext nahe. 
Schließlich wurde der priesterschriftliche Schöp­
fungsbericht (Gen 1,1-2,4a) vor dem Hinter­
grund des jüdischen Exils verfasst, eine Zeit, die 

ebenfalls durch Identitäts- und Glaubenskrisen 
gekennzeichnet ist. "Hinter den biblischen 
Schöpfungserzählungen steht der in seinem 
Dasein und seiner Identität bedrohte Mensch, 
der aus der Situation der Daseinsgefährdung 
nach der Herkunft von Mensch und Welt fragt" 
(47). Die biblischen Schöpfungsmythen werden 
in diesem Sinne "existenzial" ausgedeutet, als 
mythische Reflexionen auf Grundbestimmungen 
des menschlichen Daseinsvollzuges (49). In theo­
logischen Einzelmotiven entfaltet Höhn die zen­
trale Behauptung jüdisch-christlicher Schöp­
fungslehre: die Zustimmungsfähigkeit zur Welt, 
die Möglichkeit der Daseinsakzeptanz. Deren 
stärkstes Gegenargument bleibt freilich das un­
verschuldete Leid, dem - nach Höhn - auf intel­
lektueller Ebene weder die Theologie (in Versu­
chen der "Theodizee") noch der humanistische 
Atheismus gerecht werden können. Für die 
Gläubigen bleibt das Postulat einer "praktischen 
Theodizee", als "Solidarität mit den Leidenden" 
(139). Solche "Zeichen ohnmächtigen Widerstan­
des gegen die Übermacht von Leiden und Tod 
über das Leben [ ... ] stehen zugleich für die Zu­
stimmungsfähigkeit der Welt ein" (140). 

Viele Aussagen, Motive und Argumente der 
Schöpfungs theologie Höhns klingen altbekannt. 
Die Auslegung der "Sündenfallgeschichte" (Gen 
2-3) ist beispielsweise eng an Drewermanns 
"Strukturen des Bösen" angelehnt; seine Ausfüh­
rungen zu Zeit und Mitgeschöpflichkeit hat 
Höhn bereits an anderen Stellen vorgelegt. Der 
Reiz des Buches besteht daher nicht in seiner 
inhaltlichen Innovation. Er liegt in der ästhetisch 
ansprechenden Form des Essays, vor allem aber 
in seiner gelungenen Überblendung von zeitdia­
gnostisch-anthropologischer Fragestellung und 
schöpfungs theologischen Antwortversuchen. Da­
mit erreicht Höhn mit kompositorischen Mitteln 
zweierlei: Die schöpfungstheologischen Aussa­
gen der Bibel werden in einen anthropologischen 
Kontext hineingestellt, der ihrer mythischen 
Form, ihrer Aussageabsicht und zugleich ihrer 
Relevanz für heutige Zeitgenossen entspricht. Sie 
bieten schließlich keine objektsprachliche Kos­
mologie, informieren nicht über die Entstehung 
der Welt, sondern treffen theologische Aussagen 
über die Daseinsform des Menschen. Zudem ver­
wirklicht Höhn mit seiner anthropologisch­
schöpfungstheologischen Verzahnung eine Art 
"Theologie von unten". Die Frage, die sich der 
Mensch selbst ist, wird behutsam in den Hori­
zont hineingeführt, wo eine Ant-wort erhofft 
werden darf, in die Theologie. Insofern ist eine 
Aussage Höhns im Kontext seines Theodizee­
Kapitels repräsentativ für sein ganzes theologi­
sches Programm: "Die Theologie ist hier weit 
davon entfernt, als Pflichtverteidigerin des ,lie­


