
346 152 S40 356

RISTOPH REILLNGE

„Erhebet die Herzen!“
Zur chtsamkeıt in der iturgie

Der Vollzug der Liturgte steht und fällt mıt der Aufmerksamkeit Cr Beterligten M Iıtur-
oischen Geschehen der Gemermde. Achtsamkeit ıst hierbe: aber gerade die Möglichkeitsbe-
dingung lıturgischen Handelns. Dach WE steht PS diese Wachheit und Gegenwärtig-
Keit In UNSPIEN Gottesdiensten ? Wıe hewuss ıst den Liturgen und den Feiernden, das  ‘G
PYStE Ihre INNeEFE Sammlung der Präsenz (‚ottes Raum Ribt? Der Autor, Assıstent A Insti-
uf Für Liturgiewissenschaft und Sakramententheologie der Linzer Theologischen Fakul-
tat, arbeitet In SCIMEN! aufschlussreichen Beitrag dıe heute oft ZUWENIQ heda  L  _  hte Relevanz
der Achtsamkeit IN der Liturgie Heraus. (Redaktion)

„Sursum corda!”, „Erhebet dıe Her- der ın den hıturgischen Vollzügen mit
zen!” diese Aufforderung gyehört seinem Heilshandeln gegenwärtig ıst
nach ältester christlicher Überlieferung
zu Eröffnungsdialog des eucharisti- In unNnsererTr Tradition wurde diese
schen Hochgebets. Wenngleich ın der Grundhaltung 1m (Gottesdienst iın der
Tradition der Rurf allein für diese Stelle Vergangenheit und heute unterschied-
ın der ıturgie reserviert blieb,' be- lich wahrgenom men und bezeichnet.
sprach ih Cyprian als Ausdruck einer Der ac ach aber Sa} gezeigt
Grundhaltung, muiıt der C’hristen jedes werden zielt die Frage ach der cht-

beginnen sollten er teisch- samkeıt ın der Liturgie ın das Zentrum
1C und weltliche (‚edanke sollte €s gvottesdienstlichen Feierns. Aus-
rücktreten nd der (Geist eINZIg das gehend V  —_ eiNnem Blick auf die „An-
denken, W as er betet ersie [an dacht“ werden cdie „aktive Teilnahme”“
„Herz  4 1eTr Im biblischen Sinne nıcht (jottesdienst nd die aus der CEValrı-
allein als Mitte der gelstigen äahigkei- gelischen Pra  ıschen Theologie eInge-
ten des Menschen, sondern auch seiner brachte Formel VOon der „Liturgischen
personalen un psychischen, kann Präsenz” er dem Fokus der cht-
cdie Formel als Inbegriff ür die cht- csamkeit ın den Blick INECN, 4  Z

samkeit 111 der Liturgie gelten, für das ach einıgen liturgietheologischen An-
Hıinlenken der sinnlichen Wahrneh- merkungen praktische Überlegungen

und aller edanken auf Gott, anzuschließen.

Vgl Balthasar Fıscher, SUTSUM corda Habemus ad Dominum. Warum 311 Hippolyt diese Akklama-
107 autf das FEucharistische Hochgebet beschränkt sehen? (Irad Ap 25), ın} Erich Kenhart/Andreas
Schmider (Hg.) Sursum (C’orda. Variationen einem lıturgischen OHV. FKür Philipp Harnoncourt
ZU Geburtstag, (iraz 1991 S Neben diesem besonderen Ruf 7u Aufmerken ertüllt auch
der Grußdialog „Der Herr S] mit uch346  ThPQ 152 (2004) 346356  CHRISTOPH FREILINGER  „Erhebet die Herzen!”  Zur Achtsamkeit in der Liturgie  Der Vollzug der Liturgie steht und fällt mit der Aufmerksamkeit aller Beteiligten am litur-  gischen Geschehen der Gemeinde, Achtsamkeit ist hierbei aber gerade die Möglichkeitsbe-  dingung liturgischen Handelns, Doch wie steht es um diese Wachheit und Gegenwärtig-  keit in unseren Gottesdiensten? Wie bewusst ist den Liturgen und den Feiernden, dass  erst ihre innere Sammlung der Präsenz Gottes Raum gibt? Der Autor, Assistent am Insti-  tut für Liturgiewissenschaft und Sakramententheologie der Linzer Theologischen Fakul-  tät, arbeitet in seinem aufschlussreichen Beitrag die heute oft zuwenig bedachte Relevanz  der Achtsamkeit in der Liturgie heraus. (Redaktion)  „Sursum corda!”, „Erhebet die Her-  der in den liturgischen Vollzügen mit  zen!”  diese Aufforderung gehört  seinem Heilshandeln gegenwärtig ist.  nach ältester christlicher Überlieferung  zum Eröffnungsdialog des eucharisti-  In unserer Tradition  wüurde diese  schen Hochgebets. Wenngleich in der  Grundhaltung im Gottesdienst in der  Tradition der Ruf allein für diese Stelle  Vergangenheit und heute unterschied-  in der Liturgie reserviert blieb,' be-  lich wahrgenommen und bezeichnet.  sprach ihn Cyprian als Ausdruck einer  Der Sache nach aber — so soll gezeigt  Grundhaltung, mit der Christen jedes  werden - zielt die Frage nach der Acht-  Gebet beginnen sollten: Jeder fleisch-  samkeit in der Liturgie in das Zentrum  liche und weltliche Gedanke sollte zu-  unseres gottesdienstlichen Feierns. Aus-  rücktreten und der Geist einzig das  gehend von einem Blick auf die „An-  denken, was er betet.” Versteht man  dacht“ werden die „aktive Teilnahme“  „Herz“ hier im biblischen Sinne nicht  am Gottesdienst und die aus der evan-  allein als Mitte der geistigen Fähigkei-  gelischen Praktischen Theologie einge-  ten des Menschen, sondern auch seiner  brachte Formel von der „Liturgischen  personalen und psychischen, so kann  Präsenz“ unter dem Fokus der Acht-  die Formel als Inbegriff für die Acht-  samkeit in den Blick genommen, um  samkeit in der Liturgie gelten, für das  nach einigen liturgietheologischen An-  Hinlenken der sinnlichen Wahrneh-  merkungen praktische Überlegungen  mung und aller Gedanken auf Gott,  anzuschließen.  ' Vgl. Balthasar Fischer, Sursum corda — Habemus ad Dominum. Warum will Hippolyt diese Akklamä-  tion auf das Eucharistische Hochgebet beschränkt sehen? (Trad. Ap. 25), in: Erich Renhart/Andreas  Schnider (Hg.), Sursum Corda, Variationen zu einem liturgischen Motiv. Für Philipp Harnoncourt  zum 60. Geburtstag, Graz 1991, 28-30. Neben diesem besonderen Ruf zum Aufmerken erfüllt auch  der Grußdialog „Der Herr sei mit euch ..,” allein eine ähnliche Funktion; deutlicher blieb dies über  die Jahrhunderte ungebrochen in der ostkirchlichen Tradition, wo an hervorra  enden Stellen der  Liturgie der Diakon ausdrücklich zur Achtsamkeit mahnt, etwa vor der Sc  K  riftverkündigung:  „Haben wir acht!“ (vgl. Die göttliche Liturgie unseres heiligen Vaters Johannes Chrysostomus im  byzantinisch-russischen Ritus. Kirchenslavisch — Deutsch, Essen/Recklinghausen 0,J. [1979], 26).  Vgl. Cyprien, domin. or., c. 31 (CSEL 3/1, 289). Vgl. zur Herkunft der Formel Jösef Andreas Jungmann,  Missarum sollemnia IL, fünfte verb. Auflage Freiburg 1962 (ND Bonn 2003), 139, Anm, 6.allein eine ähnliche unkbhon; deutlicher blıeb 1€e5 über
die Jahrhunderte ungebrochen in der östkirchlichen Jradıtion, hervorra enden Stellen der
iturgıe der Diakon ausdrücklich z7u Achtsamkeit mahnt, twa der rnftverkündigung:
„Haben Wır acht!“ vgl Die göttliche ıturgıe UTISCTE" heiligen Vaters Johannes Chrysostomus ım
byzantinisch-russischen Rıtus. Kirchenslavisch Deutsch, Essen / Recklinghausen 0,J 1979] 26)
Vgl CyprIaM, domin. 31 3/ L, 289). Vgl ZUrTF Herkunft der Formel Josef Andreas Jungmann,
Miıssarum sollemnia 19 füunkte erb Auflage Freiburg 196 Bonn 139, Anm

346 ThPQ 152 (2004) 346-356 

CHRISTOPH FREILINGER 

"Erhebet die Herzen!" 
Zur Achtsamkeit in der Liturgie 

Der Vollzug der Liturgie steht und fällt mit der Aufmerksamkeit aller Beteiligten am litur­
gischen Geschehen der Gemeinde. Achtsamkeit ist hierbei aber gerade die Möglichkeitsbe­
dingung liturgischen Handelns. Doch wie steht es um diese Wachheit und Gegenwärtig­
keit in unseren Gottesdiensten? Wie bewusst ist den Liturgen und den Feiernden, dass 
erst ihre innere Sammlung der Präsenz Gottes Raum gibt? Der Autor, Assistent am Insti­
tut für Liturgiewissenschaft und Sakramententheologie der Linzer Theologischen Fakul­
tät, arbeitet in seinem aufschlussreichen Beitrag die heute oft zuwenig bedachte Relevanz 
der Achtsamkeit in der Liturgie heraus. (Redaktion) 

"Sursum corda!", "Erhebet die Her­
zen!" - diese Aufforderung gehört 
nach ältester christlicher Überlieferung 
zum Eröffnungsdialog des eucharisti­
schen Hochgebets. Wenngleich in der 
Tradition der Ruf allein für diese Stelle 
in der Liturgie reserviert blieb, ' be­
sprach ihn Cyprian als Ausdruck einer 
Grundhaltung, mit der Christen jedes 
Gebet beginnen sollten: Jeder fleisch­
liche und weltliche Gedanke sollte zu­
rücktreten und der Geist einzig das 
denken, was er betet.2 Versteht man 
"Herz" hier im biblischen Sinne nicht 
allein als Mitte der geistigen Fähigkei­
ten des Menschen, sondern auch seiner 
personalen und psychischen, so kann 
die Formel als Inbegriff für die Acht­
samkeit in der Liturgie gelten, für das 
Hinlenken der sinnlichen Wahrneh­
mung und aller Gedanken auf Gott, 

der in den liturgischen Vollzügen mit 
seinem Heilshandeln gegenwärtig ist. 

In unserer Tradition wurde diese 
Grundhaltung im Gottesdienst in der 
Vergangenheit und heute unterschied­
lich wahrgenommen und bezeichnet. 
Der Sache nach aber - so soll gezeigt 
werden - zielt die Frage nach der Acht­
samkeit in der Liturgie in das Zentrum 
unseres gottesdienstlichen Feierns. Aus­
gehend von einem Blick auf die "An­
dacht" werden die "aktive Teilnahme" 
am Gottesdienst und die aus der evan­
gelischen Praktischen Theologie einge­
brachte Formel von der "Liturgischen 
Präsenz" unter dem Fokus der Acht­
samkeit in den Blick genommen, um 
nach einigen liturgietheologischen An­
merkungen praktische Überlegungen 
anzuschließen. 

I Vgl. Balthasar Fischer, Sursum corda - Habemus ad Dominum. Warum will Hippolyt diese Akklama­
tion auf das Eucharistische Hochgebet beschränkt sehen? (Trad. Ap. 25), in: Erich Renhart/Andreas 
Sdll1ider (Hg.), Sursum Corda . Varia tionen zu einem liturgischen Motiv. Für Philipp Harnoncourt 
zum 60. Geburtstag, Graz 1991, 28-30. Neben diesem besonderen Ruf zum Aufmerken erfüllt auch 
der Grußdialog "Der Herr sei mit euch ... " allein eine ähnliche Funktion; deutlicher blieb dies über 
die Jahrhunderte ungebrochen in der ost kirchlichen Tradition, wo an hervorragenden Stellen der 
Liturgie der Diakon ausdrücklich zur Achtsamkeit mahnt, etwa vor der SchriftverkÜDdigung: 
"Haben wir acht! " (vgl. Die göttliche Liturgie unseres heiligen Vaters Johannes Chrysostomus im 
byzantinisch-russischen Ritus. Kirchenslavisch - Deutsch, Essen / Recklinghausen o.J. [1979],26). 

2 Vgl. Cyprian, domin. or., c. 31 (CSEL 3/1, 289). Vgl. zur Herkunft der Formel fosel Andreas fungmann, 
Missarum sollemnia 1I, fünfte verb. Auflage Freiburg 1962 (ND Bonn 2003), 139, Anm. 6. 



Freilinger/ „‚Erhebet die Herzen!” 347

Zum Verstäaändnis der Andacht xleich mıiıt dem lateimischen devotio, das
eine ganzheitliche Hingabe bezeich-
net„Du sollst a O171- un Feiertagen der

heiligen Messe andachtig beiwohnen“” *. Mıt Leib, Geist un Seele ganz €1
Dieses zweıte der Fünf Kirchengebote, sSe1ın un! sich ın das gottesdienstliche
die Petrus ( anısius erstmals 1555 ın Feliern hineinzugeben, War also über
der geläufigen Form zusammenstellte, die Jahrhunderte eın wesentliches Ele-
wurde den kirchlich Sozaialisierten U71- en für die liturgische Pflichterfül-
ter den heute ber 60-Jährigen tief lun  ”« In Zeiten, da Clie ıturgie als
eingeprägt. Es an kingang in einen reine Klerusliturgie vollzogen wurde
unsch, den Menschen dieser (Gene- und sowochl sprachlich wıe auch teil-
ratıon bisweilen auch heute noch auf WEISE akustisch für die „Beiwohnen-
den Weg ın die Kıirche mitgeben: „Eıne den  s unverstehbar WAarT, bestand die
gute ndacht!“ Spätmüittelalterliche un geforderte Hingabe darin, ass die
barocke Gebetbuchliteratur enthielt Gläubigen ihre „Messandacht“”" niel-
genannte „Andachtsgebete”, ZuUr[: An- tern, also die nhalte der jeweils V OIM
aCcC stimmende Gebete.* Priester ausgeführten Texte un 'oll-
Andacht als Verbalabstractum VOn zuge meditierten Se1 1n privaten
„Denken“” edeute zunächst Sanz all- oder gemeinsamen Gebeten, Se1 im
gemein-menschlich as Sammeln der muttersprachigen Gesang ıIn den Bet-

sing-Messen der dem „DeutschenGedanken auf einen Gegenstand, eın
innıges ndenken; dahıinter stehen die ochamt Se1 S auch dadurch, ass
lateinıschen Worte attenti0 und IntentHo, S1E paralle! ZUrT Feier Vo Tod und Auf-
die eine Anspannung des Geistes un erstehung als zentralem Inhalt der
der Seele auf e1n bestimmtes Ziel hin Messe die Passıon un dıe rhöhung
ausdrücken. Bereits seit dem ıttelal- Jesu Christi 1 Rosenkranz betrachte-

ten Zusätzlich wurde den nahezuter wurde der Begriff auf die Ausrich-
tung auf „fromme Gedanken”“ einge- obligaten Nachmittagsandachten In
engt un über eiINe blofs intellektuelle „meditierender kErgriffenheit das Ge-
Aufmerksamkeit hinaus bedeutungs- heimnis der Opterteier des Tages och

Vgl Petrus CAnIsSus, Der eroße Katechi:smus Summa doctrinae chrishanae (1555). Ins utsche U ber-
tragen und kommenbert VT1 Hubert Filser/Stephan Leimgruber (Jesuitica Kegensburg 2003, 126 [Das
„andächtig” in der deutschen Fassung dieses Gebotes vermittelt Freilich ıne wesentlich andere
Bedeutung als die lateinische Formulierung des Petrus (anisius: „Sacrum MIS:  7  S  ‚Ae Oofficıum dAiebus
esti  S  < reverenter audito.“ Während das lateinısche „reverenter” gemeınhin her mık ehrfürchtig über-
setzt wird, entsprechen dem Waort „andachtig” ansonsten che lateinischen Formen „attente“,  x „inten-
te un „devote”, auf die och einzugehen SEIN wird.

Straftt anderer: Tägliche Andachtsübungen eINes katholischen C’hristen auf die Morgen- und
endzeit, bey der heiligen Messe, Zur Beicht ( ommunion dann Tagzeiten der unbefleckten

Emptan IS Marıa sammıt Litaney, verschiedenen sehr Gebethen Un Kreuzweg, Mühldort
1805, 11 ?nBev Antang der Messe eiliger allwissender ater ım Hımmel!' ch knie da V UT deli-
MM Angesichte, Un dich demüthigst anzuflehen, un dieser heiligen Messe beyzuwohnen, Un
mich an deinen Sohn Jesum, al INn Lehren, seıin Beispiel, se1inen großmüthigen Tod 7 Brn-

Mit Andacht ıUl ıch dieser Handlung gegenwärhig Nn, NacC  enken wil! ich, wWwWas un

geschieht; ill Ta  0  h iıch betragen, WIıe siıch auf einen Christen, uf eın Kind
geziemt!”
Vgl Zzu diesen und och weıteren Wortbedeutungen Art. „Andacht“, 1n Jacob und Wılhelm Grimm,
utsches Wörterbuch 1984) Leipzig 302f
Vgl Theodar Schnitzler, Messopfterteier und Nachmittagsandacht, ın LEranz Xaver Arnold/Balthasar
Fıscher (Hg.), Die Messe in der Glaubensverkündigung. Kerygmatische Fragen, Freiburg
4—363, hıer 354
Vgl Johlıannes verath/Balthasar Fıscher, Art. „Deutsches Hochamt n LIh (19549), —-

347 Freilinger / "Erhebet die Herzen!" 

1. Zum Verständnis der Andacht 

"Du sollst an Sonn- und Feiertagen der 
heiligen Messe andächtig beiwohnen" 3. 
Dieses zweite der Fünf Kirchengebote, 
die Petrus Canisius erstmals 1555 in 
der geläufigen Form zusammenstellte, 
wurde den kirchlich Sozialisierten un­
ter den heute über 60-Jährigen tief 
eingeprägt. Es fand Eingang in einen 
Wunsch, den Menschen dieser Gene­
ration bisweilen auch heute noch auf 
den Weg in die Kirche mitgeben: "Eine 
gute Andacht!" Spätmittelalterliche und 
barocke Gebetbuchliteratur enthielt so­
genannte "Andachtsgebete", zur An­
dacht stimmende Gebete. 4 

Andacht als Verbalabstractum von 
"Denken" bedeutet zunächst ganz all­
gemein-menschlich das Sammeln der 
Gedanken auf einen Gegenstand, ein 
inniges Andenken; dahinter stehen die 
lateinischen Worte attentio und intentio, 
die eine Anspannung des Geistes und 
der Seele auf ein bestimmtes Ziel hin 
ausdrücken. Bereits seit dem Mittelal­
ter wurde der Begriff auf die Ausrich­
tung auf "fromme Gedanken" einge­
engt und über eine bloß intellektuelle 
Aufmerksamkeit hinaus bedeutungs­

gleich mit dem lateinischen devotio, das 
eine ganzheitliche Hingabe bezeich­
net.s 

Mit Leib, Geist und Seele ganz dabei zu 
sein und sich in das gottesdienstliche 
Feiern hineinzugeben, war also über 
die Jahrhunderte ein wesentliches Ele­
ment für die liturgische "Pflichterfül­
lung". In Zeiten, da die Liturgie als 
reine Klerusliturgie vollzogen wurde 
und sowohl sprachlich wie auch teil­
weise akustisch für die "Beiwohnen­
den" unverstehbar war, bestand die 
geforderte Hingabe darin, dass die 
Gläubigen ihre "Messandacht" 6 hiel­
ten, also die Inhalte der jeweils vom 
Priester ausgeführten Texte und Voll­
züge meditierten - sei es in privaten 
oder gemeinsamen Gebeten, sei es im 
muttersprachigen Gesang in den Bet­
sing-Messen oder dem "Deutschen 
Hochamt" 7; sei es auch dadurch, dass 
sie parallel zur Feier von Tod und Auf­
erstehung als zentralem Inhalt der 
Messe die Passion und die Erhöhung 
Jesu Christi im Rosenkranz betrachte­
ten. Zusätzlich wurde in den - nahezu 
obligaten - Nachmittagsandachten in 
"meditierender Ergriffenheit ... das Ge­
heimnis der Opferfeier des Tages noch 

J Vgl. Petms Canisius, Der große Katechismus. Summa doctrinae christianae (1555). Ins Deutsche über­
tragen und kommentiert von Hubert Filser/Stephal1 Leimgruber (Jesuitica 6), Regensburg 2003,126. Das 
"andächtig" in der deutschen Fassung dieses Gebotes vermittelt freilich eine wesentlich andere 
Bedeutung als die lateinische Formulierung des Petrus Canisius: "Sacrum missae officium diebus 
festis reverenter audito." Während das lateinische "reverenter" gemeinhin eher mit ehrfürchtig über­
setzt wird, entsprechen dem Wort "andächtig" ansonsten die lateinischen Formen "attente", "inten­
te" und "devote", auf die noch einzugehen sein wird. 

, 	Vgl. statt anderer: Tägliche Andachtsübungen eines katholischen Christen auf die Morgen- und 
Abendzeit, bey der heiligen Messe, zur Beicht, Communion dann Tagzeiten von der unbefleckten 
Empfängnis Mariä sammt Litaney, verschiedenen sehr guten Gebethen und Kreuzweg, MühIdorf 
1805, nf: "Bey Anfang der Messe. 0 heiliger allwissender Vater im Himmel! Ich knie nun da vor dei­
nem Angesichte, um dich demüthigst anzuflehen, und dieser heiligen Messe beyzuwohnen, um 
mich an deinen Sohn Jesum, an sein Lehren, an sein Beispiel, an seinen großmüthigen Tod zu erin­
nern. Mit Andacht will ich dieser Handlung gegenwärtig seyn; nachdenken will ich, was nun 
geschieht; so will ich nun mich betragen, wie es sich auf einen guten Christen, auf dein Kind 
geziemt!" 

5 	 Vgl. zu diesen und noch weiteren Wortbedeutungen Art. "Andacht", in: Jacob und Wilhe/m Grimm, 
Deutsches Wörterbuch 1 (1984) (= ND Leipzig 1854), 302f. 

6 Vgl. Theodor Sc/mitzler, Messopferfeier und Nachmittagsandacht, in: Fral1z Xaver Arnold/Balthasar 
Fisc/ler (Hg.), Die Messe in der Glaubensverkündigung. Kerygmatische Fragen, Freiburg 1950, 
354-363, hier 354. 

7 Vgl. Johal1l1 eS Overath/Balthasar Fischer, Art. "Deutsches Hochamt", in: LThK 3 (1959), 277-279. 



3458 Freilinger / „Erhebet die Herzen!“

einmal VOT den ugen des Beters ent- chenmusik eben dieses Papstes das
faltet”, und ın Verbindung Inıt eıiınem PTSIEP Mal mtlich Jjenes Prinzip auf, das
katechetischen Anliegen haaben diese die Liturgiekonstitution vorbereitet
Andachten „den Glauben das Herz durch die Liturgische ewegung

I4 X schließlich WI1IEe eiınen Kehrvers wıeder-des Volkes hineingebetet
holt un für die (‚esamtkirche verbind-
lich estlegt: die tätıge eilnahme der

Von der Andacht ZUT „aCtuosa SaNZEN Gottesdienstversammlung,.'
particıpatıo” Statt der ausschließlich innerlichen und

individuellen Teilnahme können alle
Die Rede VO  - der Andacht als (jesin- nunmehr auch durch außerliches uın

im Gottesdienst i seit dem unmittelbar und unvermuittelt z der ]1-HUn
Zweiten Vatikanischen Konzil weıitge- turgischen andlung Anteil nehmen:
hend verschwunden.” el das, dass durch muttersprachige JTexte, Urc Ak-
damıit auch die Achtsamkeit iImm (Gottes- klamationen un verschiedene Formen
dienst selbst verloren ist? IU des Gesangs, in gemeinsamen Körper-
Bereits der CN Zusammenhang, ZWwWI1- haltungen un ebarden durch das
schen eın vorkonziliaren ndachts- Ausüben besonderer Dienste. Ooku-
esen un der unverständlich WOTr- mente der Reform legen Wert darauf,

ar un mbo anzuordnen, assdenen Klerusliturgie deutet darauf hin,
ass die „Andac Ottesdienst sich ihnen „die ulmerksamkeit latten-
durch die Liturgiereform nunmehr HO| der SANZEN Gemeinde VOn selbst
ers aufgehoben ist aps 1US wird zuwendet“ 15 Gedacht ıst1 treilich
das Diktum zugeschrieben, ass die Aa die jeweinligen ollzüge; ailz Han-
Menschen nıcht IN der Messe, sondern elinden sollen VOoO  ; en gut gyesehen
Adie Messe beten sollen." 1C zufällig un gehört respektive verstanden WeT-

den, die Feiernden durch nıchts eiınetaucht 1n einem Motu propri0 Zzur Kir-

Theodor Schnitzier, Messopferteier (S. 3672 Schrutzler terscheidet diesen Iyp der Andacht
als „Meditationstyp” „Officiumstyp“; UrC. letzteren ass' sich zeıgen, dass das Andachtswesen
ins esamt, als JTagzeıtengebet der Laien, ım Stundengebet wurzelt (vgl eb  ‚„ 356 —360).
Da ur  x< g1bt 05 wohl verschiedene Gründe: vgl z Wolfgang Katzmanın, Der kleine (‚Oottescienst II
Alltag, Theorije Un Praxis evangelischer Andacht (Beiträge ıturgie un Spirttualität 3 / Leipzig
1999, E Katzmann einen rund in der tarken „Verbindung relıg1öser Gefühligkeit un
Andacht, 0S sind allem die Traditionen von Tiehismus und Komantık, die 5 nuchternen Zeitge-
[(WISSCI] bisweilen schwer machen, sich dieser Waorte Andacht, andächtig] dienen  b Daneben
kannn i1m katholischen Bereich wohl als Grund die starke Verknüpfung der Andacht mit der voarkon-
ziliaren Klerusliturgie aANBENOTTIT werden. Ludwig Mödl, Art ‚Andacht. Allgemein”, ın KOiG*

460 hıer 461 hingegen wertet die Verschiebung der Red [8)8!| der „Andac)| hiın „Spiri-
hualität“” und „Frömmigkeıt“ als Indiz dafür, „dal die Fähi keit A Sammlung und konzentriertem
‚Verweilen 1ın der Gegenwart Goöttes heute be] vielen Mensc geschwunden 134  «

11i Vgl Manfred Probst, Die Liturgieretorm des Vatikanums iıne Keform SCHKECN die Frömmigkeit? In
emöram FEanl Joseph Lengeling, In 3 19586) 2227237
Vgl RNomanao (GGuardini, Vom ‚£1S! der Liturgie, Maınz / Paderborn 1997/ Freiburg 16,
Anm
Vgl Liturgiekonstitution Sacrosanchium Concılium ISC ] I1, 26—31, 45, D 73—56, 7 ’ Y  P 107, 110, 113%,
118; vgl zu Begriff un Zur hier sehr vereintacht dargestellten geschichtlichen Entwicklung: SIP-
phan Schmid-Kerser, Aktive Teilnahme. Kriterium Ottesdienstlichen Handelns UNn! Feierns. Teil |
(Europäische HochschulschriftenFBern Frankfturt/ New York 955
Allgemeine Einführung ın das Römische Messbuch, ın} essbuc Die Feier der heiligen Messe. Für
die Bistumer des deutschen Sprachgebietes348  Freilinger/ „Erhebet die Herzen!“  einmal vor den Augen des Beters ent-  chenmusik eben dieses Papstes das  faltet”, und in Verbindung mit einem  erste Mal amtlich jenes Prinzip auf, das  katechetischen Anliegen haben diese  die Liturgiekonstitution — vorbereitet  Andachten „den Glauben in das Herz  durch die Liturgische Bewegung —  uR  .  schließlich wie einen Kehrvers wieder-  des Volkes hineingebetet  holt und für die Gesamtkirche verbind-  lich festlegt: die tätige Teilnahme der  2. Von der Andacht zur „actuosa  ganzen Gottesdienstversammlung.'”  participatio“  Statt der ausschließlich innerlichen und  individuellen Teilnahme können alle  Die Rede von der Andacht als Gesin-  nunmehr auch durch äußerliches Tun  im Gottesdienst ist seit dem  unmittelbar und unvermittelt an der li-  nung  Zweiten Vatikanischen Konzil weitge-  turgischen Handlung Anteil nehmen:  hend verschwunden.” Heißt das, dass  durch muttersprachige Texte, durch Ak-  damit auch die Achtsamkeit im Gottes-  klamationen und verschiedene Formen  dienst selbst verloren gegangen ist?'"  des Gesangs, in gemeinsamen Körper-  Bereits der enge Zusammenhang zwi-  haltungen und Gebärden, durch das  schen dem vorkonziliaren Andachts-  Ausüben besonderer Dienste. Doku-  wesen und der unverständlich gewor-  mente der Reform legen Wert darauf,  Altar und Ambo so anzuordnen, dass  denen Klerusliturgie deutet darauf hin,  dass die „Andacht“ im Gottesdienst  sich ihnen „die Aufmerksamkeit [atten-  durch die Liturgiereform nunmehr an-  tio] der ganzen Gemeinde von selbst  ders aufgehoben ist: Papst Pius X. wird  zuwendet“'*. Gedacht ist dabei freilich  das Diktum zugeschrieben, dass die  an die jeweiligen Vollzüge; die Han-  Menschen nicht in der Messe, sondern  delnden sollen von allen gut gesehen  die Messe beten sollen." Nicht zufällig  und gehört respektive verstanden wer-  den, die Feiernden durch nichts eine  taucht in einem Motu proprio zur Kir-  * Theodor Schnitzler, Messopferfeier (s. Anm. 6), 362. Schnitzler unterscheidet diesen Typ der Andacht  als „Meditationstyp“ vom „Officiumstyp“; durch Jetzteren Jässt sich zeigen, dass das Andachtswesen  insgesamt, als Tagzeitengebet der Laien, im Stundengebet wurzelt (vgl. ebd. 356—360).  Dafür gibt es wohl verschiedene Gründe: vgl. etwa Wolfgang Ratzmann, Der kleine Gottesdienst im  Alltag, Theorie und Praxis evangelischer Andacht (Beiträge zu Liturgie und Spiritualität 3), Leipzig  1999, 22; Ratzmann ortet einen Grund in der starken „Verbindung von religiöser Gefühligkeit und  Andacht, es sind vor allem die Traditionen von Pietismus und Romantik, die es nüchternen Zeitge-  nossen bisweilen schwer machen, sich dieser Worte [Andacht, andächtig] zu bedienen.“ Daneben  kann im katholischen Bereich wohl als Grund die starke Verknüpfung der Andacht mit der vorkon-  ziliaren Klerusliturgie angenommen werden. Ludwig Mödl, Art, „Andacht. I, Allgemein”, in: RGG* 1  (1998), 460f, hier 461 hingegen wertet die Verschiebung der Rede von der „Andacht” hin zu „Spiri-  tualität“ und „Frömmigkeit“ als Indiz dafür, „daß die Fähigkeit zu Sammlung und konzentriertem  ‚Verweilen in der Gegenwart Gottes’ heute bei vielen Menschen geschwunden ist“.  ' Vgl. Manfred Probst, Die Liturgiereform des Il. Vatikanums — Eine Reform gegen die Frömmigkeit? In  memoriam Emil Joseph Lengeling, in: LJ 36 (1986), 222-237.  " Vgl. Romano Guardini, Vom Geist der Liturgie, Mainz/Paderborn ”1997 (= ND Freiburg 1918), 16,  Anm. 1.  " Vgl. Liturgiekonstitution Sacrosanchum Concilium [SC] 11, 26-31, 48, 50, 53—56, 79, 99, 107, 110, 113f,  118; vgl. zum Begriff und zur hier sehr vereinfacht dargestellten geschichtlichen Entwicklung: Ste-  phan Schmid-Keiser, Aktive Teilnahme. Kriterium  ottesdienstlichen Handelns und Feierns. Teil I  (Europäische Hochschulschriften XXIL/250), Bern/Frankfurt/New York 1985.  '' Allgemeine Einführung in das Römische Messbuch, in: Messbuch. Die Feier der heiligen Messe. Für  die Bistümer des deutschen Sprachgebietes .., Kleinausgabe für alle Tage des Jahres, Einsiedeln u.a.  1975, 23*-73* [AEMI], Nr. 262.272.Kleinausgabe für alle Tage des Jahres, Einsiedeln Uu.A.
1975, DAN_ 7[3* Nr. 262.  2

348 Freilinger / "Erhebet die Herzen!" 

einmal vor den Augen des Beters ent­
faltet", und in Verbindung mit einem 
katechetischen Anliegen haben diese 
Andachten "den Glauben in das Herz 
des Volkes hineingebetet" 8. 

2. Von der Andacht zur "actuosa 
participatio" 

Die Rede von der Andacht als Gesin­
nung im Gottesdienst ist seit dem 
Zweiten Vatikanischen Konzil weitge­
hend verschwunden.9 Heißt das, dass 
damit auch die Achtsamkeit im Gottes­
dienst selbst verloren gegangen ist? 10 

Bereits der enge Zusammenhang zwi­
schen dem vorkonziliaren Andachts­
wesen und der unverständlich gewor­
denen Klerusliturgie deutet darauf hin, 
dass die "Andacht" im Gottesdienst 
durch die Liturgiereform nunmehr an­
ders aufgehoben ist: Papst Pius X. wird 
das Diktum zugeschrieben, dass die 
Menschen nicht in der Messe, sondern 
die Messe beten sollen." Nicht zufällig 
taucht in einem Motu proprio zur Kir­

chenmusik eben dieses Papstes das 
erste Mal amtlich jenes Prinzip auf, das 
die Liturgiekonstitution - vorbereitet 
durch die Liturgische Bewegung ­
schließlich wie einen Kehrvers wieder­
holt und für die Gesamtkirche verbind­
lich festlegt: die tätige Teilnahme der 
ganzen Gottesdienstversammlung. 12 

Statt der ausschließlich innerlichen und 
individuellen Teilnahme können alle 
nunmehr auch durch äußerliches Tun 
unmittelbar und unvermittelt an der li­
turgischen Handlung Anteil nehmen: 
durch muttersprachige Texte, durch Ak­
klamationen und verschiedene Formen 
des Gesangs, in gemeinsamen Körper­
haltungen und Gebärden, durch das 
Ausüben besonderer Dienste. Doku­
mente der Reform legen Wert darauf, 
Altar und Ambo so anzuordnen, dass 
sich ihnen "die Aufmerksamkeit [atten­
tio1 der ganzen Gemeinde von selbst 
zuwendet" 13. Gedacht ist dabei freilich 
an die jeweiligen Vollzüge; die Han­
delnden sollen von allen gut gesehen 
und gehört respektive verstanden wer­
den, die Feiernden durch nichts eine 

8 Theodor Schnitz/er, Messopferfeier (s. Anm. 6), 362. Schnitzler unterscheidet diesen Typ der Andacht 
als "Meditationstyp" vom "Officiumstyp"; durch letzteren lässt sich zeigen, dass das Andachtswesen 
insgesamt, als Tagzeitengebet der Laien, im Stundengebet wurzelt (vgl. ebd. 356-360). 

q Dafür gibt es wohl verschiedene Gründe: vgl. etwa Wolfgang Ratzmann, Der kleine Gottesdienst im 
Alltag. Theorie und Praxis evangelischer Andacht (Beiträge zu Liturgie und Spiritualität 3), Leipzig 
1999,22; Ratzmann ortet einen Grund in der starken "Verbindung von religiöser Gefühligkeit und 
Andacht, es sind vor allem die Traditionen von Pietismus und Romantik, die es nüchternen Zeitge­
nossen bisweilen schwer machen, sich dieser Worte [Andacht, andächtig] zu bedienen." Daneben 
kann im katholischen Bereich wohl als Grund die starke Verknüpfung der Andacht mit der vorkon­
ziliaren Klerusliturgie angenommen werden. Ludwig Mödl, Art. "Andacht. I. Allgemein", in: RGG' 1 
(1998), 460f, hier 461 hingegen wertet die Verschiebung der Rede von der "Andacht" hin zu "Spiri­
tualität" und "Frömmigkeit" als Indiz dafür, "daß die Fähigkeit zu Sammlung und konzentriertem 
,Verweilen in der Gegenwart Gottes' heute bei vielen Menschen geschwunden ist". 

10 Vgl. Manfred Probst, Die Liturgiereform des Ir. Vatikanums - Eine Reform gegen die Frömmigkeit? In 
memoriam Emil joseph Lengeling, in: LJ 36 (1986), 222-237. 

11 Vgl. Romano Guardini, Vom Geist der Liturgie, Mainz/Paderborn 201997 (= ND Freiburg 1918), 16, 
Anm. l. 

12 	 Vgl. Liturgiekonstitution Sacrosanctul11 Conciliul1'/ [SC] 11,26-31,48,50,53-56,79,99,107,110, 113f, 
118; vgl. zum Begriff und zur hier sehr vereinfacht dargestellten geschichtlichen Entwicklung: Ste­
phan Schmid-Keiser, Aktive Teilnahme. Kriterium gottesdienstlichen Handelns und Feierns. Teil I 
(Europäische Hochschulschriften XXIII/250), Bern/Frankfurt/New York 1985. 

13 	 Allgemeine Einführung in das Römische Messbuch, in: Messbuch. Die Feier der heiligen Messe. Für 
die Bistümer des deutschen Sprachgebietes ... Kleinausgabe für alle Tage des Jahres, Einsiedeln u. a. 
1975,23*-73* [AEM], Nr. 262.272. 



349Freilinger / „Erhebet die Herzen!“

die äußere Teilnahme die ınnere Mittei-Ablenkung ihrer Konzentration auft das
Geschehen erfahren.‘' Die Bestimmun- er kurz kommt  4415 Deshalb nthält
SCH lJassen deutlich erkennen, ass die- das EeSSDuUuC für den Vorsteher le-
sSes wieder gewonnene) außere Mittun gebete, die ETr IU 1M eigenen Namen

der Liturgie nicht einen „pädagogi- un eben deshalb stil] pricht, „UM
schen Irıck“ darstellt [ hie Konzilsväter seinen Lhenst mıit orößerer ammlung
heßfßen keinen Zweiftfel daran, ass die un Andacht ON erfüllen  s DDieses Be-
Vo (plena), bewusste (COHMSCIA), tatıge ten etwa VUT der Verkündigung des
(ACFUOSA) Teilnahme zu innersten We- Evangeliums, nach dem Bereiten der
S17 der ıturgıie selbst gehört' un sich Gaben oder ür den Kommunionemp-
nicht 1 äußerlichen Tun erschöpft: Sie fang ıl} Clie Aufmerksamkeit während
ıst USdrucC und ıttel für das innere der hıturgischen Handlungen selbst Je
Mitfeiern, bel dem das „Herz miıt der MNeu aktualisıieren und schärfen.
ImMme zusammenklinge” und welches Dem VOTauUs geht eiıne entsprechende
„Frucht ringe“ (fructuose)" 11 „from- Grundhaltung, die unter dem Begritf
men  d Vollzug (p7e349  Freilinger/ „Erhebet die Herzen!”  die äußere Teilnahme die innere Mitfei-  Ablenkung ihrer Konzentration auf das  Geschehen erfahren.' Die Bestimmun-  er zu kurz kommt“'®*. Deshalb enthält  gen lassen deutlich erkennen, dass die-  das Messbuch für den Vorsteher Stille-  ses (wieder gewonnene) äußere Mittun  gebete, die er nur im eigenen Namen —  in der Liturgie nicht einen „pädagogi-  und eben deshalb still — spricht, „um  schen Trick“ darstellt. Die Konzilsväter  seinen Dienst mit größerer Sammlung  ließen keinen Zweifel daran, dass die  und Andacht zu erfüllen“ . Dieses Be-  volle (plena), bewusste (comscia), tätige  ten etwa vor der Verkündigung des  (actuosa) Teilnahme zum innersten We-  Evangeliums, nach dem Bereiten der  sen der Liturgie selbst gehört'” und sich  Gaben oder für den Kommunionemp-  nicht im äußerlichen Tun erschöpft: Sie  fang will die Aufmerksamkeit während  ist Ausdruck und Mittel für das innere  der liturgischen Handlungen selbst je  Mitfeiern, bei dem das „Herz mit der  neu aktualisieren und schärfen.  Stimme zusammenklinge“ und welches  Dem voraus geht eine entsprechende  „Frucht bringe“ (fructuose)'” im „from-  Grundhaltung, die unter dem Begriff  men” Vollzug (p/e ... participent)”.  „Liturgische Präsenz“ Eingang gefun-  den hat in die evangelische Praktische  Theologie. „Präsenz“ als alte pastoral-  3. Andacht als „liturgische Präsenz“  theologische Kategorie meint(e) immer,  „daß die Person ganz da ist, aber nicht  War bislang der Blick auf die Andacht  als Privatperson, sondern in ihrer  aller in der Feiergemeinschaft gerich-  Funktion“”. Ausgangspunkt für die Re-  tet, soll der Fokus noch speziell auf die  de von der „Liturgischen Präsenz“ ist  „Andacht” derer gelenkt werden, die  ein vom Schauspieler und Regisseur  einen besonderen Dienst in der liturgi-  Thomas Kabel erarbeitetes Trainings-  schen Feier ausüben. Eine fruchtbare,  programm, durch das Liturgen von der  weil andächtige Teilnahme ist gerade  Kunst des Schauspielens lernen und  für die nicht selbstverständlich, die  trainieren können, ganz in dem präsent  einen besonderen liturgischen Dienst  zu sein, „was doch nicht von der Per-  son konstituiert wird, sondern allem  ausüben, da leicht „über die Sorge um  ' Vgl. AEM 272f; vgl. auch Institutio generalis Missalis Romani, in: Missale Romanum ex decreto  Sacrosancti Oecumenici Concilii Vaticani Il instauratum auctoritate Pauli PP. V1 promulgatum Ioan-  nis Pauli PP. IT cura recognitum. Editio typica tertia. Cittä del Vaticano 2002, 18-103 [IGMR 2002],  Nr. 303, wonach ein allfälliger weiterer Altar als der Zelebrationsaltar nicht auf besondere Weise  geschmückt werden solle, damit die Aufmerksamkeit der Gläubigen nicht vom neuen Altar abge-  lenkt wird („Ne fidelium attentio a novo altari distrahatur”); nach Nr. 318 sollen auch Zahl und Plat-  zierung von Bildwerken nicht die Aufmerksamkeit der Gläubigen von der Feier selbst ablenken („ne  fidelium attentionem ab ipsa celebratione avocent“).  =  Vgl. SC 14.  s  Vgl. SC 11,  Vgl. SC 48. Vgl. zum Begriff „fromm“ Walter Dürig, Pietas liturgica. Studien zum Frömmigkeitsbe-  griff und zur Gottesvorstellung der abendländischen Liturgie, Regensburg 1958, hier 90: „Die litur-  gischen Begriffe pietas-pius drücken ..., auf Gott gerichtet, immer eine Einheit von Gesinnung und  Handeln aus.” Vgl, ebd. 220: „Die pietas der älteren liturgischen Texte ist ... [- gegen den üblichen  Sprachgebrauch -] nicht nur innere Frommheit, sondern betätigt sich auch nach außen in kultischen  Akten,”  —  =  Pastorales Schreiben Mitte und Höhepunkt des ganzen Lebens der Christlichen Gemeinde. Impulse  für eine lebendige Feier der Liturgie. 24. Juni 2003. Hg. v. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz  z  (Die deutschen Bischöfe 74), Bonn 2003, 24.  “  AEM 13.  Michael Meyer-Blanck, Inszenierung und Präsenz. Zwei Kategorien des Studiums Praktischer Theolo-  gie, in! WzM 49 (1997), 2-16, hier 12.partıcıpent)', „Liturgische Präsenz“ Eingang gefun-

den hat die evangelische Pra  ısche
eologie. „Praäsenz“ als alte pastoral-

Andacht als „liturgische Prasenz“” theologische Kategorıe meınt(e immer,
„dafß Cie Person BANZ da ıSt, aber nicht

War bislang der 1C auf die Andacht als Privatperson, sondern iın ihrer
er ın der Feiergemeinschaft verich- Funktion  ” 20' Ausgangspunkt tür die Re-
tet, soll der Fokus och spezie auf die de Vo  ” der „Liturgischen Präsenz“ ist
„Andacht”“ derer velenkt werden, die e1n OM Schauspieler un! Kegisseur
einen besonderen |ienst ın der ıturgi- IThomas abel erarbeitetes Tramings-
schen Felier ausüben. Eıne truchtbare, 7durch das iturgen Von der
weiıl andächtige Teilnahme ıst gerade Kunst des Schauspielens lernen und
Hır die nıcht selbstverständlich, cdie trainıeren können, Sanz in dem präsent
einen besonderen lıturgischen Dienst SE, „Was doch nicht Von der Per-

sn konstituiert wird, sondern emausüben, da leicht „über die orge
Vgl AEM 72t; vgl auch Institutio generalıs Missalıs Komanı, 1n Missale Komanum UX decreto
S5acrosanct: Oecumenicı C oncılıu Vahbcanı iınstauratum auctoriıtate Paulı PP promulgatum loarnı-
NS aulı { 1 (UTd recognitum. FEditio 1Ca erta ( 'itta del Vahbhcano 2002, 18-10. M
Nr. 303, wonach eın allfälliger weıterer Altar als der Zelebrationsaltar nıcht auf besondere Weilse
geschmückt werden solle, damit die Aufmerksamkeit der Gläubigen nicht VOom Neuen ar abge-
lenkt wırd („Ne Hidelium attenbo A altarı distrahatur”); nach Nr. 318 sollen uch ahl un Plat-
zierung Von Bildwerken nicht die Aufimerksamkeit der Gläubigen V : der Feier selbhst ablenken ANE
fidelium attenhonem ab 1psa celebratione avocent“”).

. SC 14

. 5 11
Zzu Begriff „tromm“” Walter Dürng, ıietas lıturgica. Studien z Frömmigkeitsbe-

griff un Gottesvorstellung, der abendländischen iturgie, Regensburg 1958, hier „Die Iıtur-
gischen Begriffe pretas-pIus drücken auf ( ott gerichtet, ımmer ıne Einheit Gesinnung und
Handeln aus,” Vgl eb  C 220 „Die pretas der alteren lıturgischen Pxte ıst349  Freilinger/ „Erhebet die Herzen!”  die äußere Teilnahme die innere Mitfei-  Ablenkung ihrer Konzentration auf das  Geschehen erfahren.' Die Bestimmun-  er zu kurz kommt“'®*. Deshalb enthält  gen lassen deutlich erkennen, dass die-  das Messbuch für den Vorsteher Stille-  ses (wieder gewonnene) äußere Mittun  gebete, die er nur im eigenen Namen —  in der Liturgie nicht einen „pädagogi-  und eben deshalb still — spricht, „um  schen Trick“ darstellt. Die Konzilsväter  seinen Dienst mit größerer Sammlung  ließen keinen Zweifel daran, dass die  und Andacht zu erfüllen“ . Dieses Be-  volle (plena), bewusste (comscia), tätige  ten etwa vor der Verkündigung des  (actuosa) Teilnahme zum innersten We-  Evangeliums, nach dem Bereiten der  sen der Liturgie selbst gehört'” und sich  Gaben oder für den Kommunionemp-  nicht im äußerlichen Tun erschöpft: Sie  fang will die Aufmerksamkeit während  ist Ausdruck und Mittel für das innere  der liturgischen Handlungen selbst je  Mitfeiern, bei dem das „Herz mit der  neu aktualisieren und schärfen.  Stimme zusammenklinge“ und welches  Dem voraus geht eine entsprechende  „Frucht bringe“ (fructuose)'” im „from-  Grundhaltung, die unter dem Begriff  men” Vollzug (p/e ... participent)”.  „Liturgische Präsenz“ Eingang gefun-  den hat in die evangelische Praktische  Theologie. „Präsenz“ als alte pastoral-  3. Andacht als „liturgische Präsenz“  theologische Kategorie meint(e) immer,  „daß die Person ganz da ist, aber nicht  War bislang der Blick auf die Andacht  als Privatperson, sondern in ihrer  aller in der Feiergemeinschaft gerich-  Funktion“”. Ausgangspunkt für die Re-  tet, soll der Fokus noch speziell auf die  de von der „Liturgischen Präsenz“ ist  „Andacht” derer gelenkt werden, die  ein vom Schauspieler und Regisseur  einen besonderen Dienst in der liturgi-  Thomas Kabel erarbeitetes Trainings-  schen Feier ausüben. Eine fruchtbare,  programm, durch das Liturgen von der  weil andächtige Teilnahme ist gerade  Kunst des Schauspielens lernen und  für die nicht selbstverständlich, die  trainieren können, ganz in dem präsent  einen besonderen liturgischen Dienst  zu sein, „was doch nicht von der Per-  son konstituiert wird, sondern allem  ausüben, da leicht „über die Sorge um  ' Vgl. AEM 272f; vgl. auch Institutio generalis Missalis Romani, in: Missale Romanum ex decreto  Sacrosancti Oecumenici Concilii Vaticani Il instauratum auctoritate Pauli PP. V1 promulgatum Ioan-  nis Pauli PP. IT cura recognitum. Editio typica tertia. Cittä del Vaticano 2002, 18-103 [IGMR 2002],  Nr. 303, wonach ein allfälliger weiterer Altar als der Zelebrationsaltar nicht auf besondere Weise  geschmückt werden solle, damit die Aufmerksamkeit der Gläubigen nicht vom neuen Altar abge-  lenkt wird („Ne fidelium attentio a novo altari distrahatur”); nach Nr. 318 sollen auch Zahl und Plat-  zierung von Bildwerken nicht die Aufmerksamkeit der Gläubigen von der Feier selbst ablenken („ne  fidelium attentionem ab ipsa celebratione avocent“).  =  Vgl. SC 14.  s  Vgl. SC 11,  Vgl. SC 48. Vgl. zum Begriff „fromm“ Walter Dürig, Pietas liturgica. Studien zum Frömmigkeitsbe-  griff und zur Gottesvorstellung der abendländischen Liturgie, Regensburg 1958, hier 90: „Die litur-  gischen Begriffe pietas-pius drücken ..., auf Gott gerichtet, immer eine Einheit von Gesinnung und  Handeln aus.” Vgl, ebd. 220: „Die pietas der älteren liturgischen Texte ist ... [- gegen den üblichen  Sprachgebrauch -] nicht nur innere Frommheit, sondern betätigt sich auch nach außen in kultischen  Akten,”  —  =  Pastorales Schreiben Mitte und Höhepunkt des ganzen Lebens der Christlichen Gemeinde. Impulse  für eine lebendige Feier der Liturgie. 24. Juni 2003. Hg. v. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz  z  (Die deutschen Bischöfe 74), Bonn 2003, 24.  “  AEM 13.  Michael Meyer-Blanck, Inszenierung und Präsenz. Zwei Kategorien des Studiums Praktischer Theolo-  gie, in! WzM 49 (1997), 2-16, hier 12.|- SCHECN den ubliıchen
Sprachgebrauch —] NIC. Aur innere Frommheıt, sondern etahgt sıch auch ach außen in kultischen
Akten.”
Pastorales reıben Mitte und Höhepunkt des AANZEN Lebens der Christliıchen Gemeinde. Impulse
für ıne lebendige Feier der Liturgie. unı 200  A Hg Sekretariuat der Deutschen Bischofskonferenz
Die deutschen Bischöfe 74), On 2003,
ALEM 13
Miıchael Meyer-Blanck, Inszemierung und Präsenz. 7 wei Kategorien des Studiums Praktischer Thealo-
NIE, 1ın! W7ZM 2-16, Jer

349 Freilinger / "Erhebet die Herzen!" 

Ablenkung ihrer Konzentration auf das 
Geschehen erfahren. 14 Die Bestimmun­
gen lassen deutlich erkennen, dass die­
ses (wieder gewonnene) äußere Mittun 
in der Liturgie nicht einen "pädagogi­
schen Trick" darstellt. Die Konzilsväter 
ließen keinen Zweifel daran, dass die 
volle (plena), bewusste (conscia), tätige 
(actuosa) Teilnahme zum innersten We­
sen der Liturgie selbst gehört 15 und sich 
nicht im äußerlichen Tun erschöpft: Sie 
ist Ausdruck und Mittel für das innere 
Mitfeiern, bei dem das "Herz mit der 
Stimme zusammenklinge" und welches 
"Frucht bringe" (jructuose)16 im "from­
men" Vollzug (pie ... participent)17. 

3. Andacht als "liturgische Präsenz" 

War bislang der Blick auf die Andacht 
aller in der Feiergemeinschaft gerich­
tet, soll der Fokus noch speziell auf die 
"Andacht" derer gelenkt werden, die 
einen besonderen Dienst in der liturgi­
schen Feier ausüben. Eine fruchtbare, 
weil andächtige Teilnahme ist gerade 
für die nicht selbstverständlich, die 
einen besonderen liturgischen Dienst 
ausüben, da leicht "über die Sorge um 

die äußere Teilnahme die innere Mitfei­
er zu kurz kommt" 18. Deshalb enthält 
das Messbuch für den Vorsteher Stille­
gebete, die er nur im eigenen Namen­
und eben deshalb still - spricht, "um 
seinen Dienst mit größerer Sammlung 
und Andacht zu erfüllen" 19. Dieses Be­
ten etwa vor der Verkündigung des 
Evangeliums, nach dem Bereiten der 
Gaben oder für den Kommunionemp­
fang will die Aufmerksamkeit während 
der liturgischen Handlungen selbst je 
neu aktualisieren und schärfen. 
Dem voraus geht eine entsprechende 
Grundhaltung, die unter dem Begriff 
"Liturgische Präsenz" Eingang gefun­
den hat in die evangelische Praktische 
Theologie. "Präsenz" als alte pastoral­
theologische Kategorie meint(e) immer, 
"daß die Person ganz da ist, aber nicht 
als Privatperson, sondern in ihrer 
Funktion" 20. Ausgangspunkt für die Re­
de von der "Liturgischen Präsenz" ist 
ein vom Schauspieler und Regisseur 
Thomas Kabel erarbeitetes Trainings­
programm, durch das Liturgen von der 
Kunst des Schauspielens lernen und 
trainieren können, ganz in dem präsent 
zu sein, "was doch nicht von der Per­
son konstituiert wird, sondern allem 

" 	Vgl. AEM 272f; vgl. auch Institutio generalis Missalis Romani, in: Missale Romanum ex decreto 
Sacrosancti Oecumenici Concilii Vaticani II instauraturn auctoritate Pauli PP. VI promulgatum Ioan­
nis Pauli PP. II cura recognitum. Editio typica tertia. Citta dei Vaticano 2002,18-103 [IGMR 2002], 
Nr. 303, wonach ein allfälliger weiterer Altar als der Zelebrationsaltar nicht auf besondere Weise 
geschmückt werden solle, damit die Aufmerksamkeit der Gläubigen nicht vom neuen Altar abge­
lenkt wird ("Ne fidelium attentio a novo altari distrahatur"); nach Nr. 318 sollen auch Zahl und Plat­
zierung von Bildwerken nicht die Aufmerksamkeit der Gläubigen von der Feier selbst ablenken ("ne 
fidelium attentionem ab ipsa celebratione avocent"). 

15 Vgl. SC 14. 
16 Vgl. SC 1l. 
17 Vgl. SC 48. Vgl. zum Begriff "fromm" Walter Diirig, Pietas liturgica. Studien zum Frömmigkeitsbe­

griff und zur Gottesvorstellung der abendländischen Liturgie, Regensburg 1958, hier 90: "Die litur­
gischen Begriffe pietas-pius drücken .. . , auf Gott gerichtet, immer eine Einheit von Gesinnung und 
Handeln aus." Vgl. ebd. 220: "Die pietas der älteren liturgischen Texte ist ... [- gegen den üblichen 
Sprachgebrauch -] nicht nur innere Frommheit, sondern betätigt sich auch nach außen in kultischen 
Akten. " 

18 	 Pastorales Schreiben Mitte und Höhepunkt des ganzen Lebens der Christlichen Gemeinde. Impulse 
für eine lebendige Feier der Liturgie. 24. Juni 2003. Hg. v. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz 
(Die deutschen Bischöfe 74), Bonn 2003, 24. 

19 AEM 13. 
'0 Michael Meyer-Blanck, Inszenierung und Präsenz. Zwei Kategorien des Studiums Praktischer Theolo­

gie, in: WzM 49 (1997), 2-16, hier 12. 



35() Freilinger „Erhebet die Herzen!““

Bemühen Darstellung und Vermuitt- Gegebene, Eigen machen un eine
lung unel vorausliegt iıne „Aufmerksamkeit ur jedes einzelne
solche Präsenz ıst Hür Schauspieler un Element350  Freilinger/ „Erhebet die Herzen!“  Bemühen um Darstellung und Vermitt-  Gegebene, zu Eigen machen und eine  lung uneinholbar vorausliegt  4421  . Eine  „Aufmerksamkeit für jedes einzelne  solche Präsenz ist für Schauspieler und  Element ... wie einen Sinn für die Ge-  liturgische Rollenträger „eine Sache  stalt der gesamten Feier” ” mitbringen.  gesteigerter, konzentrierter, präziser  Die Herausforderung, auf die referierte  4N  .  Selbst- und Fremdwahrnehmung  Weise präsent zu sein, gilt zunächst  Hingespannt ist diese Aufmerksamkeit  etwa für den Leitungsdienst, für die  auf das Stück, die Rolle, die eigene Per-  Verkündigungsdienste, für jene, die die  son und die Mitspielenden samt dem  Kommunion austeilen; im Gegenüber  Publikum; zwei Gefahren kann diese  zur Gemeinde bringen sie „mit Hilfe  Achtsamkeit widerstehen helfen: Die  ihrer Person”“, aber nicht „garantiert  eine ist, sich selbst in der Rolle zu ver-  durch ihre Persönlichkeit“ die Zuwen-  lieren, und die zweite, sich in der Rolle  dung Gottes ins Spiel. Wenn sie diese  bloß selbst zu inszenieren. „Ein schlech-  „inszenatorisch gebrochene Personali-  ter Liturg handelt im geistlichen Tri-  tät“ wahrnehmen, nötigt „das zugleich  umphalismus übersteigerten Rollenbe-  Vertraute und Fremde ihres Agierens ...  die anderen zur Aufmerksamkeit und  wußtseins oder in geschwätzig-plau-  dernder Verleugnung seiner Liturgen-  eigenen Wahrnehmung”; es eröffnet  rolle.“” Achtsamkeit im Sinne der li-  letztlich allen Mitfeiernden ihrerseits  turgischen Präsenz heißt ganz bei sich  eine liturgische Präsenz, „das Bewußt-  und zugleich ganz in der Rolle zu sein,  sein, an einer anderen Realität durch  gleichzeitig mit einem Ohr nach innen  eigenes Mitspielen Anteil zu gewin-  zu lauschen — auf die innere Bühne des  nen  43  2  h.  Ich, „auf der die dort agierenden Figu-  ren, Kräfte, Bilder, Geschichten ihren  eigenen Tanz aufführen“  und mit  4. Von der Andacht zur Tugend —  einem Ohr nach außen: „Das meint die  eine theologische Zwischensumme  Bereitschaft und die Fähigkeit, ebenso  konzentriert auf das fremde Stück, den  Nach den bisherigen Ausführungen  fremden Text zu hören, die in ihm agie-  kann in Anlehnung an die klassisch  renden fremden Figuren, Kräfte, Bilder,  gewordene Definition des Thomas von  Geschichten wahrzunehmen und gel-  Aquin „Andacht“ in der Verbindung  ten zu lassen.“* Das muss erlernt und  von attentio/intentio und devotio zusam-  trainiert werden; das setzt voraus, dass  mengefasst werden als Willensbestre-  die Handlungsträger sich die oft frem-  bung, mit Herz und Sinnen Anteil zu  den „Rollentexte“, das liturgisch Vor-  nehmen an verdichteten Akten, die  n  Karl-Heinrich Bieritz, Spielraum Gottesdienst, Von der „Inszenierung des Evangeliums” auf der litur-  gischen Bühne, in: Arno Schilson/Joachim Hake (Hg.), Drama „Gottesdienst”. Zwischen Inszenierung  E  und Kult, Stuttgart/Berlin/Köln 1998, 69-101, hier 76.  Ebd., 78.  M. Meyer-Blanck, Inszenierung und Präsenz (s. Anm. 20), 14.  s z  K-H. Bieritz, Spielraum Gottesdienst (s, Anm. 21), 79  Mitte und Höhepunkt (s. Anm. 18), 19. Die deutschen Bischöfe verweisen in diesem Abschnitt  (17-20) zudem ausdrücklich auf die notwendige Vorbereitung und Übung zum richtigen Wahrneh-  men der liturgischen Rolle, Jüngst tat dies auch der in der österreichischen Bischofskonferenz für  Liturgiefragen zuständige Bischof - vgl. Egon Kapellari, Was heute Not tut, Sechs Desiderate für die  Zukunft der Liturgie, in: Gd 38 (2004), 57-59, hier 59 ist als 6. Desiderat das „Prinzip der ‚Ein-  vn  übung  genannt,  ” M, Meyer-Blanck, Inszenierung und Präsenz (s, Anm. 23), 14f, vgl. ebd. 13.wıe einen ınn Hür die (Ge-
liturgische Rollenträger „eine Sache stalt der gesamten Feier“” '  e mitbringen.
gyesteigerter, konzentrierter, präziser (Die Herausforderung, auf die referierte

»”Selbst- und Fremdwahrnehmung Weise präsent 08 seın, gilt zunächst
Hingespannt ist diese Aufmerksamkeit etwa tür den Leitungsdienst, für die
auf das Stück, die Rolle, die eigene DPer- Verkündigungsdienste, für jene, die die
SOM und die Mitspielenden samıt dem KOommunıo0n austeilen; 1Im egenüber
um; Zzweı Gefahren kann diese ZUr emeınde bringen S1E „muıt Hilfe
Achtsamkeit widerstehen helfen [ )ie ihrer Person“”, aber nıcht „garantiert
eine ıst, sich selbst in der Rolle VeTr- durch hre Persönlichkeit  44 die Zuwen-
lieren, un die zweıte, sich ın der Rolle dung (G‚ottes Ins pie Wenn S1E diese
1o selbst inszemeren. „kin chlech- „inszenatorisch gebrochene Personalı-
ter Liturg handelt ım geistlichen Iri- tät” wahrnehmen, nötigt „das zugleich
umphalismus übersteigerten Kollenbe- Vertraute und Fremde ıhres Agilerens350  Freilinger/ „Erhebet die Herzen!“  Bemühen um Darstellung und Vermitt-  Gegebene, zu Eigen machen und eine  lung uneinholbar vorausliegt  4421  . Eine  „Aufmerksamkeit für jedes einzelne  solche Präsenz ist für Schauspieler und  Element ... wie einen Sinn für die Ge-  liturgische Rollenträger „eine Sache  stalt der gesamten Feier” ” mitbringen.  gesteigerter, konzentrierter, präziser  Die Herausforderung, auf die referierte  4N  .  Selbst- und Fremdwahrnehmung  Weise präsent zu sein, gilt zunächst  Hingespannt ist diese Aufmerksamkeit  etwa für den Leitungsdienst, für die  auf das Stück, die Rolle, die eigene Per-  Verkündigungsdienste, für jene, die die  son und die Mitspielenden samt dem  Kommunion austeilen; im Gegenüber  Publikum; zwei Gefahren kann diese  zur Gemeinde bringen sie „mit Hilfe  Achtsamkeit widerstehen helfen: Die  ihrer Person”“, aber nicht „garantiert  eine ist, sich selbst in der Rolle zu ver-  durch ihre Persönlichkeit“ die Zuwen-  lieren, und die zweite, sich in der Rolle  dung Gottes ins Spiel. Wenn sie diese  bloß selbst zu inszenieren. „Ein schlech-  „inszenatorisch gebrochene Personali-  ter Liturg handelt im geistlichen Tri-  tät“ wahrnehmen, nötigt „das zugleich  umphalismus übersteigerten Rollenbe-  Vertraute und Fremde ihres Agierens ...  die anderen zur Aufmerksamkeit und  wußtseins oder in geschwätzig-plau-  dernder Verleugnung seiner Liturgen-  eigenen Wahrnehmung”; es eröffnet  rolle.“” Achtsamkeit im Sinne der li-  letztlich allen Mitfeiernden ihrerseits  turgischen Präsenz heißt ganz bei sich  eine liturgische Präsenz, „das Bewußt-  und zugleich ganz in der Rolle zu sein,  sein, an einer anderen Realität durch  gleichzeitig mit einem Ohr nach innen  eigenes Mitspielen Anteil zu gewin-  zu lauschen — auf die innere Bühne des  nen  43  2  h.  Ich, „auf der die dort agierenden Figu-  ren, Kräfte, Bilder, Geschichten ihren  eigenen Tanz aufführen“  und mit  4. Von der Andacht zur Tugend —  einem Ohr nach außen: „Das meint die  eine theologische Zwischensumme  Bereitschaft und die Fähigkeit, ebenso  konzentriert auf das fremde Stück, den  Nach den bisherigen Ausführungen  fremden Text zu hören, die in ihm agie-  kann in Anlehnung an die klassisch  renden fremden Figuren, Kräfte, Bilder,  gewordene Definition des Thomas von  Geschichten wahrzunehmen und gel-  Aquin „Andacht“ in der Verbindung  ten zu lassen.“* Das muss erlernt und  von attentio/intentio und devotio zusam-  trainiert werden; das setzt voraus, dass  mengefasst werden als Willensbestre-  die Handlungsträger sich die oft frem-  bung, mit Herz und Sinnen Anteil zu  den „Rollentexte“, das liturgisch Vor-  nehmen an verdichteten Akten, die  n  Karl-Heinrich Bieritz, Spielraum Gottesdienst, Von der „Inszenierung des Evangeliums” auf der litur-  gischen Bühne, in: Arno Schilson/Joachim Hake (Hg.), Drama „Gottesdienst”. Zwischen Inszenierung  E  und Kult, Stuttgart/Berlin/Köln 1998, 69-101, hier 76.  Ebd., 78.  M. Meyer-Blanck, Inszenierung und Präsenz (s. Anm. 20), 14.  s z  K-H. Bieritz, Spielraum Gottesdienst (s, Anm. 21), 79  Mitte und Höhepunkt (s. Anm. 18), 19. Die deutschen Bischöfe verweisen in diesem Abschnitt  (17-20) zudem ausdrücklich auf die notwendige Vorbereitung und Übung zum richtigen Wahrneh-  men der liturgischen Rolle, Jüngst tat dies auch der in der österreichischen Bischofskonferenz für  Liturgiefragen zuständige Bischof - vgl. Egon Kapellari, Was heute Not tut, Sechs Desiderate für die  Zukunft der Liturgie, in: Gd 38 (2004), 57-59, hier 59 ist als 6. Desiderat das „Prinzip der ‚Ein-  vn  übung  genannt,  ” M, Meyer-Blanck, Inszenierung und Präsenz (s, Anm. 23), 14f, vgl. ebd. 13.diıe anderen ZUr Autmerksamkeit undwußtseins oder geschwätzig-plau-
dernder Verleugnung seiner Liturgen- eigenen Wahrnehmung”; eroöffnet
rolle  4427  L Achtsamkeit 1 Sinne der |1- letztlich en Mitteiernden ihrerseits
turgischen Prasenz heißt sanz bei sich eine liturgische Präsenz, „das Bewufßt-
und zugleic ganz In der Kolle zu se1n, se1n, A einer anderen Realität durch
gleichzeitig mıt einem Ohr ach innen eigenes Mitspielen Anteil gew1n-

auschen auf die innere Bühne des MNen”ra

Ich, „auf der die ort agierenden Figu-
[eN, Kräfte, Bilder, Geschichten iıhren
eigenen anz aufführen“ un mit Von der Andacht ZUT Tugend
einem (Ohr ach außen: „Das meınt die eine theologische wischensumme
Bereitschaft und die Fähigkeit, ebenso
konzentriert auf das fremde Stück, den Nach den bisherigen Ausführungen
tremden ext z.u hören, die 1in hm agle- annn nie.  ung die klassisch
renden ftremden Figuren, Kräfte, Bilder, gewordene Definihon des Thomas
Geschichten wahrzunehmen un gel- Aquin „Andacht“ der Verbindung
ten Z.u lassen.  M [)Das INUSS erlernt und VOnNn attentio/intentio und devotio ZUSamı-
traımıert werden; das setzt VOTaUs, ass mengefasst werden als Wıllensbestre-
die Handlungsträger sich die oft trem- bung, mit Herz un Sinnen Anteil ZUu

den „Rollentexte”, das hıturgisch Vor- nehmen verdichteten en, die

Karl-Heinrich Breritz, Spielraum Gottesdienst. Von der „Anszenlerung des Evangeliums” auf der |ihur-
gischen Ne, 117} Armao Schilson/loachium Hake (Hg.) Drama „Gottesdienst  A Z wischen Inszenierung

2}
urn Kult, Stuttgart/ Berlin/ Köln 998, 9—-101, hier
Ebd.,

Meyer-Blanck, Inszenierung und ”’rasenz (S. Anm 20),
Kı Bieritz, Spielraum (G‚ottescdijerist (S. Anm ),
Mitte und Höhepunkt (S. Anm. 15) |die deutschen Bischöfe erweısen ın diesem Abschnmitt
(17—  ()) zudem ausdriücklich auf die notwendige Vorbereitung und ung 7Z7um richtigen Wahrneh-
men der lıturgischen Kolle. Jungst tat dıes uch der ın der Öösterreichischen Biıschofskonferenz tur
Liturgiefragen zuständige Bıschot vgl Egon Kapelları, Was heute Not tut Sechs Desiderate Hür die
Zukunft der Liturgie, 171 ( z 35 (2004), 57/-54, hıer ıst als Desiderat das „Prinzip der ‚Eın-

ı D4übung genannt,
> Meyer-Blanck, Inszenierung Ur‚ 7räsen? S, Anm 14f, vel, eb  Q 13

350 Freilinger I "Erhebet die Herzen!" 

Bemühen um Darstellung und Vermitt­
lung uneinholbar vorausliegt" 21. Eine 
solche Präsenz ist für Schauspieler und 
liturgische Rollenträger "eine Sache 
gesteigerter, konzentrierter, präziser 
Selbst- und Fremdwahrnehmung" 22. 
Hingespannt ist diese Aufmerksamkeit 
auf das Stück, die Rolle, die eigene Per­
son und die Mitspielenden samt dem 
Publikum; zwei Gefahren kann diese 
Achtsamkeit widerstehen helfen: Die 
eine ist, sich selbst in der Rolle zu ver­
lieren, und die zweite, sich in der Rolle 
bloß selbst zu inszenieren. "Ein schlech­
ter Liturg handelt im geistlichen Tri­
umphalismus übersteigerten Rollenbe­
wußtseins oder in geschwätzig-plau­
dernder Verleugnung seiner Liturgen­
rolle." 23 Achtsamkeit im Sinne der li­
turgischen Präsenz heißt ganz bei sich 
und zugleich ganz in der Rolle zu sein, 
gleichzeitig mit einem Ohr nach innen 
zu lauschen - auf die innere Bühne des 
Ich, "auf der die dort agierenden figu­
ren, Kräfte, Bilder, Geschichten ihren 
eigenen Tanz aufführen" - und mit 
einem Ohr nach außen: "Das meint die 
Bereitschaft und die Fähigkeit, ebenso 
konzentriert auf das fremde Stück, den 
fremden Text zu hören, die in ihm agie­
renden fremden Figuren, Kräfte, Bilder, 
Geschichten wahrzunehmen und gel­
ten zu lassen." 2' Das muss erlernt und 
trainiert werden; das setzt voraus, dass 
die Handlungsträger sich die oft frem­
den "Rollentexte", das liturgisch Vor-

Gegebene, zu Eigen machen und eine 
"Aufmerksamkeit für jedes einzelne 
Element ... wie einen Sinn für die Ge­
stalt der gesamten Feier" 25 mitbringen. 
Die Herausforderung, auf die referierte 
Weise präsent zu sein, gilt zunächst 
etwa für den Leitungsdienst, für die 
Verkündigungsdienste, für jene, die die 
Kommunion austeilen; im Gegenüber 
zur Gemeinde bringen sie "mit Hilfe 
ihrer Person", aber nicht "garantiert 
durch ihre Persönlichkeit" die Zuwen­
dung Gottes ins Spiel. Wenn sie diese 
"inszenatorisch gebrochene Personali­
tät" wahrnehmen, nötigt "das zugleich 
Vertraute und Fremde ihres Agierens ... 
die anderen zur Aufmerksamkeit und 
eigenen Wahrnehmung"; es eröffnet 
letztlich allen Mitfeiernden ihrerseits 
eine liturgische Präsenz, "das Bewußt­
sein, an einer anderen Realität durch 
eigenes Mitspielen Anteil zu gewin­
nen" 26. 

4. Von der Andacht zur Tugend ­
eine theologische Zwischensumme 

Nach den bisherigen Ausführungen 
kann in Anlehnung an die klassisch 
gewordene Definition des Thomas von 
Aquin "Andacht" in der Verbindung 
von attentio/intentio und devotio zusam­
mengefasst werden als Willensbestre­
bung, mit Herz und Sinnen Anteil zu 
nehmen an verdichteten Akten, die 

" 	Kar/-Heinrich Bieritz, Spielraum Gottesdienst. Von der "Inszenierung des Evan geliums" auf der litur­
g ischen Bühne, in: A rno Schi/sol1lJoachirn Hake (Hg.), Drama "Gottesdienst". Zwischen Inszenierung 
und Kult, Stuttgart / Berlin / Köln 1998, 69 - 101, hier 76. 

22 Ebd. , 78. 
2J M. Meyer-B/anck, Inszenierung und Präsenz (s. Anm. 20), 14. 
" 	K.-H. Bieritz, Spielraum Gottesdienst (s. Anm. 21), 79. 
" 	Mitte und Höhepunkt (s. Anm. 18), 19. Die deutschen Bischöfe verweisen in diesem Abschnitt 

(17- 20) zudem ausdrücklich auf die notwendige Vorbereitung und Ubung zum richtigen Wahrneh­
men der liturgischen Rolle. Jüngst tat dies auch der in der österreichischen Bischofskonferenz für 
Liturgiefra gen zuständige Bischof - vgl. Egon Kapellari, Was heute Not tut. Sechs Desiderate für die 
Zukunft der Liturgie, in: Gd 38 (2004), 57- 59, hier 59 ist als 6. Desiderat das "Prinzip der ,Ein­
übung'" genannt. 

26 M. Meyer-B/anck, Inszenierung und Präsenz (s. Anm. 23), 14f, vgl. ebd. 13. 



Freilinger/ „Erhebet die Herzen 14 3551

Gottesbeziehung Z en Das ist e1n G1E der Andac nd römmigkeit der
emmnent personaler Vollzug, der sich Je einzelnen eine bestimmte ar geben.
Neu ın Einzelakten realisiert un in Im Unterschied A den Andachtsübun-
terschiedlichen (G‚estalten Ausdruck fin- en charakterisiert die iturgle 1m
det eım privaten persönlichen Be- 1nnn des Wortes *, wıe etwa die
ten als „heilige und innige Einsamkeit, Feier der Eucharistie oder der Tagzei-
die (‚ott un den Menschen ten, eın „beständiges Voranschreiten
schliefst‘ *- bei Andachten 1Im Sinne des Gedankens, der Stimmung, der
der SACYQY und der mIA exercıha), die Willensentschließung  “ \‘ S1Ce ist iıhrem
ALUS der Vereinzelung un Intimität ın Wesen ach „act10”, wenngleic azu
den Ausdruck eıner egrößeren (jemein- selbstverstän  1C auch Phasen des In-
schaft tühren (ie Andachten kommen nehaltens und der Ruhe gehören Ort-
dem Bedürfnis nach Emotionalität und schreitendes Handeln, das VOon der (Ge-
stärkerer Unmüittelbarkeit Alltags- meinschatt der SaNzZeEN Kirche getragen
leben entgegen; In stark beschaulichem ist. “ Angelpunkt der Aufmerksamkeit
Zug meditieren G1€e oft kreisend einzel- sınd die liturgischen ollzüge, der 1171-
e Aspekte göttlichen Heilshandelns ın [3 Mitvollzug: horchen auf (G‚ottes
unmittelbarer Verbindung mıit mensch- Heils-Ansage, das Heilswort aufneh-
lıchen Grundthemen Ww1e Dank, Lob, IC  . un sich VOon hm betreffen lassen
Erfahrung VOon chu und Versagen un! betend darauf Antwort geben; sich
der unverschuldetem Leid WIE auch 1 lobpreisenden Dank muit der eige-
Sehnsucht ach Geborgenheit und Er- MNeNn, persönlichen Geschichte hineinzu-
lösung.“” bergen ın den „mystischen eıb 1T1S-
Je ach Ausrichtung auftf bestimmte t_ll un in das oroße Drama der Er-
Heilige oder Heilsgeheimnisse können lösung, 1n Cdie Verwandlung Vo Tod

Vgl Thomae Aquinatis, Summa Theologiae, | [“ 8 art. „voluntas uaedam prompte traden-
CJ} C ä a QUaE pertinent Z Den tamulatıım “. Vgl auch Emile Bertaud/Anı re Kaye:  S, Art „Devotion”,
n Dıichonnaire de Spiritualite Ascetique f Mystique Docrtrine et 1re (1957),v hiıer
/48: 167 wird ın Zusammenschau der thomistischen Behandlung erganzend ditterenzjert zwıschen
der Andacht als „ımnnerlich und auiserliic geschuldetem“ Kult sSOoOwWw e zwischen einzelnen Akten des
Andächtig-Seins un der Andacht als Tugend Haltung.

Romanao Guardini, Der Gesamtzusammenhang des christichen Gebetslebens, ıIn Karl Borgmann
— , Volksliturgie und Isorge. Ein Werkbuch zur Gestaltung des (Gottesdienstes In der AT
meinde, Kolmar 15—-24, hier Vgl auch Wıinfried Haunerland „Du ber geh in deine Kammer!”
Das (Gebet der (‚Jlaubenden und der CGiottesdienst der Gemeinde, HID M7
Vgl (uardint, (GGesamtzusammenhang (S Anm 8), e Eduard Naxel, Alter Weın In Schläu-
che Andachten als Chance ın der heutigen gottesdienstlichen Situation, In AnzS 112 (2003 15-22,
hier:
Vel die Zusammenschau der „P’rincipales Devotions”, der Hauptinhalte vVon Andachten, In: Rer-
aud/A KRayez, RvVvobhon (s Anm 27), 1—
e Liturgiekonstitution unterscheidet In 13 zwischen „liturgia”, „DacCTaA exercitha ” Uun| „PIa MXUOT-
citia”. Zur Geschichte der be rittlichen Unterscheidung vgl Kurt Küppers, Verarmt UNSCOTr (‚Ottes-
dAienst? ur Vorgeschichte ırkung des Artikels 13 der ıturgiekonstituhon, 117737 T lwadoar Maas-

Wien 1988, 248 -264.
FEiwerd (Hg.) Lebt UNSeCeT (‚ottesdienst? Die bleibende Aufgabe der Liturgiereform, Freiburg/Basel/

\
Guardiın], Vom Geist der Liturgie (s Anm 11), 27, Anm

Vgl (I)do Casel, Actho ın liturgischer Verwendung, ı7: ILw (1921), 34—39, hier
Vgl (I)do .ASE/, ()hhıe Liturgie als Mysterjenteier Ecclesia 9), u S verb. Auflage, Freiburg 1923,
64f; „Dhe (;‚läubı]Freilinger/„Erhebet die Herzen  1  351  Gottesbeziehung zu leben.”” Das ist ein  sie der Andacht“ und Frömmigkeit der  eminent personaler Vollzug, der sich je  einzelnen eine bestimmte Farbe geben.  neu in Einzelakten realisiert und in un-  Im Unterschied zu den Andachtsübun-  terschiedlichen Gestalten Ausdruck fin-  gen charakterisiert die Liturgie im en-  det: beim privaten persönlichen Be-  geren Sinn des Wortes”, wie etwa die  ten als „heilige und innige Einsamkeit,  Feier der Eucharistie oder der Tagzei-  die Gott und den Menschen  um-  ten, ein „beständiges Voranschreiten  schließt“ *; bei Andachten (im Sinne  des Gedankens, der Stimmung, der  der sacra und der pia exercitia), die  Willensentschließung“ “; sie ist ihrem  aus der Vereinzelung und Intimität in  Wesen nach „actio”, — wenngleich dazu  den Ausdruck einer größeren Gemein-  selbstverständlich auch Phasen des In-  schaft führen. Die Andachten kommen  nehaltens und der Ruhe gehören — fort-  dem Bedürfnis nach Emotionalität und  schreitendes Handeln, das von der Ge-  stärkerer Unmittelbarkeit zum Alltags-  meinschaft der ganzen Kirche getragen  leben entgegen; in stark beschaulichem  ist.” Angelpunkt der Aufmerksamkeit  Zug meditieren sie oft kreisend einzel-  sind die liturgischen Vollzüge, der in-  ne Aspekte göttlichen Heilshandelns in  nere Mitvollzug: horchen auf Gottes  unmittelbarer Verbindung mit mensch-  Heils-Ansage, das Heilswort aufneh-  lichen Grundthemen wie Dank, Lob,  men und sich von ihm betreffen lassen  Erfahrung von Schuld und Versagen  und betend darauf Antwort geben; sich  oder unverschuldetem Leid wie auch  im lobpreisenden Dank mit der eige-  Sehnsucht nach Geborgenheit und Er-  nen, persönlichen Geschichte hineinzu-  lösung.”“  bergen in den „mystischen Leib Chris-  Je nach Ausrichtung auf bestimmte  ti” und in das große Drama der Er-  Heilige oder Heilsgeheimnisse können  lösung, in die Verwandlung vom Tod  Vgl. S, Thomae Aquinatis, Summa Theologiae, II° I1“ q. 82 art. 1: „voluntas quaedam prompte traden-  di se ad ea quae pertinent ad Dei famulatum“. Vgl. auch Emile Bertaud/Andre Rayez, Art. „Devotion”,  in: Dictionnaire de Spiritualit& Ascetique et Mystique Docrtrine et Histoire 3 (1957), 747-778, hier  748; hier wird in Zusammenschau der thomistischen Behandlung ergänzend differenziert zwischen  der Andacht als „innerlich und äußerlich geschuldetem“ Kult sowie zwischen einzelnen Akten des  Andächtig-Seins und der Andacht als Tugend/Haltung.  Vgl. Romarno Giardini, Der Gesamtzusammenhang des christlichen Gebetslebens, in: Karl Borgmarnn  (Hg.), Volksliturgie und Seelsorge. Ein Werkbuch zur Gestaltung des Gottesdienstes in der Pfarrge-  meinde, Kolmar 0.]., 18—24, hier 18. Vgl. auch Winfried Haunerland „Du aber geh in deine Kammer!”  Das Gebet der Glaubenden und der Gottesdienst der Gemeinde, in; HID 57 (2003), 83-22.  e  Vgl. R. Guardini, Gesamtzusammenhang (s. Anm. 28), 21; Eduard Nagel, Alter Wein in neue Schläu-  che. Andachten als Chance in der heutigen gottesdienstlichen Situation, in: AnzS 112 (2003), 18-22,  hier: 20.  =  Vgl. die Zusammenschau der „Principales Devotions“, der Hauptinhalte von Andachten, in: E, Ber-  s  taud/A. Rayez, Devoation (s. Anm. 27), 761-778,  Die Liturgiekonstitution unterscheidet in SC 13 zwischen „liturgia”, „sacra exercitia” und „pia exer-  citia“. Zur Geschichte der be,  rifflichen Unterscheidung vgl. Kurt Klüppers, Verarmt unser Gottes-  dienst? Zur Vorgeschichte un  d  Wirkung des Artikels 13 der Liturgiekonstitution, in: T'weodor Maas-  Wien 1988, 248 -264.  Ewerd (Hg.), Lebt unser Gottesdienst? Die bleibende Aufgabe der Liturgiereform, Freiburg/Basel /  2  R, Guardini, Vom Geist der Liturgie (s. Anm., 11), 27, Anm. 9,  5  Vgl. Odo Casel, Actio in liturgischer Verwendung, in: JLw 1 (1921), 34-39, hier v.a. 39,  Vgl. Odo Casel, Die Liturgie als Mysterienfeier (Ecclesia orans 9), 3.-5, verb. Auflage, Freiburg 1923,  64f: „Die Gläubigen ... vereinigen sich geistig aufs innigste mit dem Tun ihres ... Herrn; sie opfern  sich mit ihm und durch ihn und eignen sich die von Christus objektiv vollzogene Erlösung an... Sie  leiden mit ihm, stehen mit ihm auf, werden mit ihm verklärt und treten ein in sein himmlisches Sein.  Sie führen also mit ihm ein heiliges, gnadenbringendes Drama auf ... Jeder Teilnehmer der eucharis-  tischen Feier ist ein Mitspieler des göttlichen Protagonisten Christus”.vereinigen sıch geistig aufs nnıgste miıt dem Jun ıhresFreilinger/„Erhebet die Herzen  1  351  Gottesbeziehung zu leben.”” Das ist ein  sie der Andacht“ und Frömmigkeit der  eminent personaler Vollzug, der sich je  einzelnen eine bestimmte Farbe geben.  neu in Einzelakten realisiert und in un-  Im Unterschied zu den Andachtsübun-  terschiedlichen Gestalten Ausdruck fin-  gen charakterisiert die Liturgie im en-  det: beim privaten persönlichen Be-  geren Sinn des Wortes”, wie etwa die  ten als „heilige und innige Einsamkeit,  Feier der Eucharistie oder der Tagzei-  die Gott und den Menschen  um-  ten, ein „beständiges Voranschreiten  schließt“ *; bei Andachten (im Sinne  des Gedankens, der Stimmung, der  der sacra und der pia exercitia), die  Willensentschließung“ “; sie ist ihrem  aus der Vereinzelung und Intimität in  Wesen nach „actio”, — wenngleich dazu  den Ausdruck einer größeren Gemein-  selbstverständlich auch Phasen des In-  schaft führen. Die Andachten kommen  nehaltens und der Ruhe gehören — fort-  dem Bedürfnis nach Emotionalität und  schreitendes Handeln, das von der Ge-  stärkerer Unmittelbarkeit zum Alltags-  meinschaft der ganzen Kirche getragen  leben entgegen; in stark beschaulichem  ist.” Angelpunkt der Aufmerksamkeit  Zug meditieren sie oft kreisend einzel-  sind die liturgischen Vollzüge, der in-  ne Aspekte göttlichen Heilshandelns in  nere Mitvollzug: horchen auf Gottes  unmittelbarer Verbindung mit mensch-  Heils-Ansage, das Heilswort aufneh-  lichen Grundthemen wie Dank, Lob,  men und sich von ihm betreffen lassen  Erfahrung von Schuld und Versagen  und betend darauf Antwort geben; sich  oder unverschuldetem Leid wie auch  im lobpreisenden Dank mit der eige-  Sehnsucht nach Geborgenheit und Er-  nen, persönlichen Geschichte hineinzu-  lösung.”“  bergen in den „mystischen Leib Chris-  Je nach Ausrichtung auf bestimmte  ti” und in das große Drama der Er-  Heilige oder Heilsgeheimnisse können  lösung, in die Verwandlung vom Tod  Vgl. S, Thomae Aquinatis, Summa Theologiae, II° I1“ q. 82 art. 1: „voluntas quaedam prompte traden-  di se ad ea quae pertinent ad Dei famulatum“. Vgl. auch Emile Bertaud/Andre Rayez, Art. „Devotion”,  in: Dictionnaire de Spiritualit& Ascetique et Mystique Docrtrine et Histoire 3 (1957), 747-778, hier  748; hier wird in Zusammenschau der thomistischen Behandlung ergänzend differenziert zwischen  der Andacht als „innerlich und äußerlich geschuldetem“ Kult sowie zwischen einzelnen Akten des  Andächtig-Seins und der Andacht als Tugend/Haltung.  Vgl. Romarno Giardini, Der Gesamtzusammenhang des christlichen Gebetslebens, in: Karl Borgmarnn  (Hg.), Volksliturgie und Seelsorge. Ein Werkbuch zur Gestaltung des Gottesdienstes in der Pfarrge-  meinde, Kolmar 0.]., 18—24, hier 18. Vgl. auch Winfried Haunerland „Du aber geh in deine Kammer!”  Das Gebet der Glaubenden und der Gottesdienst der Gemeinde, in; HID 57 (2003), 83-22.  e  Vgl. R. Guardini, Gesamtzusammenhang (s. Anm. 28), 21; Eduard Nagel, Alter Wein in neue Schläu-  che. Andachten als Chance in der heutigen gottesdienstlichen Situation, in: AnzS 112 (2003), 18-22,  hier: 20.  =  Vgl. die Zusammenschau der „Principales Devotions“, der Hauptinhalte von Andachten, in: E, Ber-  s  taud/A. Rayez, Devoation (s. Anm. 27), 761-778,  Die Liturgiekonstitution unterscheidet in SC 13 zwischen „liturgia”, „sacra exercitia” und „pia exer-  citia“. Zur Geschichte der be,  rifflichen Unterscheidung vgl. Kurt Klüppers, Verarmt unser Gottes-  dienst? Zur Vorgeschichte un  d  Wirkung des Artikels 13 der Liturgiekonstitution, in: T'weodor Maas-  Wien 1988, 248 -264.  Ewerd (Hg.), Lebt unser Gottesdienst? Die bleibende Aufgabe der Liturgiereform, Freiburg/Basel /  2  R, Guardini, Vom Geist der Liturgie (s. Anm., 11), 27, Anm. 9,  5  Vgl. Odo Casel, Actio in liturgischer Verwendung, in: JLw 1 (1921), 34-39, hier v.a. 39,  Vgl. Odo Casel, Die Liturgie als Mysterienfeier (Ecclesia orans 9), 3.-5, verb. Auflage, Freiburg 1923,  64f: „Die Gläubigen ... vereinigen sich geistig aufs innigste mit dem Tun ihres ... Herrn; sie opfern  sich mit ihm und durch ihn und eignen sich die von Christus objektiv vollzogene Erlösung an... Sie  leiden mit ihm, stehen mit ihm auf, werden mit ihm verklärt und treten ein in sein himmlisches Sein.  Sie führen also mit ihm ein heiliges, gnadenbringendes Drama auf ... Jeder Teilnehmer der eucharis-  tischen Feier ist ein Mitspieler des göttlichen Protagonisten Christus”.Herrn; SIE opfern
sıch mık ıhm Uurc ıhn und eiıgnen sich die V OI ('hristus objektiv vollzogene Erlösung 516e
leiden mıE ihm, stehen mut ıhm auf, werden 3a0ı iıhm verklärt und treten eın ın SEn himmlısches 61n
S1e tühren also mit hm IM heiliges, gnadenbringendes Drama aufFreilinger/„Erhebet die Herzen  1  351  Gottesbeziehung zu leben.”” Das ist ein  sie der Andacht“ und Frömmigkeit der  eminent personaler Vollzug, der sich je  einzelnen eine bestimmte Farbe geben.  neu in Einzelakten realisiert und in un-  Im Unterschied zu den Andachtsübun-  terschiedlichen Gestalten Ausdruck fin-  gen charakterisiert die Liturgie im en-  det: beim privaten persönlichen Be-  geren Sinn des Wortes”, wie etwa die  ten als „heilige und innige Einsamkeit,  Feier der Eucharistie oder der Tagzei-  die Gott und den Menschen  um-  ten, ein „beständiges Voranschreiten  schließt“ *; bei Andachten (im Sinne  des Gedankens, der Stimmung, der  der sacra und der pia exercitia), die  Willensentschließung“ “; sie ist ihrem  aus der Vereinzelung und Intimität in  Wesen nach „actio”, — wenngleich dazu  den Ausdruck einer größeren Gemein-  selbstverständlich auch Phasen des In-  schaft führen. Die Andachten kommen  nehaltens und der Ruhe gehören — fort-  dem Bedürfnis nach Emotionalität und  schreitendes Handeln, das von der Ge-  stärkerer Unmittelbarkeit zum Alltags-  meinschaft der ganzen Kirche getragen  leben entgegen; in stark beschaulichem  ist.” Angelpunkt der Aufmerksamkeit  Zug meditieren sie oft kreisend einzel-  sind die liturgischen Vollzüge, der in-  ne Aspekte göttlichen Heilshandelns in  nere Mitvollzug: horchen auf Gottes  unmittelbarer Verbindung mit mensch-  Heils-Ansage, das Heilswort aufneh-  lichen Grundthemen wie Dank, Lob,  men und sich von ihm betreffen lassen  Erfahrung von Schuld und Versagen  und betend darauf Antwort geben; sich  oder unverschuldetem Leid wie auch  im lobpreisenden Dank mit der eige-  Sehnsucht nach Geborgenheit und Er-  nen, persönlichen Geschichte hineinzu-  lösung.”“  bergen in den „mystischen Leib Chris-  Je nach Ausrichtung auf bestimmte  ti” und in das große Drama der Er-  Heilige oder Heilsgeheimnisse können  lösung, in die Verwandlung vom Tod  Vgl. S, Thomae Aquinatis, Summa Theologiae, II° I1“ q. 82 art. 1: „voluntas quaedam prompte traden-  di se ad ea quae pertinent ad Dei famulatum“. Vgl. auch Emile Bertaud/Andre Rayez, Art. „Devotion”,  in: Dictionnaire de Spiritualit& Ascetique et Mystique Docrtrine et Histoire 3 (1957), 747-778, hier  748; hier wird in Zusammenschau der thomistischen Behandlung ergänzend differenziert zwischen  der Andacht als „innerlich und äußerlich geschuldetem“ Kult sowie zwischen einzelnen Akten des  Andächtig-Seins und der Andacht als Tugend/Haltung.  Vgl. Romarno Giardini, Der Gesamtzusammenhang des christlichen Gebetslebens, in: Karl Borgmarnn  (Hg.), Volksliturgie und Seelsorge. Ein Werkbuch zur Gestaltung des Gottesdienstes in der Pfarrge-  meinde, Kolmar 0.]., 18—24, hier 18. Vgl. auch Winfried Haunerland „Du aber geh in deine Kammer!”  Das Gebet der Glaubenden und der Gottesdienst der Gemeinde, in; HID 57 (2003), 83-22.  e  Vgl. R. Guardini, Gesamtzusammenhang (s. Anm. 28), 21; Eduard Nagel, Alter Wein in neue Schläu-  che. Andachten als Chance in der heutigen gottesdienstlichen Situation, in: AnzS 112 (2003), 18-22,  hier: 20.  =  Vgl. die Zusammenschau der „Principales Devotions“, der Hauptinhalte von Andachten, in: E, Ber-  s  taud/A. Rayez, Devoation (s. Anm. 27), 761-778,  Die Liturgiekonstitution unterscheidet in SC 13 zwischen „liturgia”, „sacra exercitia” und „pia exer-  citia“. Zur Geschichte der be,  rifflichen Unterscheidung vgl. Kurt Klüppers, Verarmt unser Gottes-  dienst? Zur Vorgeschichte un  d  Wirkung des Artikels 13 der Liturgiekonstitution, in: T'weodor Maas-  Wien 1988, 248 -264.  Ewerd (Hg.), Lebt unser Gottesdienst? Die bleibende Aufgabe der Liturgiereform, Freiburg/Basel /  2  R, Guardini, Vom Geist der Liturgie (s. Anm., 11), 27, Anm. 9,  5  Vgl. Odo Casel, Actio in liturgischer Verwendung, in: JLw 1 (1921), 34-39, hier v.a. 39,  Vgl. Odo Casel, Die Liturgie als Mysterienfeier (Ecclesia orans 9), 3.-5, verb. Auflage, Freiburg 1923,  64f: „Die Gläubigen ... vereinigen sich geistig aufs innigste mit dem Tun ihres ... Herrn; sie opfern  sich mit ihm und durch ihn und eignen sich die von Christus objektiv vollzogene Erlösung an... Sie  leiden mit ihm, stehen mit ihm auf, werden mit ihm verklärt und treten ein in sein himmlisches Sein.  Sie führen also mit ihm ein heiliges, gnadenbringendes Drama auf ... Jeder Teilnehmer der eucharis-  tischen Feier ist ein Mitspieler des göttlichen Protagonisten Christus”.Jeder Teilnehmer der eucharıs-
tischen Feier ist eın Mitspieler des vöttlichen Protagonisten ( hristus”

351 Freilinger / "Erhebet die Herzen!" 

Gottesbeziehung zu leben.27 Das ist ein 
eminent personaler Vollzug, der sich je 
neu in Einzelakten realisiert und in un­
terschiedlichen Gestalten Ausdruck fin­
det: beim privaten persönlichen Be­
ten als "heilige und innige Einsamkeit, 
die Gott und den Menschen ... um­
schließt" 28; bei Andachten (im Sinne 
der sacra und der pia exercitia), die 
aus der Vereinzelung und Intimität in 
den Ausdruck einer größeren Gemein­
schaft führen. Die Andachten kommen 
dem Bedürfnis nach Emotionalität und 
stärkerer Unmittelbarkeit zum Alltags­
leben en tgegen; in stark beschaulichem 
Zug meditieren sie oft kreisend einzel­
ne Aspekte göttlichen Heilshandelns in 
unmittelbarer Verbindung mit mensch­
lichen Grundthemen wie Dank, Lob, 
Erfahrung von Schuld und Versagen 
oder unverschuldetem Leid wie auch 
Sehnsucht nach Geborgenheit und Er­
lösung.29 

Je nach Ausrichtung auf bestimmte 
Heilige oder Heilsgeheimnisse können 

sie der Andacht 30 und Frömmigkeit der 
einzelnen eine bestimmte Farbe geben. 
Im Unterschied zu den Andachtsübun­
gen charakterisiert die Liturgie im en­
geren Sinn des Wortes31, wie etwa die 
Feier der Eucharistie oder der Tagzei­
ten, ein "beständiges Voranschreiten 
des Gedankens, der Stimmung, der 
Willensentschließung" 32; sie ist ihrem 
Wesen nach "actio", - wenngleich dazu 
selbstverständlich auch Phasen des In­
nehaltens und der Ruhe gehören - fort­
schreitendes Handeln, das von der Ge­
meinschaft der ganzen Kirche getragen 
ist.33 Angelpunkt der Aufmerksamkeit 
sind die liturgischen Vollzüge, der in­
nere Mitvollzug: horchen auf Gottes 
Heils-Ansage, das Heilswort aufneh­
men und sich von ihm betreffen lassen 
und betend darauf Antwort geben; sich 
im lobpreisenden Dank mit der eige­
nen, persönlichen Geschichte hineinzu­
bergen in den "mystischen Leib Chris­
ti" und in das große Drama der Er­
lösung, in die Verwandlung vom Tod 

27 Vgl. s. Thomae Aquinatis, Summa Theologiae, 11' 11'" q. 82 ~rt . 1: "voluntas quaedam prompte traden­
d i se ad ea quae pertinent ad Dei famulatum". Vgl. auch Emile Bertaud/Andre Rayez, Art. "Devotion", 
in: Dictionnaire de Spiritualite Ascetique et Mystique Docrtrine et Histoire 3 (1957), 747- 778, hier 
748; hier wird in Zusammenschau der thomistischen Behandlung ergänzend diffe renziert zwischen 
der Andacht als "innerlich und äußerlich geschuldetem" Kult sowie zwischen einzelnen Akten des 
Andächtig-Seins und der Andacht als Tugend / Haltung. 

28 	 Vgl. Romano Guardini, Der Gesamtzusammenhang des chr istlichen Gebetslebens, in: Karl Borgmann 
(Hg.), Volksliturgie und Seelsorge. Ein Werkbuch zur Gestaltung des Gottesdienstes in der Pfarrge­
meinde, Kolmar o. J., 18-24, hier 18. Vgl. auch Wi nfried HaLlI7erland "Du aber geh in deine Kammer! " 
Das Gebet der Glaubenden und der Gottesdienst der Gemeinde, in: HID 57 (2003), 8-22. 

" 	Vgl. R. Guardini, Gesamtzusammenhang (s. Anm. 28), 21; Eduard Nagel, Alter Wein in neue Schläu­
che. Andachten als Chance in der heutigen gottesdienstlichen Situation, in: AnzS 112 (2003), 18-22, 
hier: 20. 

)() 	 Vgl. die Zusammenschau der "Principales Devotions", der Hauptinhalte von Andachten, in: E. Ber­
taud/A. Rayez, Devotion (s. Anm. 27), 761-778. 

31 Die Liturgiekonstitution unterscheidet in SC 13 zwischen "liturgia", "sacra exercitia" und "pia exer­
citia". Zur Geschichte der begrifflichen Unterscheidung vgl. Ku rt Kiippers , Verarmt unser Gottes­
dienst? Zur Vorgeschichte und Wir kung des Artikels 13 der Liturgiekonstitution, in: Theodor Maas­
Ewerd (Hg.), Lebt unser Gottesdienst? Die bleibende Aufgabe der Liturgiereform, Freiburg/Basel/ 
Wien 1988, 248-264. 

32 R. Guardil1i, Vom Geist der Liturgie (s. Anm. 11), 27, Anm. 9. 
» 	 Vgl. Odo Casel, Actio in liturgischer Verwendung, in: JLw 1 (1921),34- 39, hier v.a. 39. 
J.l 	 Vgl. Odo CaseI, Die Liturgie als Mysterienfeier (Ecclesia orans 9), 3.- 5. verb. Auflage, Freiburg 1923, 

64f: "Die Gläubigen ... vereinigen sich geistig aufs innigste mit dem Tun ihres ... Herrn; sie opfern 
sich mit ihm und durch ihn und eignen sich d ie von Christus objektiv vollzogene Erlösung an .. . Sie 
leiden mit ihm, stehen mit ihm auf, werden mit ihm verklärt und treten ein in sein himmlisches Sein . 
Sie führen also mit ihm ein heiliges, gnadenbringendes Drama auf .. . Jeder Teilnehmer der eucharis­
tischen Feier ist ein Mitspieler des göttl ichen Protagonisten Christus". 



3572 Freilinger/ Erhebet dıe Herzen!”

Zu unzerstörbaren Leben.” Das ist werden, ist „andächtiges” abe1ı-Sein-
cein Selbstzweck Sinn  35 und Ziel der Können wenıiger e1n „Ergreifen” als eın
Andacht ıst die persönliche Verwand- „Ergriffen-Werden”,
lung: Das „Hineinspielen” in die eue och eın Zweites cilt es  n in diesem
Schöpfung Gottes, die Verwandlung Zusammenhang klärend testzuhalten:
hın einem Leben, das gepragt ıst Liturgle Ist eın Ritual; nd als Olches
VONM der Haltung der Dan  arkeıt, dem kann S1eE auch ihre Tra enttalten,
existenziell verorteten Wissen darum, wWwWenrnnn nicht jede jeder Zeit mıf
ass alles en auf anderes en gespannter geistiger Wachsamkeit miıt-
gewlesen ist, sich nicht selbst in der teiern kann, sondern ım symbolisch
and hat, sich ott verdankt; Ver- handelnden Vollzug der Gemeinschaft
wandiung hin 7ur Bereitschaft, das [ e- als (janzer mitgetragen wird.”
ben teilen auch dort, WO es etwas
kostet ın der gefeierten und verbürg- Von der Fähigkeit,
ten Gewissheit, ass das en gerade gegenwärtig/präsent sein
darın eine heilvolle Zukunft hat Das
Ziel der lıturgischen Achtsamkeit ıst ıturgıe ıst symbolisch verdichtetes
Uurz gesagt die Tugend der Achtsam- und verbürgtes Gegenwärtig-Werden
keit als lebensprägendes ezogen-dein des anszendenten (Gottes „Aber” i
auf ‚ott und die Welt annn [Nanı mitunter ec fragen
Die verstandene chtsamkeit ıst „könnte denn die göttliche egenwa
eschen und TUC: des Gottesgeis- ihrerseits nicht eın SeINeEersEIts präsen-
tes, die ın der Liturgie etwa bei den tes Gegenüber gebrauchen? Was nutzt
Schlussorationen immer Neu erbeten e / WE (‚ott gegenwärtig ıst, Pfarrer
wır und (Gemenmde aber mental und e1ıb-
Im 1C auf einıge praktische Anre- iıch weitgehend abwesend, halbprä-
gungen ZUur!r Förderung der Achtsam- sent, aub un wıe betäubt bleiben?“ “
eit in der Liturgie ist dieser Ge- Die chtsamkeit in der Liturgie tör-
schenkcharakter der Achtsamkeit“ dern, heilßt sich darum bemühen, dass
bedingt betonen. Be1 er Notwen- die Mitteiernden selbst gegenwärtıig
digkeit, sich die rechte (Mit-)Feier werden können, ın hren Gedanken, In
der Liturgıie ach Kräften bemühen, ihrem Körper, ın ihrer ganzheitlichen
<ann ıturgıe zuhefst nıcht „gemacht” leiblichen Existenz.“” afur &1bt

Zur Unterscheidung VOon „Sinn”" un weck”" 1Ardını, Vom Geist der Liturgie (S Anm 11),
Vgl „Liturgie als 16e1", in Giuardın, Vom ıst der Liturgie (S. Anm 11), 63
Vgl die umfassen f systematische Auswertung der (‚ebetstexte bei Winfried Haunerland, Die Fucha-
rishe un ihre Wirkungen Im Spiegel der Euchologie des Missale Komanum LOF 71), ünster 1989,
hier etwa 69 (Eucharıstie und Lebensgestaltung).
Z ur „Aturgıe als tua vel Andreas Odenthal, iturgıe als Rıtual Theolo ıssche Un sychoanalyti-

1eNStES als ymbolgesche-sche Überlegungen einer praktisch-theologischen Theorje des (sOott
hen (Praktische Theologıe eute 60)), Stuttgart 2002, hier V, Y4dt auUus der zentralen ESP „Das
KXıtual ist eın 5Symbolgeschehen, das ın eiINeMmM eıgenen Wirklichkeitsbereich352  Freilinger/„„Erhebet die Herzen!“  zum unzerstörbaren Leben.” Das ist  werden, ist „andächtiges“” Dabei-Sein-  kein Selbstzweck. Sinn“ und Ziel der  Können weniger ein „Ergreifen“ als ein  Andacht ist die persönliche Verwand-  „Ergriffen-Werden“,  lung: Das „Hineinspielen“* in die neue  Noch ein Zweites gilt es in diesem  Schöpfung Gottes, die Verwandlung  Zusammenhang klärend festzuhalten:  hin zu einem Leben, das geprägt ist  Liturgie ist ein Ritual; und als solches  von der Haltung der Dankbarkeit, dem  kann sie auch ihre Kraft entfalten,  existenziell verorteten Wissen darum,  wenn nicht jede/r zu jeder Zeit mit an-  dass alles Leben auf anderes Leben an-  gespannter geistiger Wachsamkeit mit-  gewiesen ist, sich nicht selbst in der  feiern kann, sondern im symbolisch  Hand hat, sich Gott verdankt; Ver-  handelnden Vollzug der Gemeinschaft  wandlung hin zur Bereitschaft, das Le-  als Ganzer mitgetragen wird.®  ben zu teilen — auch dort, wo es etwas  kostet — in der gefeierten und verbürg-  5. Von der Fähigkeit,  ten Gewissheit, dass das Leben gerade  gegenwärtig/präsent zu sein  darin eine heilvolle Zukunft hat. Das  Ziel der liturgischen Achtsamkeit ist —  Liturgie ist symbolisch verdichtetes  kurz gesagt —die Tugend der Achtsam-  und verbürgtes Gegenwärtig-Werden  keit als lebensprägendes Bezogen-Sein  des transzendenten Gottes. „Aber“ — so  auf Gott und die Welt.  kann man mitunter zu Recht fragen —  Die so verstandene Achtsamkeit ist  „könnte denn die göttliche Gegenwart  Geschenk und Frucht des Gottesgeis-  ihrerseits nicht ein seinerseits präsen-  tes, die in der Liturgie etwa bei den  tes Gegenüber gebrauchen? Was nützt  Schlussorationen immer neu erbeten  es, wenn Gott gegenwärtig ist, Pfarrer  wird.”  und Gemeinde aber mental und leib-  Im Blick auf einige praktische Anre-  lich weitgehend abwesend, halbprä-  gungen zur Förderung der Achtsam-  sent, taub und wie betäubt bleiben?“  keit in der Liturgie ist dieser Ge-  Die Achtsamkeit in der Liturgie för-  schenkcharakter der Achtsamkeit“ un-  dern, heißt sich darum bemühen, dass  bedingt zu betonen. Bei aller Notwen-  die Mitfeiernden selbst gegenwärtig  digkeit, sich um die rechte (Mit-)Feier  werden können, in ihren Gedanken, in  der Liturgie nach Kräften zu bemühen,  ihrem Körper, in ihrer ganzheitlichen  kann Liturgie zutiefst nicht „gemacht“  leiblichen Existenz.” Dafür gibt es  ” Zur Unterscheidung von „Sinn” und Zweck" vgl. R, Guardin:, Vom Geist der Liturgie (s. Anm. 11), 59.  * Vgl. „Liturgie als Spiel”, in: R. Guardini, Vom Geist der Liturgie (s. Anm, 11), 63f,  ” Vgl. die umfassende systematische Auswertung der Gebetstexte bei Winfried Haunerland, Die Eucha-  ristie und ihre Wirkungen im Spiegel der Euchologie des Missale Romanum (LQF 71), Münster 1989,  hier etwa 369380 (Eucharistie und Lebensgestaltung).  ö  Zur Liturgie als Ritual vgl. Andreas Odenthal, Liturgie als Ritual. Theologische und psychoanalyti-  jenstes als Symbolgesche-  sche Überlegungen zu einer praktisch-theologischen Theorie des Gott  hen (Praktische Theologie heute 60), Stuttgart 2002, hier v.a. 194f aus der zentralen These: „Das  Ritual ist ein Symbolgeschehen, das in einem eigenen Wirklichkeitsbereich ... seinen Ort hat, Es ver-  mittelt zwischen den subjektiven Erfahrungen des Menschen und den im Symbol ‚geronnenen  Erfahrungen‘, die Menschen mit ihrem Gott gemacht haben ... Das Ritual dringt bis zu den Tiefen-  schichten der Seele ... vor.” So kann sich auch, wer dem liturgisch-rituellen Tun nur am Rande folgt,  durch die vielschichtigen Wahrnehmungsebenen der Sym  l-Zeichen unmittelbar eingebunden  m  +  erleben (vgl. ebd. 216).  Gerhard Marcel Martin, Liturgie und Leben. Herausforderungen heute an den Gottesdienst, in: PTh  83 (1994), 498-508, hier 507.  “ Vgl.ebd.seinen (Jrt hat Es ( 5
mittelt zwıschen den subjektiven Erfahrungen des Menschen und den ım Symbol ‚BETONNCHEN
Erfahrungen', die Menschen mr ihrem ‚ff gemacht haben352  Freilinger/„„Erhebet die Herzen!“  zum unzerstörbaren Leben.” Das ist  werden, ist „andächtiges“” Dabei-Sein-  kein Selbstzweck. Sinn“ und Ziel der  Können weniger ein „Ergreifen“ als ein  Andacht ist die persönliche Verwand-  „Ergriffen-Werden“,  lung: Das „Hineinspielen“* in die neue  Noch ein Zweites gilt es in diesem  Schöpfung Gottes, die Verwandlung  Zusammenhang klärend festzuhalten:  hin zu einem Leben, das geprägt ist  Liturgie ist ein Ritual; und als solches  von der Haltung der Dankbarkeit, dem  kann sie auch ihre Kraft entfalten,  existenziell verorteten Wissen darum,  wenn nicht jede/r zu jeder Zeit mit an-  dass alles Leben auf anderes Leben an-  gespannter geistiger Wachsamkeit mit-  gewiesen ist, sich nicht selbst in der  feiern kann, sondern im symbolisch  Hand hat, sich Gott verdankt; Ver-  handelnden Vollzug der Gemeinschaft  wandlung hin zur Bereitschaft, das Le-  als Ganzer mitgetragen wird.®  ben zu teilen — auch dort, wo es etwas  kostet — in der gefeierten und verbürg-  5. Von der Fähigkeit,  ten Gewissheit, dass das Leben gerade  gegenwärtig/präsent zu sein  darin eine heilvolle Zukunft hat. Das  Ziel der liturgischen Achtsamkeit ist —  Liturgie ist symbolisch verdichtetes  kurz gesagt —die Tugend der Achtsam-  und verbürgtes Gegenwärtig-Werden  keit als lebensprägendes Bezogen-Sein  des transzendenten Gottes. „Aber“ — so  auf Gott und die Welt.  kann man mitunter zu Recht fragen —  Die so verstandene Achtsamkeit ist  „könnte denn die göttliche Gegenwart  Geschenk und Frucht des Gottesgeis-  ihrerseits nicht ein seinerseits präsen-  tes, die in der Liturgie etwa bei den  tes Gegenüber gebrauchen? Was nützt  Schlussorationen immer neu erbeten  es, wenn Gott gegenwärtig ist, Pfarrer  wird.”  und Gemeinde aber mental und leib-  Im Blick auf einige praktische Anre-  lich weitgehend abwesend, halbprä-  gungen zur Förderung der Achtsam-  sent, taub und wie betäubt bleiben?“  keit in der Liturgie ist dieser Ge-  Die Achtsamkeit in der Liturgie för-  schenkcharakter der Achtsamkeit“ un-  dern, heißt sich darum bemühen, dass  bedingt zu betonen. Bei aller Notwen-  die Mitfeiernden selbst gegenwärtig  digkeit, sich um die rechte (Mit-)Feier  werden können, in ihren Gedanken, in  der Liturgie nach Kräften zu bemühen,  ihrem Körper, in ihrer ganzheitlichen  kann Liturgie zutiefst nicht „gemacht“  leiblichen Existenz.” Dafür gibt es  ” Zur Unterscheidung von „Sinn” und Zweck" vgl. R, Guardin:, Vom Geist der Liturgie (s. Anm. 11), 59.  * Vgl. „Liturgie als Spiel”, in: R. Guardini, Vom Geist der Liturgie (s. Anm, 11), 63f,  ” Vgl. die umfassende systematische Auswertung der Gebetstexte bei Winfried Haunerland, Die Eucha-  ristie und ihre Wirkungen im Spiegel der Euchologie des Missale Romanum (LQF 71), Münster 1989,  hier etwa 369380 (Eucharistie und Lebensgestaltung).  ö  Zur Liturgie als Ritual vgl. Andreas Odenthal, Liturgie als Ritual. Theologische und psychoanalyti-  jenstes als Symbolgesche-  sche Überlegungen zu einer praktisch-theologischen Theorie des Gott  hen (Praktische Theologie heute 60), Stuttgart 2002, hier v.a. 194f aus der zentralen These: „Das  Ritual ist ein Symbolgeschehen, das in einem eigenen Wirklichkeitsbereich ... seinen Ort hat, Es ver-  mittelt zwischen den subjektiven Erfahrungen des Menschen und den im Symbol ‚geronnenen  Erfahrungen‘, die Menschen mit ihrem Gott gemacht haben ... Das Ritual dringt bis zu den Tiefen-  schichten der Seele ... vor.” So kann sich auch, wer dem liturgisch-rituellen Tun nur am Rande folgt,  durch die vielschichtigen Wahrnehmungsebenen der Sym  l-Zeichen unmittelbar eingebunden  m  +  erleben (vgl. ebd. 216).  Gerhard Marcel Martin, Liturgie und Leben. Herausforderungen heute an den Gottesdienst, in: PTh  83 (1994), 498-508, hier 507.  “ Vgl.ebd.Das Rıitual dringt DIS /A den Tieten-
schichten der Seele352  Freilinger/„„Erhebet die Herzen!“  zum unzerstörbaren Leben.” Das ist  werden, ist „andächtiges“” Dabei-Sein-  kein Selbstzweck. Sinn“ und Ziel der  Können weniger ein „Ergreifen“ als ein  Andacht ist die persönliche Verwand-  „Ergriffen-Werden“,  lung: Das „Hineinspielen“* in die neue  Noch ein Zweites gilt es in diesem  Schöpfung Gottes, die Verwandlung  Zusammenhang klärend festzuhalten:  hin zu einem Leben, das geprägt ist  Liturgie ist ein Ritual; und als solches  von der Haltung der Dankbarkeit, dem  kann sie auch ihre Kraft entfalten,  existenziell verorteten Wissen darum,  wenn nicht jede/r zu jeder Zeit mit an-  dass alles Leben auf anderes Leben an-  gespannter geistiger Wachsamkeit mit-  gewiesen ist, sich nicht selbst in der  feiern kann, sondern im symbolisch  Hand hat, sich Gott verdankt; Ver-  handelnden Vollzug der Gemeinschaft  wandlung hin zur Bereitschaft, das Le-  als Ganzer mitgetragen wird.®  ben zu teilen — auch dort, wo es etwas  kostet — in der gefeierten und verbürg-  5. Von der Fähigkeit,  ten Gewissheit, dass das Leben gerade  gegenwärtig/präsent zu sein  darin eine heilvolle Zukunft hat. Das  Ziel der liturgischen Achtsamkeit ist —  Liturgie ist symbolisch verdichtetes  kurz gesagt —die Tugend der Achtsam-  und verbürgtes Gegenwärtig-Werden  keit als lebensprägendes Bezogen-Sein  des transzendenten Gottes. „Aber“ — so  auf Gott und die Welt.  kann man mitunter zu Recht fragen —  Die so verstandene Achtsamkeit ist  „könnte denn die göttliche Gegenwart  Geschenk und Frucht des Gottesgeis-  ihrerseits nicht ein seinerseits präsen-  tes, die in der Liturgie etwa bei den  tes Gegenüber gebrauchen? Was nützt  Schlussorationen immer neu erbeten  es, wenn Gott gegenwärtig ist, Pfarrer  wird.”  und Gemeinde aber mental und leib-  Im Blick auf einige praktische Anre-  lich weitgehend abwesend, halbprä-  gungen zur Förderung der Achtsam-  sent, taub und wie betäubt bleiben?“  keit in der Liturgie ist dieser Ge-  Die Achtsamkeit in der Liturgie för-  schenkcharakter der Achtsamkeit“ un-  dern, heißt sich darum bemühen, dass  bedingt zu betonen. Bei aller Notwen-  die Mitfeiernden selbst gegenwärtig  digkeit, sich um die rechte (Mit-)Feier  werden können, in ihren Gedanken, in  der Liturgie nach Kräften zu bemühen,  ihrem Körper, in ihrer ganzheitlichen  kann Liturgie zutiefst nicht „gemacht“  leiblichen Existenz.” Dafür gibt es  ” Zur Unterscheidung von „Sinn” und Zweck" vgl. R, Guardin:, Vom Geist der Liturgie (s. Anm. 11), 59.  * Vgl. „Liturgie als Spiel”, in: R. Guardini, Vom Geist der Liturgie (s. Anm, 11), 63f,  ” Vgl. die umfassende systematische Auswertung der Gebetstexte bei Winfried Haunerland, Die Eucha-  ristie und ihre Wirkungen im Spiegel der Euchologie des Missale Romanum (LQF 71), Münster 1989,  hier etwa 369380 (Eucharistie und Lebensgestaltung).  ö  Zur Liturgie als Ritual vgl. Andreas Odenthal, Liturgie als Ritual. Theologische und psychoanalyti-  jenstes als Symbolgesche-  sche Überlegungen zu einer praktisch-theologischen Theorie des Gott  hen (Praktische Theologie heute 60), Stuttgart 2002, hier v.a. 194f aus der zentralen These: „Das  Ritual ist ein Symbolgeschehen, das in einem eigenen Wirklichkeitsbereich ... seinen Ort hat, Es ver-  mittelt zwischen den subjektiven Erfahrungen des Menschen und den im Symbol ‚geronnenen  Erfahrungen‘, die Menschen mit ihrem Gott gemacht haben ... Das Ritual dringt bis zu den Tiefen-  schichten der Seele ... vor.” So kann sich auch, wer dem liturgisch-rituellen Tun nur am Rande folgt,  durch die vielschichtigen Wahrnehmungsebenen der Sym  l-Zeichen unmittelbar eingebunden  m  +  erleben (vgl. ebd. 216).  Gerhard Marcel Martin, Liturgie und Leben. Herausforderungen heute an den Gottesdienst, in: PTh  83 (1994), 498-508, hier 507.  “ Vgl.ebd.Vor.“ annn sich auch, Wer dem ıbu sch-rituellen Tun ur Rande olgt,
durch die vielschichtigen Wahrnehmungsebenen der 5Sym |-Zeichen unmittelbar eingebunden
erleben (vgl ebi  O 216)
Gerhard 'arcel artın, Liturgie und Leben. Herausforderungen heute a den Gottesdienst, 1Mn:

498 —5058, hier 507
Vgl eb

352 Freilinger / "Erhebet die Herzen!" 

zum unzerstörbaren Leben.34 Das ist 
kein Selbstzweck. Sinn35 und Ziel der 
Andacht ist die persönliche Verwand­
lung: Das "Hineinspielen" 36 in die neue 
Schöpfung Gottes, die Verwandlung 
hin zu einem Leben, das geprägt ist 
von der Haltung der Dankbarkeit, dem 
existenziell verorteten Wissen darum, 
dass alles Leben auf anderes Leben an­
gewiesen ist, sich nicht selbst in der 
Hand hat, sich Gott verdankt; Ver­
wandlung hin zur Bereitschaft, das Le­
ben zu teilen - auch dort, wo es etwas 
kostet - in der gefeierten und verbürg­
ten Gewissheit, dass das Leben gerade 
darin eine heilvolle Zukunft hat. Das 
Ziel der liturgischen Achtsamkeit ist ­
kurz gesagt - die Tugend der Achtsam­
keit als lebensprägendes Bezogen-Sein 
auf Gott und die Welt. 
Die so verstandene Achtsamkeit ist 
Geschenk und Frucht des Gottesgeis­
tes, die in der Liturgie etwa bei den 
Schlussorationen immer neu erbeten 
wird. 37 

Im Blick auf einige praktische Anre­
gungen zur Förderung der Achtsam­
keit in der Liturgie ist dieser Ge­
schenkcharakter der Achtsamkeit" un­
bedingt zu betonen. Bei aller Notwen­
digkeit, sich um die rechte (Mit-)Feier 
der Liturgie nach Kräften zu bemühen, 
kann Liturgie zutiefst nicht "gemacht" 

werden, ist "andächtiges" Dabei-Sein­
Können weniger ein "Ergreifen" als ein 
"Ergriffen-Werden" . 
Noch ein Zweites gilt es in diesem 
Zusammenhang klärend festzuhalten: 
Liturgie ist ein Ritual; und als solches 
kann sie auch ihre Kraft entfalten, 
wenn nicht jede/r zu jeder Zeit mit an­
gespannter geistiger Wachsamkeit mit­
feiern kann, sondern im symbolisch 
handelnden Vollzug der Gemeinschaft 
als Ganzer mitgetragen wird.38 

5. Von der Fähigkeit, 
gegenwärtig/präsent zu sein 

Liturgie ist symbolisch verdichtetes 
und verbürgtes Gegenwärtig-Werden 
des transzendenten Gottes. "Aber" - so 
kann man mitunter zu Recht fragen ­
"könnte denn die göttliche Gegenwart 
ihrerseits nicht ein seinerseits präsen­
tes Gegenüber gebrauchen? Was nützt 
es, wenn Gott gegenwärtig ist, Pfarrer 
und Gemeinde aber mental und leib­
lich weitgehend abwesend, halbprä­
sent, taub und wie betäubt bleiben?" 39 

Die Achtsamkeit in der Liturgie för­
dern, heißt sich darum bemühen, dass 
die Mitfeiernden selbst gegenwärtig 
werden können, in ihren Gedanken, in 
ihrem Körper, in ihrer ganzheitlichen 
leiblichen Existenz.40 Dafür gibt es 

35 Zur Unterscheidung von ,,sinn" und Zweck" vgl. R. Guardini, Vom Geist der Liturgie (s. Anrn. 11),59. 
36 Vgl. "Liturgie als Spiel", in: R. Guardini, Vom Geist der Liturgie (s. Anm. 11), 63f. 
37 Vgl. die umfassende systematische Auswertung der Gebetstexte bei Winfried Haul1erland, Die Eucha­

ristie und ihre Wirkungen im Spiegel der Euchologie des Missale Romanum (LQF 71), Münster 1989, 
hier etwa 369-380 (Eucharistie und Lebensgestaltung). 

38 Zur Liturgie als Ritual vgl. Andreas Oden thai, Liturgie als Ritual. Theologische und psychoanalyti­
sche Uberlegungen zu einer praktisch-theologischen Theorie des Gottesdienstes als Symbolgesche­
hen (Praktische Theologie heute 60), Stuttgart 2002, hier v.a. 194f aus der zentralen These: "Das 
Ritual ist ein Symbol geschehen, das in einem eigenen Wirklichkeitsbereich ... seinen Ort hat. Es ver­
mittelt zwischen den subjektiven Erfahrungen des Menschen und den im Symbol ,geronnenen 
Erfahrungen', die Menschen mit ihrem Gott gemacht haben ... Das Ritual dringt bis zu den Tiefen­
schichten der Seele ... vor." So kann sich auch, wer dem liturgisch-rituellen Tun nur am Rande folgt, 
durch die vielschichtigen Wahrnehmungsebenen der Symbol-Zeichen unmittelbar eingebunden 
erleben (vgl. ebd. 216). 

,. Gerhard Marcel Martin, Liturgie und Leben. Herausforderungen heute an den Gottesdienst, in: PTh 
83 (1994), 498-508, hier 507. 

" Vgl. ebd. 



Freilinger/„Erhebet die Herzen!” 353

mehrere komplementäre Ansatzpunk- staltungselementen ausgehen. Eıne sol-
te, VO.  3 denen wenıge hier skizziert WT - che Erschließung annn auch davor be-
den sollen wahren, ass unverstandene Elemente

| ıe geistige Präsenz der Liturgle, mut Liturgiefremdem überlagert WEeTr-
das Andächtig-Sein 1M SANZ ursprung- den und damit erst recht der Zugang
lichen ınn des Wortes, nämlich als das einer andächtigen Feier der Liturgie
Sammeln der edanken auf die Vollzü- verstellt wiırd.

der Liturgie hın, SP{I7zZ die Kenntnis Abgesehen VOT der Vermittlung eIn-
deren Bedeutung VOTall Miıt g'u_ schlägigen 1Ssens ım Vorteld iturgi-

tem IUn ener die Konzilsv. schen Feierns ıst zudem daran er1in-
ter die liturgische Bildung 7ur „VOT- Ne dass die gottesdienstliche HOo-

milie sıch außer auf die biblische Ver-nehmsten Au tgabe  s der Seelsorger CI -
ar ©1 geht nıcht eIıNe e1n- kündigung auch auf liturgische Texte
seitig ntellektuelle Intormationswei- un Handlungen beziehen kann,
tergabe Das Auseinandersetzen mut ZU einer tätıgen Mitfeier hinzuführen.*
biblischen JTexten, das Erschließen der
historischen un theologischen edeu- D Miıt der Möglıichkeit, Liturgle in der
tung des Gottesdienstraumes und SE1- Muttersprache 7U teiern, sind her-
er Funktionsorte, der ıturgie un e1n- kömmliche Andachten häufig Aaus der
zeliner ihrer ollzüge und Texte ird Mode gekommen. Die in katholischen
richtig verstanden einer ganzheit- Pfarrgemeinden weitgehend üblich g..

wordene „eucharıstische Monokultur“lichen spirituellen Vertiefung, eiıner Bil-
dung 1 ursprünglichen ınn des Wor- ist jedoch ein Verlust. 7u Recht weısen

diıe deutschen Bischöfe darauf hin, asstes Eine solche Mystagoglie, e1n Füh-
[eN ın das un IM Mysterium, ist eine die Messe als Höhepunkt des Lebens

e1iner CAhrıSUIichen (‚emeinde unı! alsKernaufgabe 1n UNSEeTEN Gemeinnden,
die dem spirıtuellen Hunger uUNseTEeT ıtte christlicher Spirıtualität der Vor-
Zeıt entgegen kommen könnte un bereitung un! eINes Umfteldes bedarf.*
dennoch meıst uneingeholt bleibt Für Zeitgemäße Formen der Andacht“* Wa-
die konkrete msetzung 1I11US5S ma  - ren eine wichtige Ergänzung: Sie kä-
nıcht ımmer zusätzliche Fortbil- INEenNn einerseıts dem edur.  15 ach

mehr Emotionalıität und stärkerer Un-dungstermine 1mM Rahmen des Bil-
dungswerkes der eın regelmäßiges mittelbarkeit Zu Alltagsleben entge-
Angebot thematischen Gesprächs- BEeN,;, zugleich erfüllten S1iE eine propa-
kreisen denken Dankbar ANSCHOTIMIMEN deutische un  107 Sie könnten ent-
werden weitertührende Impulse un Er- sprechend gestaltet” den Zugang zu

läuterungen ıIn Liturgie-Vorbereitungs- liturgischen Feiern vertiefen un Zur

pen, Wenn SI VON konkreten (Ge- „andächtigen” Teilnahme daran tüh-

19; vgl. insgesamt 5C 4—-19
ä Vgl AEM 41,
4\ Vgl und Höhepunkt (S. Anm 8),

Vgl G11do0 Fuchs, \DITS Andacht ist 'ot ebe diıe Andacht Plaädoyer ür kleine gottesdienstliche Or-
mMen Im Alltag, ın} n75 112 5-8, hıer 7.
Vgl die Anregungen bei YANna Güntner, ın Kranz Kosen. Andachten der Liturgie VOonNn TaU-
C ın nzS 112 (2003), 15—-17, hıer „JTrotz aller Gestaltungstreiheit S  C  ind gewachsene liturgische
Grundschemata eın wertvolles Frbe. Der ın sıch varıable lıturgische Grundbaustein Lesung-Gesang-

ıst ahl] koönfessionsübe reitend E ECHOMMECHN sichert Cr in jeder Andacht dıe ZweIı
Grundelemente der Liturgie: die CSUNS AUSs der Bıbel nd das antwortende ebet des Menschen.,”

353 Freilinger / "Erhebet die Herzen!" 

mehrere komplementäre Ansatzpunk­
te, von denen wenige hier skizziert wer­
den sollen. 
1. Die geistige Präsenz in der Liturgie, 
das Andächtig-Sein im ganz ursprüng­
lichen Sinn des Wortes, nämlich als das 
Sammeln der Gedanken auf die Vollzü­
ge der Liturgie hin, setzt die Kenntnis 
um deren Bedeutung voraus. Mit gu­
tem Grund haben daher die Konzilsvä­
ter die liturgische Bildung zur "vor­
nehmsten Aufgabe" 41 der Seelsorger er­
klärt. Dabei geht es nicht um eine ein­
seitig intellektuelle Informationswei­
tergabe. Das Auseinandersetzen mit 
biblischen Texten, das Erschließen der 
historischen und theologischen Bedeu­
tung des Gottesdienstraumes und sei­
ner Funktionsorte, der Liturgie und ein­
zelner ihrer Vollzüge und Texte wird ­
richtig verstanden - zu einer ganzheit­
lichen spirituellen Vertiefung, einer Bil­
dung im ursprünglichen Sinn des Wor­
tes. Eine solche Mystagogie, ein Füh­
ren in das und im Mysterium, ist eine 
Kernaufgabe in unseren Gemeinden, 
die dem spirituellen Hunger unserer 
Zeit entgegen kommen könnte und 
dennoch meist uneingeholt bleibt. Für 
die konkrete Umsetzung muss man 
nicht immer an zusätzliche Fortbil­
dungstermine im Rahmen des Bil­
dungswerkes oder an ein regelmäßiges 
Angebot an thematischen Gesprächs­
kreisen denken. Dankbar angenommen 
werden weiterführende Impulse und Er­
läuterungen in Liturgie-Vorbereitungs­
gruppen, wenn sie von konkreten Ge­

staltungselementen ausgehen. Eine sol­
che Erschließung kann auch davor be­
wahren, dass unverstandene Elemente 
mit Liturgiefremdem überlagert wer­
den und damit erst recht der Zugang 
zu einer andächtigen Feier der Liturgie 
verstellt wird. 
Abgesehen von der Vermittlung ein­
schlägigen Wissens im Vorfeld liturgi­
schen Feierns ist zudem daran zu erin­
nern, dass die gottesdienstliche Ho­
milie sich außer auf die biblische Ver­
kündigung auch auf liturgische Texte 
und Handlungen beziehen kann, um 
zu einer tätigen Mitfeier hinzuführenY 

2. Mit der Möglichkeit, Liturgie in der 
Muttersprache zu feiern, sind her­
kömmliche Andachten häufig aus der 
Mode gekommen. Die in katholischen 
Pfarrgemeinden weitgehend üblich ge­
wordene "eucharistische Monokultur" 
ist jedoch ein Verlust. Zu Recht weisen 
die deutschen Bischöfe darauf hin, dass 
die Messe als Höhepunkt des Lebens 
einer christlichen Gemeinde und als 
Mitte christlicher Spiritualität der Vor­
bereitung und eines Umfeldes bedarf.'3 
Zeitgemäße Formen der Andacht" wä­
ren eine wichtige Ergänzung: Sie kä­
men einerseits dem Bedürfnis nach 
mehr Emotionalität und stärkerer Un­
mittelbarkeit zum Alltagsleben entge­
gen; zugleich erfüllten sie eine propä­
deutische Funktion: Sie könnten - ent­
sprechend gestaltet 45 

- den Zugang zum 
liturgischen Feiern vertiefen und zur 
"andächtigen" Teilnahme daran füh­

" 	SC 19; vgl. insgesamt SC 14-19. 
., Vgl. AEM 41, PEML 24. 
n 	 Vgl. Mitte und Höhepunkt (s. Anm. 18),36. 
" 	Vgl. Guido Fuchs, Die Andacht ist tot - es lebe die Andacht. Plädoyer für kleine gottesdienstliche For­

men im Alltag, in: AnzS 112 (2003), 5-8, hier v.a. 7f. 
" 	Vgl. die Anregungen bei Diana Güntner, Ein Kranz von Rosen. Andachten in der Liturgie von Frau­

en, in: AnzS 112 (2003), 15-17, hier 17: "Trotz aller Gestaltungsfreiheit sind gewachsene liturgische 
Grundschemata ein wertvolles Erbe. Der in sich variable liturgische Grundbaustein Lesung-Gesang­
Gebet ist wohl konfessions übergreifend. Ernst genommen sichert er in jeder Andacht die zwei 
Grundelemente der Liturgie: die Lesung aus der Bibel und das antwortende Gebet des Menschen." 



354 Freilinger / „Erhebet die Herzen1

reT, indem Sie mit Jexten der Heiligen der 1 Kreuzgang. „In dieser
Schrift mut zentralen G’Glaubenswahr- gleichsam als raum-körperlich ertahr-

baren sStatıo zwischen dem Aarm desheiten, lıturgischen 5ymbolen, altın-
SCH und Handlungen vertrau machen.“ (Kloster-) Alltags un der ammlung

eım Chorgebet iırd354  Freilinger/ „Erhebet die Herzen  (  ren, indem sie mit Texten der Heiligen  oder im Kreuzgang. „In dieser  Schrift, mit zentralen Glaubenswahr-  gleichsam als raum-körperlich erfahr-  baren statio zwischen dem Lärm des  heiten, liturgischen Symbolen, Haltun-  gen und Handlungen vertraut machen.“  (Kloster-)Alltags und der Sammlung  beim Chorgebet wird ... [zudem] schon  3. „Ich habe das Knie gebeugt, sagst  ein Wesenszug der Liturgie, nämlich  du; aber dein Geist flog vor den Toren  als ‚Handeln einer Kirche aus aufein-  davon; dein Körper war in der Kirche,  ander zugehenden Menschen‘, erfahr-  449  aber deine Gedanken streiften draußen  bar.  herum; dein Mund sprach Bitten, aber  Im Blick auf die Andacht der ganzen  dein. Geist berechnete Zinsen, beschäf-  Feiergemeinde gilt es zu überlegen, in  tigte sich mit Verträgen und Abmachun-  welcher Form Räume oder Zeiten des  gen, mit Äckern und Besitzungen, dach-  Übergangs in die gottesdienstliche Fei-  te an das Zusammensein mit Freun-  er geschaffen werden können.“ „Wer  den.“ ” Diese „Andachtslosigkeit“ kann-  Gottesdienst feiert, muss sich auch  ten offenbar auch schon unsere Vorfah-  selbst bereiten, damit er frei ist für das,  ren im Glauben. Sie reagierten darauf,  was sich in der Liturgie ereignet.““ Für  alle, die einen Dienst in der Feier aus-  indem sie sehr bewusst die Übergänge  von draußen hinein in die Kirche ge-  üben, braucht es daher ganz besonders  stalteten: Das bewusst gestaltete: Atri-  Zeit für die unmittelbare Vorbereitung.  HS23  um vor den meisten römischen Kir-  Eine solche „Schleuse der Stille  “ vor  chen hatte die Aufgabe, „die Teilneh-  dem Gottesdienst setzt eine entspre-  mer am Gottesdienst einzustimmen,  chende Planung, rechtzeitiges Eintref-  ihre Seele zu läutern und so auf das  fen aller Dienste, klare Absprachen  Mysterium vorzubereiten“ *. In Ordens-  und Kompetenzaufteilungen voraus  gemeinschaften ist es ein alter Brauch,  und bedarf daher der Erklärung und  sich in Stille auf die Liturgie vorzu-  Einübung; sie fördert allerdings nicht  bereiten, und in manchen Klöstern traf  nur die liturgische Präsenz der Dienste,  man sich vor dem Chorgebet im Prae-  sondern darin auch die der ganzen Fei-  paratorium, dem Vorbereitungsraum,  ergemeinde.  £  Vgl. Kurt Küppers, Heute noch Andachten feiern? Zur Bedeutung der Andachten in Geschichte und  Gegenwart, in: AnzS 112 (2003), 11-14, hier 14; E. Nagel, Alter Wein (s, Anm. 29), 20-22, Vgl. aber  auch bereits SC 13 der Liturgiekonstitution: Diese Übungen und Feiern sollen ... so geordnet sein,  daß sie mit der heiligen Liturgie zusammenstimmen, gewissermaßen aus ihr herausfließen und das  Volk zu ihr hinführen.“  5  Vgl. Johannes Chrysostomos, De Chananaea 10, (PG 52, 458).  Adolf Adam, Wo sich Gottes Volk versammelt, Gestalt und Symbolik des Kirchenbaus, Freiburg u.a,  .  z  1984, 23.  Roberto Maria Pirastu OCD, Das Schweigen als Ort der actuosa participatio, Zum frommen Vollzug der  Stundenliturgie nach dem II. Vaticanum. Diplomarbeit (masch.), Linz 2002, 33 (unter Aufnahme  eines Zitats von Angelus Häußling). Vgl. ebd. 31-35 andere Beispiele für das „vorbereitende Schwei-  en”.  Abträglich ist einer solchen Sammlung vor der Liturgie sicherlich, wenn unmittelbar vor Beginn  2  noch Kerzen erntzündet, Bücher aufgelegt oder letzte Gesangproben der Schola abgehalten werden.  Mitte und Höhepunkt (s. Anm. 18), 46. Vgl. ebd.: „Der Wegfall vorgeschriebener Gebete sollte nicht  zum Verlust der Vorbereitung führen, Vielmehr sind alle ‚.. eingeladen, nach den für sie hilfreichen  Formen zu suchen, sich in rechter Weise zu bereiten.“ In manchen Gemeinden etwa entzündet der  Vorsteher 10 Minuten vor Beginn der Feier eine Kerze in der Sakristei: Ministranten und übrigen  Diensten ebenso wie den Mesnern ein Zeichen, still zu werden und sich auf die Feier einzustimmen.  Räume der Stille. Gedanken zur Bewahrung eines bedrohten Gutes in unseren Kirchen, 14, Februar  2002, hg. v. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Die deutschen Bischöfe — Liturgiekommission  26), Bonn 2003, 30,zudem]| schon
„Ich habe das Knie gebeugt, sagst eın Wesenszug der Liturgie, nämlich

u; aber eın CGeist og den Toren als Handeln einer Kirche aus autein-
davon: eın Körper War ın der Kirche, ander zugehenden Menschen”’, erfahr-

46aber deine edanken streiften draußen bar.
herum; eın und sprach Bitten, aber Im Blick auf cdie Andacht der gaANZCN
eın (jeist berechnete /insen, beschäf- Feiergemeinde gilt es überlegen, ın
tiete sich mit Verträgen un Abmachun- welcher Oorm Räume oder Zeıten des
g  / mıit Ackern un besitzungen, dach- Übergangs ın die gottesdienstliche Fei-
te das usammensein miıt Freun- Pr geschaffen werden können. “ „Wer
den.  LEn Lhese „Andachtslosigkeit“ kann- (‚ottescdienst teiert, 155 sıch auch
ten Ooffenbar auch schon SCr Vorfah- selbst bereiten, damit &CT fre1 ist Hır das,
[’e1 1 Glauben S51e reagierten darauf, Was sich 17 der iturgie ereignet.‘ { Für

alle, die einen |)henst in der Feier aus-indem SIE sehr bewusst dıie Übergänge
draußen hinein ın die Kirche g - üben, braucht V daher ANZ besonders

stalteten: [)as bewusst gestaltete Atrı- /eıt für die unmittelbare Vorbereitung.
065U VOT den meılsten römiıschen Kir- Ekıine solche ,r  chlieuse der Stille VOr

chen hatte dije Aufgabe, „die Teilneh- dem CGiottesdienst sSetz eine entspre-
[E a (‚ottesdienst einzustimmen, chende Planung, rechtzeitiges Eintref-
hre Seele äutern un S auf das fen er Dienste, are Absprachen
Mysterium vorzubereiten“ A In Ordens un Kompetenzaufteilungen VOTaus

gemeinschaften ıSE e 1n alter Brauch, nd bedartf daher der Erklärung und
siıch In Stille auf die ıturgıie VOTZU- kinübung; S1IE ördert allerdings nicht
bereiten, un ın manchen Klöstern traf 1IUTF die hturgische Präsenz der Dienste,
[Ta sich VOT dem Chorgebet 1m ”rae- sondern darın auc qdije der SaNnzZen Fe1i-
paratorıum, dem Vorbereitungsraum, ergemeinde.

Vgl ur Küüppers, Heute noch Andachten fteiern? Zur Bedeutung der Andachten in eschichte und
Gegenwart, \n n75 11 =14, hier 14; Nagel, Alter Weın (s nm 29), 2022 Vgl aber
auch bereits 13 der Liturgiekonstituton: [hese Übungen Un Feiern sollen354  Freilinger/ „Erhebet die Herzen  (  ren, indem sie mit Texten der Heiligen  oder im Kreuzgang. „In dieser  Schrift, mit zentralen Glaubenswahr-  gleichsam als raum-körperlich erfahr-  baren statio zwischen dem Lärm des  heiten, liturgischen Symbolen, Haltun-  gen und Handlungen vertraut machen.“  (Kloster-)Alltags und der Sammlung  beim Chorgebet wird ... [zudem] schon  3. „Ich habe das Knie gebeugt, sagst  ein Wesenszug der Liturgie, nämlich  du; aber dein Geist flog vor den Toren  als ‚Handeln einer Kirche aus aufein-  davon; dein Körper war in der Kirche,  ander zugehenden Menschen‘, erfahr-  449  aber deine Gedanken streiften draußen  bar.  herum; dein Mund sprach Bitten, aber  Im Blick auf die Andacht der ganzen  dein. Geist berechnete Zinsen, beschäf-  Feiergemeinde gilt es zu überlegen, in  tigte sich mit Verträgen und Abmachun-  welcher Form Räume oder Zeiten des  gen, mit Äckern und Besitzungen, dach-  Übergangs in die gottesdienstliche Fei-  te an das Zusammensein mit Freun-  er geschaffen werden können.“ „Wer  den.“ ” Diese „Andachtslosigkeit“ kann-  Gottesdienst feiert, muss sich auch  ten offenbar auch schon unsere Vorfah-  selbst bereiten, damit er frei ist für das,  ren im Glauben. Sie reagierten darauf,  was sich in der Liturgie ereignet.““ Für  alle, die einen Dienst in der Feier aus-  indem sie sehr bewusst die Übergänge  von draußen hinein in die Kirche ge-  üben, braucht es daher ganz besonders  stalteten: Das bewusst gestaltete: Atri-  Zeit für die unmittelbare Vorbereitung.  HS23  um vor den meisten römischen Kir-  Eine solche „Schleuse der Stille  “ vor  chen hatte die Aufgabe, „die Teilneh-  dem Gottesdienst setzt eine entspre-  mer am Gottesdienst einzustimmen,  chende Planung, rechtzeitiges Eintref-  ihre Seele zu läutern und so auf das  fen aller Dienste, klare Absprachen  Mysterium vorzubereiten“ *. In Ordens-  und Kompetenzaufteilungen voraus  gemeinschaften ist es ein alter Brauch,  und bedarf daher der Erklärung und  sich in Stille auf die Liturgie vorzu-  Einübung; sie fördert allerdings nicht  bereiten, und in manchen Klöstern traf  nur die liturgische Präsenz der Dienste,  man sich vor dem Chorgebet im Prae-  sondern darin auch die der ganzen Fei-  paratorium, dem Vorbereitungsraum,  ergemeinde.  £  Vgl. Kurt Küppers, Heute noch Andachten feiern? Zur Bedeutung der Andachten in Geschichte und  Gegenwart, in: AnzS 112 (2003), 11-14, hier 14; E. Nagel, Alter Wein (s, Anm. 29), 20-22, Vgl. aber  auch bereits SC 13 der Liturgiekonstitution: Diese Übungen und Feiern sollen ... so geordnet sein,  daß sie mit der heiligen Liturgie zusammenstimmen, gewissermaßen aus ihr herausfließen und das  Volk zu ihr hinführen.“  5  Vgl. Johannes Chrysostomos, De Chananaea 10, (PG 52, 458).  Adolf Adam, Wo sich Gottes Volk versammelt, Gestalt und Symbolik des Kirchenbaus, Freiburg u.a,  .  z  1984, 23.  Roberto Maria Pirastu OCD, Das Schweigen als Ort der actuosa participatio, Zum frommen Vollzug der  Stundenliturgie nach dem II. Vaticanum. Diplomarbeit (masch.), Linz 2002, 33 (unter Aufnahme  eines Zitats von Angelus Häußling). Vgl. ebd. 31-35 andere Beispiele für das „vorbereitende Schwei-  en”.  Abträglich ist einer solchen Sammlung vor der Liturgie sicherlich, wenn unmittelbar vor Beginn  2  noch Kerzen erntzündet, Bücher aufgelegt oder letzte Gesangproben der Schola abgehalten werden.  Mitte und Höhepunkt (s. Anm. 18), 46. Vgl. ebd.: „Der Wegfall vorgeschriebener Gebete sollte nicht  zum Verlust der Vorbereitung führen, Vielmehr sind alle ‚.. eingeladen, nach den für sie hilfreichen  Formen zu suchen, sich in rechter Weise zu bereiten.“ In manchen Gemeinden etwa entzündet der  Vorsteher 10 Minuten vor Beginn der Feier eine Kerze in der Sakristei: Ministranten und übrigen  Diensten ebenso wie den Mesnern ein Zeichen, still zu werden und sich auf die Feier einzustimmen.  Räume der Stille. Gedanken zur Bewahrung eines bedrohten Gutes in unseren Kirchen, 14, Februar  2002, hg. v. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Die deutschen Bischöfe — Liturgiekommission  26), Bonn 2003, 30,— geordnet SE,
daß S16 mk der heiligen Liturgie zusammenstimmen, gewissermaßen AalUls hr eraustleßen Un das
Voalk Z iıhr hinführen.“
Vgl Johannes Chrysostomos, | e ( hananaea 10, (PG 52, 458)
Adolf Adam, Wo iıch („Ottes Volk versamımelt. (‚estalt und 5Symbolik des Kirchenbaus, Freiburg U, @.
1954,
Roberto Marıa Pı Das Schweigen als (Irt der actu0osa partıcıpalio, /Zum trommen Vollzug der
Stundenliturgie nmach em Vaticanum. Diplomarbeit (masch.), Linz ‚]  e 33 (unter Aufnahme
EINES /Ziıtats vun Angelus Häußling). Vgl obd 5]— andere Beispiele Hirdas „vorbereitende Schwei-

en  ‚
Abträglich ıst 6iner solchen Sammlung Vor der ıturgıe sicherlich, unmittelbar V”n Beginn
MNOC Kerzen eritzündet, Bücher aufgelegt oder letzte Gesangproben der Schola abgehalten werden.
ıtte Un Höhepunkt (S. Atnım 15) eb „Der Wegfall vorgeschriebener Gebete sollte nıcht
um Verlust der Vorbereitung tühren. Vie mehr sind alle354  Freilinger/ „Erhebet die Herzen  (  ren, indem sie mit Texten der Heiligen  oder im Kreuzgang. „In dieser  Schrift, mit zentralen Glaubenswahr-  gleichsam als raum-körperlich erfahr-  baren statio zwischen dem Lärm des  heiten, liturgischen Symbolen, Haltun-  gen und Handlungen vertraut machen.“  (Kloster-)Alltags und der Sammlung  beim Chorgebet wird ... [zudem] schon  3. „Ich habe das Knie gebeugt, sagst  ein Wesenszug der Liturgie, nämlich  du; aber dein Geist flog vor den Toren  als ‚Handeln einer Kirche aus aufein-  davon; dein Körper war in der Kirche,  ander zugehenden Menschen‘, erfahr-  449  aber deine Gedanken streiften draußen  bar.  herum; dein Mund sprach Bitten, aber  Im Blick auf die Andacht der ganzen  dein. Geist berechnete Zinsen, beschäf-  Feiergemeinde gilt es zu überlegen, in  tigte sich mit Verträgen und Abmachun-  welcher Form Räume oder Zeiten des  gen, mit Äckern und Besitzungen, dach-  Übergangs in die gottesdienstliche Fei-  te an das Zusammensein mit Freun-  er geschaffen werden können.“ „Wer  den.“ ” Diese „Andachtslosigkeit“ kann-  Gottesdienst feiert, muss sich auch  ten offenbar auch schon unsere Vorfah-  selbst bereiten, damit er frei ist für das,  ren im Glauben. Sie reagierten darauf,  was sich in der Liturgie ereignet.““ Für  alle, die einen Dienst in der Feier aus-  indem sie sehr bewusst die Übergänge  von draußen hinein in die Kirche ge-  üben, braucht es daher ganz besonders  stalteten: Das bewusst gestaltete: Atri-  Zeit für die unmittelbare Vorbereitung.  HS23  um vor den meisten römischen Kir-  Eine solche „Schleuse der Stille  “ vor  chen hatte die Aufgabe, „die Teilneh-  dem Gottesdienst setzt eine entspre-  mer am Gottesdienst einzustimmen,  chende Planung, rechtzeitiges Eintref-  ihre Seele zu läutern und so auf das  fen aller Dienste, klare Absprachen  Mysterium vorzubereiten“ *. In Ordens-  und Kompetenzaufteilungen voraus  gemeinschaften ist es ein alter Brauch,  und bedarf daher der Erklärung und  sich in Stille auf die Liturgie vorzu-  Einübung; sie fördert allerdings nicht  bereiten, und in manchen Klöstern traf  nur die liturgische Präsenz der Dienste,  man sich vor dem Chorgebet im Prae-  sondern darin auch die der ganzen Fei-  paratorium, dem Vorbereitungsraum,  ergemeinde.  £  Vgl. Kurt Küppers, Heute noch Andachten feiern? Zur Bedeutung der Andachten in Geschichte und  Gegenwart, in: AnzS 112 (2003), 11-14, hier 14; E. Nagel, Alter Wein (s, Anm. 29), 20-22, Vgl. aber  auch bereits SC 13 der Liturgiekonstitution: Diese Übungen und Feiern sollen ... so geordnet sein,  daß sie mit der heiligen Liturgie zusammenstimmen, gewissermaßen aus ihr herausfließen und das  Volk zu ihr hinführen.“  5  Vgl. Johannes Chrysostomos, De Chananaea 10, (PG 52, 458).  Adolf Adam, Wo sich Gottes Volk versammelt, Gestalt und Symbolik des Kirchenbaus, Freiburg u.a,  .  z  1984, 23.  Roberto Maria Pirastu OCD, Das Schweigen als Ort der actuosa participatio, Zum frommen Vollzug der  Stundenliturgie nach dem II. Vaticanum. Diplomarbeit (masch.), Linz 2002, 33 (unter Aufnahme  eines Zitats von Angelus Häußling). Vgl. ebd. 31-35 andere Beispiele für das „vorbereitende Schwei-  en”.  Abträglich ist einer solchen Sammlung vor der Liturgie sicherlich, wenn unmittelbar vor Beginn  2  noch Kerzen erntzündet, Bücher aufgelegt oder letzte Gesangproben der Schola abgehalten werden.  Mitte und Höhepunkt (s. Anm. 18), 46. Vgl. ebd.: „Der Wegfall vorgeschriebener Gebete sollte nicht  zum Verlust der Vorbereitung führen, Vielmehr sind alle ‚.. eingeladen, nach den für sie hilfreichen  Formen zu suchen, sich in rechter Weise zu bereiten.“ In manchen Gemeinden etwa entzündet der  Vorsteher 10 Minuten vor Beginn der Feier eine Kerze in der Sakristei: Ministranten und übrigen  Diensten ebenso wie den Mesnern ein Zeichen, still zu werden und sich auf die Feier einzustimmen.  Räume der Stille. Gedanken zur Bewahrung eines bedrohten Gutes in unseren Kirchen, 14, Februar  2002, hg. v. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Die deutschen Bischöfe — Liturgiekommission  26), Bonn 2003, 30,eingeladen, ach den für SIE hılfreichen
Formen ] suchen, sich 1n rechter Weilse A bereiten.“ In manchen Gemeinden wa entzundet der
Vorsteher 10 Minuten Beginn der Feier 1 Kerze ın der Sakristel: Ministranten und übrigen
|hensten ebenso WIıIEe den Mesnern eın Zeichen, st1]] Zzu werden nd siıch auf die Feier einzustimmen.
Räume der Stille (‚edanken ZuUur Bewahrun eines bedrohten (,utes in 115CTUNn Kirchen, Februar
2002, hg Sekretarint der Deutschen Bischofs Onferenz Die deutschen Bischoöte Liturgiekommission
26), Baonn ZU03, 30

354 Freilinger / "Erhebet die Herzen! " 

ren, indem sie mit Texten der Heiligen 
Schrift, mit zentralen Glaubenswahr­
heiten, liturgischen Symbolen, Haltun­
gen und Handlungen vertraut machen.46 

3. "Ich habe das Knie gebeugt, sagst 
du; aber dein Geist flog vor den Toren 
davon; dein Körper war in der Kirche, 
aber deine Gedanken streiften draußen 
herum; dein Mund sprach Bitten, aber 
dein Geist berechnete Zinsen, beschäf­
tigte sich mit Verträgen und Abmachun­
gen, mit Äckern und Besitzungen, dach­
te an das Zusammensein mit Freun­
den." 47 Diese "Andachtslosigkeit" kann­
ten offenbar auch schon unsere Vorfah­
ren im Glauben. Sie reagierten darauf, 
indem sie sehr bewusst die Übergänge 
von draußen hinein in die Kirche ge­
stalteten: Das bewusst gestaltete Atri­
um vor den meisten römischen Kir­
chen hatte die Aufgabe, "die Teilneh­
mer am Gottesdienst einzustimmen, 
ihre Seele zu läutern und so auf das 
Mysterium vorzubereiten" 4B. In Ordens­
gemeinschaften ist es ein alter Brauch, 
sich in Stille auf die Liturgie vorzu­
bereiten, und in manchen Klöstern traf 
man sich vor dem Chorgebet im Prae­
paratorium, dem Vorbereitungsraum, 

oder im Kreuzgang. "In dieser . .. 
gleichsam als raum-körperlich erfahr­
baren statio zwischen dem Lärm des 
(Kloster-)Alltags und der Sammlung 
beim Chorgebet wird ... [zudem] schon 
ein Wesenszug der Liturgie, nämlich 
als ,Handeln einer Kirche aus aufein­
ander zugehenden Menschen', erfahr­
bar." 49 
Im Blick auf die Andacht der ganzen 
Feiergemeinde gilt es zu überlegen, in 
welcher Form Räume oder Zeiten des 
Übergangs in die gottesdienstliche Fei­
er geschaffen werden können.50 "Wer 
Gottesdienst feiert, muss sich auch 
selbst bereiten, damit er frei ist für das, 
was sich in der Liturgie ereignet."51 Für 
alle, die einen Dienst in der Feier aus­
üben, braucht es daher ganz besonders 
Zeit für die unmittelbare Vorbereitung. 
Eine solche "Schleuse der Stille"52 vor 
dem Gottesdienst setzt eine entspre­
chende Planung, rechtzeitiges Eintref­
fen aller Dienste, klare Absprachen 
und Kompetenzaufteilungen voraus 
und bedarf daher der Erklärung und 
Einübung; sie fördert allerdings nicht 
nur die liturgische Präsenz der Dienste, 
sondern darin auch die der ganzen Fei­
ergemeinde. 

46 Vgl. Kurt Kiippers, Heute noch Andachten feiern? Zur Bedeutung der Andachten in Geschichte und 
Gegenwart, in: AnzS 112 (2003), 11 - 14, hier 14; E. [\JageI, Alter Wein (s. Anm. 29), 20-22. Vgl. aber 
auch bereits SC 13 der Liturgiekonstitution: Diese Ubungen und Feiern sollen ... so geordnet sein, 
daß sie mit der heiligen Liturgie zusammenstimmen, gewissermaßen aus ihr herausfließen und das 
Volk zu ihr hinführen." 

" Vgl. Johannes Chrysostomos, De Chananaea 10, (PG 52, 458). 
" Adolf AdalH, Wo sich Gottes Volk versammelt. Gestalt und Symbolik des Kirchenbaus, Freiburg u.a. 

1984, 23. 
" 	 Roberto Maria Pirastu OCD, Das Schweigen als Ort der actuosa participatio. Zum frommen Vollzug der 

Stundenliturgie nach dem 11. Vaticanum. Diplomarbeit (masch. ), Linz 2002, 33 (unter Aufnahme 
eines Zitats von Angelus Häußling). Vgl. ebd . 31-35 andere Beispiele für das "vorbereitende Schwei­
gen". 

50 	 Abträglich ist einer solchen Sammlung vor der Liturgie sicherlich, wenn unmittelbar vor Beginn 
noch Kerzen entzündet, Bücher aufgelegt oder letzte Gesangproben der Schola abgehalten werden. 

" 	 Mitte und Höhepunkt (s. Anm. 18), 46. Vgl. ebd.: "Der Wegfall vorgeschriebener Gebete sollte nicht 
zum Verlust der Vorbereitung führen. Vielmehr sind alle ... eingeladen, nach den für sie hilfreichen 
Formen zu suchen, sich in rechter Weise zu bereiten. " In manchen Gemeinden etwa entzündet der 
Vorsteher 10 Minuten vor Beginn der Feier eine Kerze in der Sakristei: Ministranten und übrigen 
Diensten ebenso wie den Mesnern ein Zeichen, still zu werden und sich auf die Feier einzustimmen. 

52 	 Räume der Stille. Gedanken zur Bewahrung eines bedrohten Gutes in unseren Kirchen, 14. Februar 
2002, hg. v. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Die deutschen Bischöfe - Liturgiekommission 
26), Bann 2003, 30. 



Freilinger / „Erhebet die Herzen!“ 355

Wenngleich die Liturgie 1m CNngCICHN Inszenierung verschiedenster Lebens-
Innn als fortschreitendes andeln der bereiche eine wahre Kenaissance. Den-
versammelten emenmde charakteri- och scheinen viele Liturgen der 5Sym-
siert wurde, gehören ZUu Verlauf die- bolkompetenz eutiger Menschen
sPS „Dramas“ auch die Stille nd das nıg rauen Das zeıigt sıch einerSseits
Schweigen. Dabei geh RS treilich keli- darin, ass ımmer Cue ‚katechetische
NECS>WCBS darum, das gemeinschaftliche Zeichen“ für den (‚ottesdienst ertun-
JIun zeıitweiıise gleichsam unterbre- den werden, die notwendigerweise e1-
chen, um die FEinzelnen in die private nNerTr verbalen Ausdeutung bedürfen; ”

andererseits werden ın wohlmeinenderAndacht ZU entlassen. Zur richtigen
eit eingehalten, ıst das Schweigen“” Absıcht die genuinen liturgischen Sym-
Gemeinschaft überhaupt erst die Mög- bole un 5Symbolhandlungen V deren
lichkeitsbedingung für das achtsame Vollzug wortreich dargelegt un 16-
MiHeiern: Nur im weigen kann sich de Dieser Überfluss orten ist
der Mensch auf (‚Ottes Gegenwart be- einer achtsamen ıtfeı:er eher ab- als
SINNEN, das heifßt sSeine Sinne darauf hin zuträglich. Ein andächtiges (Mıt-)Fe1i-
ausrichten; ıst Voraussetzung ern der Liturgie bedart außer den Pha-
7U Zuhören un verstehenden Auf- s der ausdrücklichen Besinnung Ee1-
nehmen des Schriftwortes. Deshalb C1- neTr radikalen ‚Umkehr Vo Überge-
mutigt das 1ssale Romanum 2002 in wicht des Wortes zugunsten einer rel-
eınem eigenen Absatz dazu, In der Fel- chen Symbolik die ın gekonnter Prä-
er des Wortes (Gottes jede File sentatıon wort-los un selbst-verständ-
Omente der Stille zZzu nalten ach ıch sein un er sprachlos ın Zei-
dem Hören der Schriftworte, gof auch chen nd Vollzug wirken könnte,
ach der Homiulie.* Denn 1e7 „tritt der ohneFreilinger/„Erhebet die Herzen!“  355  4. Wenngleich die Liturgie im engeren  Inszenierung verschiedenster Lebens-  Sinn als fortschreitendes Handeln der  bereiche eine wahre Renaissance. Den-  versammelten Gemeinde charakteri-  noch scheinen viele Liturgen der Sym-  siert wurde, gehören zum Verlauf die-  bolkompetenz heutiger Menschen we-  ses „Dramas” auch die Stille und das  nig zu trauen, Das zeigt sich einerseits  Schweigen. Dabei geht es freilich kei-  darin, dass immer neue „katechetische  neswegs darum, das gemeinschaftliche  Zeichen“ für den Gottesdienst erfun-  Tun zeitweise gleichsam zu unterbre-  den werden, die notwendigerweise ei-  chen, um die Einzelnen in die private  ner verbalen Ausdeutung bedürfen;“®  andererseits werden in wohlmeinender  Andacht zu entlassen. Zur richtigen  Zeit eingehalten, ist das Schweigen“ in  Absicht die genuinen liturgischen Sym-  Gemeinschaft überhaupt erst die Mög-  bole und Symbolhandlungen vor deren  lichkeitsbedingung für das achtsame  Vollzug wortreich dargelegt und zerre-  Mitfeiern: Nur im Schweigen kann sich  det”. Dieser Überfluss an Worten ist  der Mensch auf Gottes Gegenwart be-  einer achtsamen Mitfeier eher ab- als  sinnen, das heißt seine Sinne darauf hin  zuträglich. Ein andächtiges (Mit-)Fei-  ausrichten; es ist u.a. Voraussetzung  ern der Liturgie bedarf außer den Pha-  zum Zuhören und verstehenden Auf-  sen der ausdrücklichen Besinnung ei-  nehmen des Schriftwortes. Deshalb er-  ner radikalen „Umkehr vom Überge-  mutigt das Missale Romanum 2002 in  wicht des Wortes zugunsten einer rei-  einem eigenen Absatz dazu, in der Fei-  chen Symbolik ..., die in gekonnter Prä-  er des Wortes Gottes — gegen jede Eile —  sentation wort-los und selbst-verständ-  Momente der Stille zu halten nach  lich sein und daher sprachlos in Zei-  dem Hören der Schriftworte, ggf. auch  chen und Vollzug wirken (!) könnte,  nach der Homilie,* Denn hier „tritt der  ohne in ... katechetischer Anstrengung  Mensch mitsamt der in seiner Person  um ihre Prägnanz und Aussagekraft ge-  zusammengefassten Welt in Beziehung  bracht zu werden.”“ Echte Symbole  mit einem persönlichen Gott, der ihn in  und Symbolhandlungen — und die li-  der Verkündigung seines Wortes ange-  turgische Tradition birgt einen reichen  sprochen hat und auch jetzt anspre-  Schatz an solchen  „geben zu den-  chen will,“ ®  ken“ , wenn sie entsprechend gesetzt  5. Seit dem Ausgang des 20. Jahrhun-  und nicht nur stilisiert „erledigt“ wer-  derts erleben Symbol und Ritual in der  den. Als Beispiele aus einem umfassen-  w  v  Vgl. AEM 23.  Vgl. IGMR 2002 Nr. 56; zu den verschiedenen Arten des. Schweigens (beim Schuldbekenntnis, nach  den Gebetseinladungen bei Orationen, beim Allgemeinen Gebet, bei der Geistepiklese in Sakramen-  tenfeiern) vgl. Andreas Heinz, Schweigen — Stille, in: Rupert Berger u.a., Gestalt des Gottesdienstes.  Sprachliche und nichtsprachliche Ausdrucksformen (GdK 3), Regensburg 1992, 240-248 sowie  Räume der Stille (s, Anm, 52), 13f und R. Pirastu (s. Anm. 49), 23-30.  Räume der Stille (s. Anm. 52), 13.  Vgl. etwa die Beliebtheit von Sammlungen mit Modellen für „Symbolgottesdienste”, „Symbolpre-  digten” u.A.  Nach Johannes Anderegg, Symbol und ästhetische Erfahrun  in: Jürgen Oelkers/Klaus Wegenast (Hg.),  Das Symbol — Brücke des Verstehens, Stuttgart /Berlin/K6  T  1991, 46-54, hier 50 haftet jedem Sym-  bol wesenttlich die Unausschöpfbarkeit seiner Sinnbedeutung an, sodass jede Interpretation notwen-  dig hinter der unmittelbaren Erfahrung des Symbolischen zurückbleibt.  Z  Arno Schilson, Das Verhältnis von Liturgie und Kult heute, 80 Jahre nach Romano Guardinis „Vom  Geist der Liturgie“ (1918) und 75 Jahre nach „Liturgische Bildung“ (1923), in: Arno Schilson/Joachim  Hake, Drama „Gottesdienst“ (s. Anm. 21), 13-67, hier 60.  Vgl. Paul Ricoeur, Symbolik des Bösen. Phänomenologie der Schuld 11, Freiburg/München 1971,  27 u.ö,katechetischer Anstrengung
Mensch mıtsamt der ın seıner Person ihre Prägnanz und Aussagekraft g-
zusammengefassten Welt in Beziehung bracht zZzu werden.  ” > Echte 5ymbole
mıt einem persönlichen Gott, der ihn 1n und 5Symbolhandlungen und die |1-
der Verkündigung SPINECS Wortes ANBE- turgische Tradition birgt einen reichen
sprochen hat un auch jetzt aNnsSPTre- Schatz oölchen „geben 7u den-
chen will.  ”5 ken  u“ WEeÄe1nn S1Pe entsprechend gesetzt

e1it dem Ausgang des Jahrhun- un nıcht Ur chlisiert „erledigt” WEl -
derts rleben 5Symbol un Rıtual in der den Als Beispiele Aaus einem umtassen-

Vgl AEM
Vgl IG(GMR Nr. Z den verschiedenen Arten des Schweigens (beim huldbekenntnis, nach
den Gebetseinladungen bei UOrationen, beim Allgemeinen Gebet, bei der Geistepiklese In Sakramen-
tenteiern) vgl Andreas Hein Schweigen Stille, ın Rupert Berger UL (‚estalt des Gottescdienstes.
Sprachliche und nichtsprachliche Ausdruckstormen 3I Regensburg 1992, DE} SOWIE
Räume der Stille (s. Anm 54), 13f un!| Piırastu (S. nm 49), 23—3)
Räume der Stille (S. Anm 52), 13.
Vgl ptwa die Belebtheit Sammlungen mıf Moaodellen Hr „Sy mbolgottesdienste” „Symbolpre-
digten”
ach Johannes Anderee8, 5Symbo! und ästhetische Ertahrun in Jürgen Qelkers/Klaus Wegenast (Hg.),
[Jas 5Symbol Brücke des Verstehens, Stuttgart / Berlin / KOIn 1991 46—54, hier »„() hattet jedem 5Sym-
bal weserntlich die Unausschöpfbarkeit SPINET Sinnbedeutung d S}  Oödass jede Interpretation nOotLwen-
dig hinter der unmittelbaren Ertfahrung des 5Symbolischen zurückbleibt.
Arno Schilson, Aas Verhaäaltnıs von Liturgie un ult heute, S{() Jahre ach Komano (‚uardınıs „Vom
(‚eist der Liturg)  « (1918) un J  5 re ach „Liturgische Bildung” (1923), ın Arno Schilson/Toachim
Hake, DUra 114 „Gottesdienst  4 (S. Anm 21), 13-67, 1er
Vgl Paul Rıcoeur., 5Symbolik des Bösen. Phänomenologie der schuld 1, Freiburg/ München 1971,
27 U.0.

355 Freilinger / "Erhebet die Herzen!" 

4. Wenngleich die Liturgie im engeren 
Sinn als fortschreitendes Handeln der 
versammelten Gemeinde charakteri­
siert wurde, gehören zum Verlauf die­
ses "Dramas" auch die Stille und das 
Schweigen. Dabei geht es freilich kei­
neswegs darum, das gemeinschaftliche 
Tun zeitweise gleichsam zu unterbre­
chen, um die Einzelnen in die private 
Andacht zu entlassen. Zur richtigen 
Zeit eingehalten, ist das Schweigen53 in 
Gemeinschaft überhaupt erst die Mög­
lichkeitsbedingung für das achtsame 
Mitfeiern: Nur im Schweigen kann sich 
der Mensch auf Gottes Gegenwart be­
sinnen, das heißt seine Sinne darauf hin 
ausrichten; es ist u .a. Voraussetzung 
zum Zuhören und verstehenden Auf­
nehmen des Schriftwortes. Deshalb er­
mutigt das Missale Romanum 2002 in 
einem eigenen Absatz dazu, in der Fei­
er des Wortes Gottes - gegen jede Eile ­
Momente der Stille zu halten nach 
dem Hören der Schriftworte, ggf. auch 
nach der Homilie.54 Denn hier "tritt der 
Mensch mitsamt der in seiner Person 
zusammengefassten Welt in Beziehung 
mit einem persönlichen Gott, der ihn in 
der Verkündigung seines Wortes ange­
sprochen hat und auch jetzt anspre­
chen will." 55 
5. Seit dem Ausgang des 20. Jahrhun­
derts erleben Symbol und Ritual in der 

Inszenierung verschiedenster Lebens­
bereiche eine wahre Renaissance. Den­
noch scheinen viele Liturgen der Sym­
bolkompetenz heutiger Menschen we­
nig zu trauen. Das zeigt sich einerseits 
darin, dass immer neue "katechetische 
Zeichen" für den Gottesdienst erfun­
den werden, die notwendigerweise ei­
ner verbalen Ausdeutung bedürfen; 56 
andererseits werden in wohlmeinender 
Absicht die genuinen liturgischen Sym­
bole und Symbolhandlungen vor deren 
Vollzug wortreich dargelegt und zerre­
det 57. Dieser Überfluss an Worten ist 
einer achtsamen Mitfeier eher ab- als 
zuträglich. Ein andächtiges (Mit-)Fei­
ern der Liturgie bedarf außer den Pha­
sen der ausdrücklichen Besinnung ei­
ner radikalen "Umkehr vom Überge­
wicht des Wortes zugunsten einer rei­
chen Symbolik . .. , die in gekonnter Prä­
sentation wort-los und selbst-verständ­
lich sein und daher sprachlos in Zei­
chen und Vollzug wirken (!) könnte, 
ohne in .. . katechetischer Anstrengung 
um ihre Prägnanz und Aussagekraft ge­
bracht zu werden." 58 Echte Symbole 
und Symbolhandlungen - und die li­
turgische Tradition birgt einen reichen 
Schatz an solchen - "geben zu den­
ken" 59, wenn sie entsprechend gesetzt 
und nicht nur stilisiert "erledigt" wer­
den. Als Beispiele aus einem umfassen­

53 Vgl.AEM23. 
5-1 Vgl. IGMR 2002 Nr. 56; zu den verschiedenen Arten des Schweigens (beim Schuldbekenntnis, nach 

den Gebetseinladungen bei Orationen, beim Allgemeinen Gebet, bei der Geistepiklese in Sakramen­
tenfeiern) vgl. Andreas Heinz, Schweigen - Stille, in: Rupert Berger u.a., Gestalt des Gottesdienstes. 
Sprachliche und nichtsprachliche Ausdrucksformen (GdK 3), Regensburg 1992, 240-248 sowie 
Räume der Stille (s. Anm. 52), 13f und R. Pirastu (s. Anm. 49), 23-30. 

55 Räume der Stille (s. Anm. 52), 13. 
56 Vgl. etwa elie Beliebtheit von Sammlungen mit Modellen für "Symbol gottesdienste", "Symbolpre­

digten" u .A. 
57 Nach Johannes Anderegg, Symbol und ästhetische Erfahrung, in: Jiirgen Oelkers/Klaus Wegenast (Hg.), 

Das Symbol- Brücke des Verstehens, Stuttgart/Berlin/Köln 1991, 46-54, hier 50 haftet jedem Sym­
bol wesentlich die Unausschöpfbarkeit seiner Sinnbedeutung an, sodass jede Interpretation notwen­
dig hinter der unmittelbaren Erfahrung des Symbolischen zurückbleibt. 

58 Amo Schi/son, Das Verhältnis von Liturgie und Kult heute, 80 Jahre nach Romano Guardinis "Vom 
Geist der Liturgie" (1918) und 75 Jahre nach "Liturgische Bildung" (1923), in: Arno Schilson/Joachim 
Hake, Drama "Gottesdienst" (s. Anm. 21), 13-67, hier 60. 

59 Vgl. Paul Ricoeur, Symbolik des Bösen. Phänomenologie der Schuld 11, Freiburg/München 1971, 
27u.ö. 



356 Freilinger/ Erhebet die Herzen!”

den Bemühen eine liturgische As- tung un Einstellung der Teilnehmer
AauUus un ördert 1E 4 ( ıe Tun:  al-thetik“ sel 1er lediglich auf die Ver-

wendung einer dem symbolischen Vall- tung In der ıturglie ıst das Stehen;“
ZUE aANSEMESSCHEN aterie hingewie- das entspricht eiınerseıts dem Reten
Se  - e Praxıs zeipt, dass etwa orolße derer, die mit 1Irısius auterstanden

Sind, der Freude un der Freiheit; anı-Brothostien, die wirklich gebrochen
werden mMUSSenN, dass wohlriechendes dererseits ıst allgemein-menschlich
Ol, das vielleicht tatsächlich die Haltung der Bereitschaft 7Zu H5ö-

wird, ass in reicher Fülle [en un Gehorchen, des Wachens, der
verwendetes Wasser wWwıe VOon selbst die Aufmerksamkeit un der Achtsamkei
Aufmerksamkeit auft sıch ziehen un Diese Bedeutung der Leiblichkeit wahr-
miıtten das TIun hineinnehmen."' er unı ernstnehmen legt sıch schon durch
Murt 7U einer sachgerechten Inszenlie- das SANZ säkulare Körperbewusstsein

erZeit nahe; SI den Mitteierndenrung der Liturgie Öördert unmittelbar
die Präsenz der Anwesenden. als wesentlichen USCTUC der iturgie

erschließen, dient dem andächtigen
Eng mit der Ermutigung Zzu erleb- Mitvollzug.

nısnahen Rıitual verbunden ıst eın Letz-
tes, worauf och das ugenmerk g- Die Begriffe Andacht tätıge Teilnahme

und jJüngst auch Liturgische Prasenz las-legt werden soll die leibliche Prasenz
ın der Liturgle. Für unNns Menschen ıst SCn sich ın vielerlei 1NSIC durchaus
der Leib das sinnliıch wahrnehmbare mit dem heute gerNE gebrauchten Be-
In-der-Welt-Sein der Person. Im Leib oriff der Achtsamkeit in kinklang brin-
finden die Herkunft un die indıyidu- genNn Das ermöglicht einerseılts, die
elle Geschichte ihren Niederschlag, ın theologischen Fachwörter iın NeuerTr Wei-
ihm erhalten Emptindungen und Emo- zugänglich machen: andererseits
Hhonen ihren Ausdruck mgeke erschöpfen sıch diese N1IC in einer
wirken das machen siıch diverse For- unspezifischen Rede VOnNn der Achtsam-
Iinen der erapie örperbe- eıit Sije beinhalten näamlich darüber

un Körperhaltungen hinaus die symbolisch verdichtete Fe1i-
rück auf Clie Seele (‚anz ın diesem 1ınn er der Heilszuwendung (‚ottes SOWI1E
ist verstehen, das Mess- bestimmte gemeinschaftliche ollzüge,
buch in seiner Allgemeinen Einfüh- die die MiHeiernden in eine eue Be-
rMung feststellt, die gemeinsame KÖr- ziehung führen wollen ott un Zur

perhaltung „drückt die gelistige Hal- Welt

Fine echte liturgische Asthetik geht muiıt FEdward Schillebeeckx davon AQUS, ass die lıturgische Feier
selbst schon die konkrete Gnadengabe ıst Un deshalb in ıhrer Feiergestalt kunstlerisch un dra-
maturgisch hochwertig se 1n dieser Ansatz ist mf Josef Wolmuth vAr unterscheiden einer
ästhetischen Liturgie, be]i der vordergründig die schöne Inszemerung yınge (vgl (Qdenthal,
Liturgie als Rıtual, s Anm 38], 2180)
Vgl weitere liturgie-praktische Anregungen etwa In (UIdO Fuchs, sinnentällig. Eucharistie erleben
onkrele iturgie), Kegensburg 20053

\
ALEM
Vgl AEM 21

356 Freilinger / "Erhebet die Herzen!" 

den Bemühen um eine liturgische Äs­
thetik 60 sei hier lediglich auf die Ver­
wendung einer dem symbolischen Voll­
zug angemessenen Materie hingewie­
sen: Die Praxis zeigt, dass etwa große 
Brothostien, die wirklich gebrochen 
werden müssen, dass wohlriechendes 
Öl, das - vielleicht sogar tatsächlich ­
gegossen wird, dass in reicher Fülle 
verwendetes Wasser wie von selbst die 
Aufmerksamkeit auf sich ziehen und 
mitten in das Tun hineinnehmen.61 Der 
Mut zu einer sachgerechten Inszenie­
rung der Liturgie fördert unmittelbar 
die Präsenz der Anwesenden. 

6. Eng mit der Ermutigung zum erleb­
nisnahen Ritual verbunden ist ein Letz­
tes, worauf noch das Augenmerk ge­
legt werden soll: die leibliche Präsenz 
in der Liturgie. Für uns Menschen ist 
der Leib das sinnlich wahrnehmbare 
In-der-Welt-Sein der Person. Im Leib 
finden die Herkunft und die individu­
elle Geschichte ihren Niederschlag, in 
ihm erhalten Empfindungen und Emo­
tionen ihren Ausdruck. Umgekehrt 
wirken - das machen sich diverse For­
men der Therapie zu nutze - Körperbe­
wegungen und Körperhaltungen zu­
rück auf die Seele. Ganz in diesem Sinn 
ist es zu verstehen, wenn das Mess­
buch in seiner Allgemeinen Einfüh­
rung feststellt, die gemeinsame Kör­
perhaltung "drückt die geistige Hal­

tung und Einstellung der Teilnehmer 
aus und fördert sie" 62. Die Grundhal­
tung in der Liturgie ist das Stehen;63 
das entspricht einerseits dem Beten 
derer, die mit Christus auferstanden 
sind, der Freude und der Freiheit; an­
dererseits ist es allgemein-menschlich 
die Haltung der Bereitschaft zum Hö­
ren und Gehorchen, des Wachens, der 
Aufmerksamkeit und der Achtsamkeit. 
Diese Bedeutung der Leiblichkeit wahr­
und ernstnehmen legt sich schon durch 
das ganz säkulare Körperbewusstsein 
unserer Zeit nahe; sie den Mitfeiernden 
als wesentlichen Ausdruck der Liturgie 
erschließen, dient dem andächtigen 
Mitvollzug. 

Die Begriffe Andacht, tätige Teilnahme 
und jüngst auch Liturgische Präsenz las­
sen sich in vielerlei Hinsicht durchaus 
mit dem heute gerne gebrauchten Be­
griff der Achtsamkeit in Einklang brin­
gen. Das ermöglicht einerseits, die 
theologischen Fachwörter in neuer Wei­
se zugänglich zu machen; andererseits 
erschöpfen sich diese nicht in einer 
unspezifischen Rede von der Achtsam­
keit: Sie beinhalten nämlich darüber 
hinaus die symbolisch verdichtete Fei­
er der Heilszuwendung Gottes sowie 
bestimmte gemeinschaftliche Vollzüge, 
die die Mitfeiernden in eine neue Be­
ziehung führen wollen zu Gott und zur 
Welt. 

60 Eine echte liturgische Ästhetik geht mit Edward Schillebeeckx davon aus, dass die liturgische Feier 
selbst schon die konkrete Gnadengabe ist und deshalb in ihrer Feiergestalt künstlerisch und dra­
maturgisch hochwertig sein muss; dieser Ansatz ist mit fase! Wolmuth zu unterscheiden von einer 
ästhetischen Liturgie, bei der es vordergründig um die schöne Inszenierung ginge (vgl. A. Oden thai, 
Liturgie als Ritual, [so Anm. 38], 218f). 

61 Vgl. weitere liturgie-praktische Anregungen etwa in Guido Fuchs, sinnenfällig. Eucharistie erleben 
(Konkrete Liturgie), Regensburg 2003. 

62 AEM20. 
63 Vgl. AEM 21. 


