
ThPO 153 149—- 162 149

Norbert ohfink

Gewalt un Monotheismus
eispie Ites Testament

In NCUCTCT Zeıt wırd SCIN die These vertreten,; ass eine monotheistische
Religion ıhres Wahrheitsanspruchs besonders ZUur Anwendung Vo  »

Gewalt nelge. Da die Entwicklung und Verbreitung des Monotheismus
vielfach mıt dem en Testament verbunden wird, lıegt nahe, einen
Alttestamentler fragen, ob diıe Bıbel tatsächlich eine Haltung der Gewalt
unterstutzt. Die Redaktion konnte Lohfink für eine kritische Darstel-
lung des Problems gewinnen, Miıt pannung liest Inan seine differenzierten
Ausführungen S mancher schwierigen der gar anstößigen Textstelle.
(Redaktion)

DIie dee eINESs Wesenszusammen- Aach ein anderer ‚Ott. Unvorstellbar, daß
Unterm Schirm einer über Wıiesen und Wäl-angs VOn Monotheismus und Gewalt Ist

älter als der September 2001, dem der hingestreuten Göttervielfalt dem Pla
die saudıarabischen „Monotheisten” VOon neien je hätte Gefahr Arohen können“, 5(}

Al-Qaida zuschlugen, Schon avı Hume Martın Walser.‘ Um IUr Vo Letzten D

hatte geschrieben: „Die Intoleranz nahezu sprechen, der mıit dieser Monotheismus-
aller Religionen, die die Einheit (,ottes he- einschätzung durch die an zieht Der
hauptet haben, ıst ebenso bemerkenswert Heıidelberger Agyptologe Jan Assmann hat

999 1ın München auf einem wissenschaft-WIE das entgegengesetzte Prinzip der Poly-
theısten. lichen 5Symposium einen Vortrag über

„Monotheismus un Ikonoklasmus alsSeit vielen Jahren schon weht die
Sehnsucht nach dem friedlichen Polytheis- politische Theologie” miıt folgendem INaTr-

[1US wieder wI1e NC Urc UNSECTC deut- kanten Satz beendet „Wenn die In
schen Feuulletons un Sonntagsreden, mıt notheistische Idee retten wall, dann muß
großen Namen gezeichnet.‘ „Da WAar IMN Je- Han S$IC hrer ınhärenten Gewalttätigkeit
dem Baum, In jeder Quelle und In jedem entkleiden. e“

Dieser Beıitrag wurde unter dem gleichlautenden Tıtel erstmals veröffentlicht 1M. Hermann
Düringer Heg.) Monotheismus eıne Quelle der Gewalt? Arnoldshainer exte, Banrıd 125),
rankfurt Maın 2004, 59—77 Fr geht auf einen Vortrag ın München und Arnoldsheim
zurück. Für die Veröftentlichung In der ThPO wurde eicht adaptiert.
Zitiert bei Hans-Gerd Janfßen, Streitfal} Monotheismus. inführung ın das Thema, in Jürgen
Manemann, Monotheismus (Jahrbuch Politische Theologie )Y Miünster 2003, 20—27,
Als Überblick vel Jürgen Manemann, „Götterdämmerung, Polhtischer Antimonotheismus in
Wendezeiten“, ıIn Monotheismus (s. Anm 2). 28— Oört die Belege.
„Ich vertiraue. Quer teldein“. Neue Zürcher Zeitung (0)08!| 10./ 1998
Jan Assmann, Monotheismus und Ikonoklasmus als polıtische Theologıe, ın Eckart 1!to (Hg.),
Mose: Ägypten und das Jte Testament (Stuttgarter Bıbelstudien 189), Stuttgarı 2000,
121—139, 139 1C| identisch: DersS,, Monotheismus,; 1n Jürgen Manemann (Hg.), Mono-

149 ThPQ 153 (2005) 149-162 

Norbert Lohfink 

Gewalt und Monotheismus. 
Beispiel Altes Testament I 

• In neuerer Zeit wird gern die These vertreten, dass eine monotheistische 
Religion wegen ihres Wahrheitsanspruchs besonders zur Anwendung von 
Gewalt neige. Da die Entwicklung und Verbreitung des Monotheismus 
vielfach mit dem Alten Testament verbunden wird, liegt es nahe, einen 
Alttestamentler zu fragen, ob die Bibel tatsächlich eine Haltung der Gewalt 
unterstützt. Die Redaktion konnte N. Lohfink für eine kritische Darstel­
lung des Problems gewinnen. Mit Spannung liest man seine differenzierten 
Ausführungen zu so mancher schwierigen oder gar anstößigen Textstelle. 
(Redaktion) 

Die Idee eines Wesenszusammen­ Bach ein anderer Gott. Unvorstellbar, daß 

hangs von Monotheismus und Gewalt ist unterm Schirm einer über Wiesen und Wäl­

älter als der 11. September 2001, an dem der hingestreuten Göttervielfalt dem Pla­

die saudiarabischen "Monotheisten" von neten je hätte Gefahr drohen können ", - so 
Al-Qaida zuschlugen. Schon David Hume Martin Walser.' Um nur vom Letzten zu 
hatte geschrieben: "Die Intoleranz nahezu sprechen, der mit dieser Monotheismus­
aller Religionen, die die Einheit Gottes be­einschätzung durch die Lande zieht: Der 
hauptet haben, ist ebenso bemerkenswert Heidelberger Ägyptologe Jan Assmann hat 
wie das entgegengesetzte Prinzip der Poly­1999 in München auf einem wissenschaft­
theisten. "2 lichen Symposium einen Vortrag über 

Seit vielen Jahren schon weht die "Monotheismus und Ikonoklasmus als 
Sehnsucht nach dem friedlichen Polytheis­ politische Theologie" mit folgendem mar­
mus wieder wie neu durch unsere deut ­ kanten Satz be endet: "Wenn man die mo­

schen Feuilletons und Sonntags reden, mit notheistische Idee retten will, dann muß 

großen Namen gezeichnet.) "Da war in je­man sie ihrer inhärenten Gewalttätigkeit 

dem Baum, in jeder Quelle und in jedem entkleiden. " 5 

Dieser Beitrag wurde unter dem gleichlautenden Titel erstmals veröffentlicht in: Hermann 

Düringer (Hg.) , Monotheismus - eine Quelle der Gewalt? (Arnoldshainer Texte, Band 125), 

Frankfurt am Main 2004, 59-77. Er geht auf einen Vortrag in München und Arnoldsheim 

zurück. Für die Veröffentlichung in der ThPQ wurde er leicht adaptiert. 

Zitiert bei Hans-Gerd fanßen , Streitfall Monotheismus. Einführung in das Thema, in fürgen 

Manemann, Monotheismus (Jahrbuch Politische Theologie 4 [2002]), Münster 2003, 20-27, 20. 

Als Überblick vgl. fürgen Manemann, "Götterdämmerung. Politischer Antimonotheismus in 

Wendezeiten", in: Monotheismus (s. Anm. 2), 28 - 49. Dort die Belege. 

"Ich vertraue. Quer fe ldein", Neue Zü rcher Zeitung vom 10.111. 10. 1998. 

fan Assmann, Monotheismus und Ikonoklasmus als politische Theologie, in: Eckart Otto (Hg.), 

Mose: Ägypten und das Alte Testament (Stuttgarter Bibelstudien 189), Stuttgart 2000, 

121-139, 139. Wörtlich identisch: Ders. , Monotheismus, in: fürgen Manemann (Hg.), Mono­

4 



150) Lohfink/Gewalt und Monotheismus

Ich empfinde diesen Satz in sıch selbst den erstien nscChein die Erfahrung
als erbale Gewalttätigkeit, Aber lassen WIr der Einheit des Göttlichen oft eine große
ihn einfach als Ausgangspunkt stehen. Er Der Begriff „Monotheismus“ ıst eın
repräsentiert vieles, Was heute in der Luft typisches Kınd rationalistischen Denkens
1eg In der augenblicklichen Diskussion ıst er

Im Rahmen dieses eıtrags iıst meın aber anscheinend eshalb 50 nützlich, weil
Thema streng eingegrenzt auf das alte [ er sich mıt seinem ımplen Götterzahlen-
rael. och BENAUECT: auf das Alte Testa- system unmıiıttelbar mıt dem Gedanken
ment Dieser Teilbereich hat allerdings VOo „wahr und falsı verbindet,” wobei
eınen besonderen Stellenwer Denn hier dieser wiederum schr eicht als Fahnen-
fängt die Geschichte der sogenannten Mao- stange der Intoleranz verklagt werden
notheismen kann und Intoleranz natürlich nıt „Ge-

Das Wort „Monotheismus” wurde PrSst walt  . gleichzusetzen ist Die Wortwahl 1St
ım Jahrhundert geschaffen," Es ıst ezielt. Miıt dem geschaffenen Assozı]a-
keine Selbstcharakterisierung einer der tionsfeld ist die eigene ese fast schon

bewiesen.klassıfizierten Religionen, In dem Waort
steckt eın SaNzZCS UucC Verachtung und Fragt [an konkret, WE Religio-
Verkennung der nıchtmonotheistischen nen denn vedacht 1St, dann wird sofort
Religionen, die [an dann logischerweise deutlich Nur dreı sind gemeınt, nämlıch
als „polytheistisch“ bezeichnete. Auch das Judentum, Christentum un Islam Sıe
ist nirgends deren Selbstbezeichnung. gelten als die Religionen der Gewalt.'"
el Wörter en sıch längst als UNgeC- Nun gäbe ' durchaus eine andere
eıgnet erwiesen. Der Eine (ott der Mono- gemeınsame Bezeichnung tür diese drei
theismen kann Je nach seinem Verhältnis Religionen. 51€ würde nıcht das Zu

Zur Welt noch einmal sehr verschieden CT- Gew:  orwurf führende Assoziationsfeld
fahren werden. In den Polytheismen spielt erwecken. Alle drei hängen ämlıch hıs-

R1SMUS (s. Anm 2), 122—-132, 132 Als Hauptveröffentlichungen Von Assmann zu Thema
vgl Moses der Agypter. Entzifferung einer Gedächtnisspur, München 1998: Die mosaıische
Unterscheidung. der der Preis des Monotheismus , Edıtion Akzente), München 2003
Vgl Wilhelm Schmuidt, „Naıssance des Polytheismes” (1624—1757), In Archives des SCIENCES
Sociales des Religions 59 (1985), 77-90
Vgl Norbert ohfın Unsere großen OÖrter. DEN Alte Jestament Themen dieser Jahre, 1n
(‚ott. Polytheistisches und monotheistisches Sprechen VOon Ott IM Alten Jestament, Freiburg
1977, 12/-144
Assmann, Monotheismus und Ikonoklasmus (s. Anm > s 137 „Mıt diesem Religionstyp
zıcht die Unterscheidung VOon wahr un talsch in die Religionsgeschichte 1M.  “
Jan Assmann hat ın seinem stE Buch Die moösaıische Unterscheidung, Anm. 5), w
seine Thesen die vieltachen Einwände, die erfuhr, verteidigend differenziert, ıne
durchaus sachgemäße Definition VOo  - Toleranz und Intoleranz gegeben (ebd doch © hat
daraus nicht die Folgerung BEZOBECN, sOnNSs ın seinem Buch dıe beiden Wörter entsprechend
dieser Definition gebrauchen.

| Assmann, Monotheismus und Ikonoklasmus (s. Anm 5 ’ 1358, macht ıne ınteressante Fın
schränkung: Er nımmt? das Judentum AU.:  L Von den auf der gewalttätigen monotheistischen
Semantık aufruhenden Religionen seıen „nmıemals che uden, sondern ausschliefßlic die
Christen und die Muslime BCWESCNH | die diese Gewalt ın die Tat en Später
hat Cr das jedoch dahın eingeschränkt, dass die Juden aUuUus der Unterscheidung Vvo  —_ Wahr und
Falsch heraus zumimndest gewalttätig in der Abgrenzung nach ınnen BCWESCH selen

150 LohfinkiGewalt und Monotheismus 

Ich empfinde diesen Satz in sich selbst 
als verbale Gewalttätigkeit. Aber lassen wir 
ihn einfach als Ausgangspunkt stehen. Er 
repräsentiert vieles, was heute in der Luft 
liegt. 

Im Rahmen dieses Beitrags ist mein 
Thema streng eingegrenzt auf das alte Is­
rael. Noch genauer: auf das Alte Testa­
ment. Dieser Teilbereich hat allerdings 
einen besonderen Stellenwert. Denn hier 
fängt die Geschichte der sogenannten Mo­
notheismen an. 

Das Wort "Monotheismus" wurde erst 
im 17. Jahrhundert geschaffen.6 Es ist 
keine Selbstcharakterisierung einer der so 
klassifizierten Religionen. In dem Wort 
steckt ein ganzes Stück Verachtung und 
Verkennung der nichtmonotheistischen 
Religionen, die man dann logischerweise 
als "polytheistisch" bezeichnete. Auch das 
ist nirgends deren Selbstbezeichnung. 
Beide Wärter haben sich längst als unge­
eignet erwiesen. Der eine Gott der Mono­
theismen kann je nach seinem Verhältnis 
zur Welt noch einmal sehr verschieden er­
fahren werden. ' In den Polytheismen spielt 

gegen den ersten Anschein die Erfahrung 
der Einheit des Göttlichen oft eine große 
Rolle. Der Begriff "Monotheismus" ist ein 
typisches Kind rationalistischen Denkens. 
In der augenblicklichen Diskussion ist er 
aber anscheinend deshalb so nützlich, weil 
er sich mit seinem simplen Gätterzahlen­
system unmittelbar mit dem Gedanken 
von "wahr und falsch" verbindet," wobei 
dieser wiederum sehr leicht als Fahnen­
stange der Intoleranz verklagt werden 
kann und Intoleranz natürlich mit "Ge­
walt" gleichzusetzen ist" Die Wortwahl ist 
gezielt. Mit dem so geschaffenen Assozia­
tionsfeld ist die eigene These fast schon 
bewiesen. 

Fragt man konkret, an welche Religio­
nen denn gedacht ist, dann wird sofort 
deutlich: Nur drei sind gemeint, nämlich 
Judentum, Christentum und Islam. Sie 

' Ogelten als die Religionen der Gewalt. 
Nun gäbe es durchaus eine andere 

gemeinsame Bezeichnung für diese drei 
Religionen. Sie würde nicht das zum 
Gewaltvorwurf führende Assoziationsfeld 
erwecken. Alle drei hängen nämlich his­

theismus es. Anm. 2), 122-132, 132. Als Hauptveröffentlichungen von Assmann zum Thema 
vgl.: Moses der Ägypter. Entzifferung einer Gedächtnisspur, München 1998; Die mosaische 
Unterscheidung. Oder der Preis des Monotheismus (Edition Akzente), München 2003. 

6 	 Vgl. Wilhelm Schmidt, "Naissance des Polytheismes" (1624-1757), in: Archives des Sciences 
Sociales des Religions 59 (1985) , 77-90. 

7 	 Vgl. Norbert Lohfink, Unsere großen Wörter. Das Alte Testament zu Themen dieser Jahre, in: 
Gott. Polytheistisches und monotheistisches Sprechen von Gott im Alten Testament, Freiburg 
1977,127-144. 

8 	 Assmann, Monotheismus und Ikonoklasmus es. Anm. 5) , 137: "Mit diesem neuen Religionstyp 
zieht die Unterscheidung von wahr und falsch in die Religionsgeschichte ein." 

9 	 Jan Assmann hat in seinem neuesten Buch (Die mosaische Unterscheidung, s. Anm. 5), wo er 
seine Thesen gegen die vielfachen Einwände, die er erfuhr, verteidigend differenziert, eine 
durchaus sachgemäße Definition von Toleranz und Intoleranz gegeben (ebd. 31 f) - doch er hat 
daraus nicht die Folgerung gezogen, sonst in seinem Buch die beiden Wörter entsprechend 
dieser Definition zu gebrauchen. 

10 	 Assmann, Monotheismus und Ikonoklasmus es. Anm. 5), 138, macht eine interessante Ein­
schränkung: Er nimmt das Judentum aus. Von den auf der gewalttätigen monotheistischen 
Semantik aufruhenden Religionen seien es "niemals die Juden, sondern ausschließlich die 
Christen und die Muslime gewesen [ ... J, die diese Gewalt in die Tat umgesetzt haben". Später 
hat er das jedoch dahin eingeschränkt, dass die Juden aus der Unterscheidung von Wahr und 
Falsch heraus zumindest gewalttätig in der Abgrenzung nach innen gewesen seien. 



Lohlink/Gewalt und Monotheismus 151

torısch Alle drei sehen ihren Alle Iräume, dass _- irgendwo eine
Anfang bei dem Von Oftt gerufenen Men- Nse der Seligen gebe, Gewalt unbe-
schen Abraham Der Begriff „Abrahamlıiıti- kannt sel, en sıch als trügerisch erwIe-
sche Religionen” iıst durchaus eingeführt. sC{1. Gewalt zeıigt sıch berall, Men-
Fs ware objektiver, ihn gebrauchen. schen en Die rage ist also höchstens,

sıe anwächst und ma{islos wird, und obDie abrahamıitischen Religionen ha
ben mıiıt Israe] begonnen. Das Alte JTesta- das mıiıt Monaoatheismus zusammenhängt.
ment ist das älteste heılıge Buch diıeser Re- Dann ware ecs unseTre Aufgabe, festzustel-
lıgionen. SO hat die rage ach CeW. IM len, in der Geschichte die Gewalt
alten Israel und mM Alten Testament ei1ne chwall und maßlos wurde, und anschlie-
besondere Bedeutung. Rend klären, ob ZuUur! gleichen Zeıt der

Wıe gesagtl, die Diskussion läuft heut- Monotheismus aufkam oder dominıerte.
zutage dem Stichwort „Monotheis- Das sınd Faktenfragen. E1g sich eın sol-
IMUuS .  . Assmann hat,; wohl eı] T VOnNn Fach- cher zeıtliıcher Zusammenhang, annn
leuten bei cheser Kennzeichnung könnte [Nan weıter fragen, ob auch eın UT +

recht Massıven Widerspruch erhalten hat, s<ächhcher Zusammenhang esteht. [Das
ın seınem Buch einen anderen, ware eine Aufgabe für den Hıstor1-
VO ıhm ebentalls schon eingeführten ker. Ihr stellt sıch der Teil dieser Aus-
USarTucC 1Ns Zentrum geschoben: „Die führungen.
mosaısche Unterscheidung” Cr meint die
Unterscheidung VOnNn wahrer und falscher Die historische rage nach

Monotheismus und Gewalt ImReligion." Doch 0S geht iıhm weiıter
die Monotheismen, auch wenn s$1eE vıel- alten Israe|l
leicht AUTr in seltenen ‚monotheistischen
Momenten“ Zur hıstorischen Wirklichkei Einen Historiker, der sıch mıt einem
wurden, WIE c7 ebenfalls neuerdings ölchen Programm dem alten Israel
mennt.' 50 will auch ıch ıch daran hal wendet, kann Nur diıe helle Verzweiflung
ten, wohl wissend, wWwIı1e unsachgemäfß das packen. Vor allem angesichts der Jüngsten
ıst Wenn ıch €l streng IM Bereich des Entwicklungen in der Erforschung der (Ge-
Alten Testaments verbleibe, kann ıch das schichte Israels. Das gılt vVon der eschich-

te Von sraels Monotheismus ebenso wıeHauptinteresse Assmans, nämlich die Sspa-
tere geschichtliche Entwicklung der Ge- Von der Geschichte der Gewaltanfälligkeit
dächtnishgur „Mose”, der ın ihr sıch CI - in Israel. Potenzijert gilt VOon der Mög-
gebenden „Mosaischen Unterscheidung” ıchKeı1t, beides aufeinander beziehen.
und deren ezug ZUur Gewalt natürlich

1.1 Zum Monotheismuskaum berühren. Nur ganz amn Ende J]
ıch kurz über das Ite lestament hınaus-
blicken Was ist also ın diesem Rahmen, Sent langem WIlıssen WIT, dass 65 eınen
Banz Im Blick auf das Alte Testament, BE- theoretischen Monotheismus frühestens

die Frage? in Spätschichten des Deuteronomiums

Vgl Assmann, Mosaische Unterscheidung (S. Anm 5 ’ 12f.
FEhbd SOfF.

151 Lohfink/Gewalt und Monotheismus 

torisch zusammen. Alle drei sehen ihren 
Anfang bei dem von Gott gerufenen Men­
schen Abraham. Der Begriff "abrahamiti­
sche Religionen" ist durchaus eingeführt. 
Es wäre objektiver, ihn zu gebrauchen. 

Die abrahamitischen Religionen ha­
ben mit Israel begonnen. Das Alte Testa­
ment ist das älteste heilige Buch dieser Re­
ligionen. So hat die Frage nach Gewalt im 
alten Israel und im Alten Testament eine 
besondere Bedeutung. 

Wie gesagt, die Diskussion läuft heut­
zutage unter dem Stichwort "Monotheis­
mus". Assmann hat, wohl weil er von Fach­
leuten genau bei dieser Kennzeichnung 
recht massiven Widerspruch erhalten hat, 
in seinem neuesten Buch einen anderen, 
von ihm ebenfalls schon eingeführten 
Ausdruck ins Zentrum geschoben: "Die 
mosaische Unterscheidung" - er meint die 
Unterscheidung von wahrer und falscher 
Religion. 11 Doch es geht ihm weiter um 
die Monotheismen, auch wenn sie viel­
leicht nur in seltenen "monotheistischen 
Momenten" zur historischen Wirklichkeit 
wurden, wie er ebenfalls neuerdings 
meint. I ' So will auch ich mich daran hal­
ten, wohl wissend, wie unsachgemäß das 
ist. Wenn ich dabei streng im Bereich des 
Alten Testaments verbleibe, kann ich das 
Hauptinteresse Assmans, nämlich die spä­
tere geschichtliche Entwicklung der Ge­
dächtnisfigur "Mose", der in ihr sich er­
gebenden "Mosaischen Unterscheidung" 
und deren Bezug zur Gewalt natürlich 
kaum berühren. Nur ganz am Ende will 
ich kurz über das Alte Testament hinaus­
blicken. Was ist also in diesem Rahmen, 
ganz im Blick auf das Alte Testament, ge­
nauer die Frage? 

Alle Träume, dass es irgendwo eine 
Insel der Seligen gebe, wo Gewalt unbe­
kannt sei, haben sich als trügerisch erwie­
sen. Gewalt zeigt sich überall, wo Men­
schen leben. Die Frage ist also höchstens, 
wo sie anwächst und maßlos wird, und ob 
das mit Monotheismus zusammenhängt. 
Dann wäre es unsere Aufgabe, festzustel­
len, wo in der Geschichte die Gewalt an­
schwoll und maßlos wurde, und anschlie­
ßend zu klären, ob zur gleichen Zeit der 
Monotheismus aufkam oder dominierte. 
Das sind Faktenfragen. Zeigt sich ein sol­
cher zeitlicher Zusammenhang, dann 
könnte man weiter fragen, ob auch ein ur­
sächlicher Zusammenhang besteht. Das 
ganze wäre eine Aufgabe für den Histori­
ker. Ihr stellt sich der erste Teil dieser Aus­
führungen. 

1. 	 Die historische Frage nach 
Monotheismus und Gewalt im 
alten Israel 

Einen Historiker, der sich mit einem 
solchen Programm dem alten Israel zu­
wendet, kann nur die helle Verzweiflung 
packen. Vor allem angesichts der jüngsten 
Entwicklungen in der Erforschung der Ge­
schichte Israels. Das gilt von der Geschich­
te von Israels Monotheismus ebenso wie 
von der Geschichte der Gewaltanfälligkeit 
in Israel. Potenziert gilt es von der Mög­
lichkeit, beides aufeinander zu beziehen. 

1.1 	 Zum Monotheismus 

Seit langem wissen wir, dass es einen 
theoretischen Monotheismus frühestens 
in Spätschichten des Deuteronomiums 

II Vgl. Assmann, Mosaische Unterscheidung (s. Anm. 5), 12f. 
12 Ebd. SOff. 



15 Lohfhink/Gewalt und Monotheismus

und bei DeuterojesaJja g1ibt, also Zur Zeit NıSsSE ausgegraben eiwa Inschriften, die
des babylonıschen Exıls." Selbst Deutero- Vo  - „JHWH und seiner Aschera”“ sprechen,
jesaja arbeitet noch ımnıt Hılfe polytheist1- also auch VOnNn einer göttlichen Gemahlıin
scher Vorstellungen. Die (‚Ötter werden dazu Göttinnenfiguren, deren Fundorte
aufgerufen, VOT einer Von kosmischem verteilt sind, dass viele Historiker sıch fra-
Gericht Z erscheinen. Sıe kommen nıch SCN3h, ob die Verehrung anderer (‚Ötter 1n
Also gibt s1e nicht der Könıgszeıt wirklich als Glaubensabta

Theoretischen Monotheismus kennt galt oder nıcht doch der Normalfall WAar.

Israel MNUuUTr 1ın den etzten Jahrhunderten Hatte [Nal nıcht eher nebeneinander Fa-
VOTr C’hristus [DDavaoar die ınge miliengötter, Ortsgottheiten, und chließ-
ders. Aus den vielen (‚öttern Wrlr NUr eın lıch den einen Nationalgott? Das ware als
einziger der (‚Ott Israels. Nur er wurde VeT- (yanzes nıcht Monotheismus, sondern eine
ehrt In dıesem Sınne War auch Vor dem übliche Gestalt des Polytheismus. atur-
Monotheismus schon der eine (‚ott Eın ıch hätte sich das Bild angsam verändert.
Vergleich macht vielleicht deutlich, wWwWas in Zur Z eıt Jesu gab etwas nıiıcht mehr.
der relig1ösen Erfahrung VOT sıch ging Es Ob diese Interpretation der Befunde
gibt viele Frauen in der AN Aber wWwenn In trifft, 1st umstritten. ch selbst waäre eher
eiınem Jungen Mann die 1€'| aufflammt, ZUTÜGC  en Aber miıt historischen Miıt-
wird plötzlich eine einzIge Frau seiner teln ist S1PE nıcht ausschließbar.
FEinen. In ihr versammelt sıch Für ıhn alles Nun hatte das nachexilische Juden-
(vgl. HIid 6,8f) Um ging 65 In [S- tum, VON einıgen Makkabäerjahrzehnten
rael. Nıicht uUum Götter-Abzählübungen. 50 abgesehen, nıcht viel Gelegenheit, beson-
sind wir ratlos. Sollen Wır ASCIC rage ders gewalttätig aufzutreten. Die rage
nach der Gewalt auch schon an diese In nach der Gewalt Imussen wır VOT allem
einen polytheistischen enkrahmen ein- die Königszeıt stellen, als Israe] und uda
gebettete Eingottverehrung stellen? selbständige Natıonen Sollte da-

Doch weliıter. UrCc die erzahlenden mals das (Gewaltbarometer UNproporti0-
Bücher des en Testaments zieht sıch die nmıert gestiegen se1n, dann |ässt siıch das
Nachricht, dass taktisch immer wıieder A1ll- 4lso keineswegs einfach daraus ableıiten.
dere (‚Ötter verehrt wurden. sraels (‚eset- dass die eligion monotheistisch gEWESECH
s verbieten 05 Die Geschichtsbücher C1- ware. Sie Wäar 0S nıcht Doch selbst WE

zählen, WwWas wirklich WAärT. Die Propheten Nach den Elya-Legenden hat nıcht UTr der
reden dagegen A, Die ıbel betrachtet O Prophet iJa die Propheten Baals und der
als Glaubensabfall Aber versteht INa  — Aschera töten lassen vorher schon

„Israel” die ganze Bevölkerung, dann alle Propheten des (‚ottes sraels 1Im Na-
1U8S5S InNan agen, ob das taktısche Israel InenNn des (‚Ottes Baal getotet worden, Nur

nıcht um yroßen Teil und ange eıt hin- ıJa war übriggeblieben Kön 18—19
durch IM normalen Sınn des Wortes Gewalttätigkeit 1m aum des Religiösen
polytheistisch BEWESECN sel Ja historısch oder AUT Legende WIr

Und noch einen chritt weıter. Die Ar- wIssen ON  7 nıcht richtig Doch gewalttätiger
chäologie hat polytheistisch redende Zeug- Monotheismus 3  mm Gegenüber ] toleranz-

| 4 Zum Monotheismus In Israe] vgl Georg Braulık, „Monotheismus, {{I1 Biblisch-theologisch,
Altes Testament“”, in LTIhK Bd JE 424—426 (Lıteratur),

152 Lohfink/Gewalt und Monotheismus 

und bei Deuterojesaja gibt, also zur Zeit 
des babylonischen Exils.13 Selbst Deutero­
jesaja arbeitet noch mit Hilfe polytheisti­
scher Vorstellungen. Die Götter werden 
aufgerufen, vor einer Art von kosmischem 
Gericht zu erscheinen. Sie kommen nicht. 
Also gibt es sie nicht. 

Theoretischen Monotheismus kennt 
Israel nur in den letzten Jahrhunderten 
vor Christus. Davor waren die Dinge an­
ders. Aus den vielen Göttern war nur ein 
einziger der Gott Israels. Nur er wurde ver­
ehrt. In diesem Sinne war er auch vor dem 
Monotheismus schon der eine Gott. Ein 
Vergleich macht vielleicht deutlich, was in 
der religiösen Erfahrung vor sich ging: Es 
gibt viele Frauen in der Welt. Aber wenn in 
einem jungen Mann die Liebe aufflammt, 
wird plötzlich eine einzige Frau zu seiner 
Einen. In ihr versammelt sich für ihn alles 
(vgl. Hld 6,8f). Um so etwas ging es in Is­
rael. Nicht um Götter-Abzählübungen. So 
sind wir ratlos. Sollen wir unsere Frage 
nach der Gewalt auch schon an diese in 
einen polytheistischen Denkrahmen ein­
gebettete Eingottverehrung stellen? 

Doch weiter. Durch die erzählenden 
Bücher des Alten Testaments zieht sich die 
Nachricht, dass faktisch immer wieder an­
dere Götter verehrt wurden. Israels Geset­
ze verbieten es. Die Geschichtsbücher er­
zählen, was wirklich war. Die Propheten 
reden dagegen an. Die Bibel betrachtet es 
als Glaubensabfall. Aber versteht man 
unter "Israel" die ganze Bevölkerung, dann 
muss man fragen, ob das faktische Israel 
nicht zum großen Teil und lange Zeit hin­
durch sogar im normalen Sinn des Wortes 
polytheistisch gewesen sei. 

Und noch einen Schritt weiter. Die Ar­

chäologie hat polytheistisch redende Zeug­

nisse ausgegraben - etwa Inschriften, die 
von "JHWH und seiner Aschera" sprechen, 
also auch von einer göttlichen Gemahlin -, 
dazu Göttinnenfiguren, deren Fundorte so 
verteilt sind, dass viele Historiker sich fra­
gen, ob die Verehrung anderer Götter in 
der Königszeit wirklich als Glaubensabfall 
galt oder nicht doch der Normalfall war. 
Hatte man nicht eher nebeneinander Fa­
miliengötter, Ortsgottheiten, und schließ­
lich den einen Nationalgott? Das wäre als 
Ganzes nicht Monotheismus, sondern eine 
übliche Gestalt des Polytheismus. Natür­
lich hätte sich das Bild langsam verändert. 
Zur Zeit Jesu gab es so etwas nicht mehr. 
Ob diese Interpretation der Befunde zu­
trifft, ist umstritten. Ich selbst wäre eher 
zurückhaltend. Aber mit historischen Mit­
teln ist sie nicht ausschließbar. 

Nun hatte das nachexilische Juden­
tum, von einigen Makkabäerjahrzehnten 
abgesehen, nicht viel Gelegenheit, beson­
ders gewalttätig aufzutreten. Die Frage 
nach der Gewalt müssen wir vor allem an 
die Königszeit stellen, als Israel und Juda 
selbständige Nationen waren. Sollte da­
mals das Gewaltbarometer unproportio­
niert gestiegen sein, dann lässt sich das 
also keineswegs einfach daraus ableiten, 
dass die Religion monotheistisch gewesen 
wäre. Sie war es nicht. Doch selbst wenn: 
Nach den Elija-Legenden hat nicht nur der 
Prophet Elija die Propheten Baals und der 
Aschera töten lassen - vorher schon waren 
alle Propheten des Gottes Israels im Na­
men des Gottes Baal getötet worden, nur 
Elija war übriggeblieben (l Kön 18-19). 
Gewalttätigkeit im Raum des Religiösen ­
ja. Ob historisch oder nur Legende - wir 
wissen es nicht richtig. Doch gewalttätiger 
Monotheismus im Gegenüber zu toleranz­

13 Zum Monotheismus in Israel vgl. Georg Braulik, "Monotheismus, III . Biblisch-theologisch, 
1. Altes Testament", in: LThK" Bd. 7 (1998),424-426 (Literatur). 



Lohünk/Gewalt und Monotheismus 153

beseeltem Polytheismus mıt Sıcherheit sraels Die Inschrift des Moabiterkönigs
nıichtGerrscht allseits in diesen Le- Mescha AUS dem Jahrhundert nthält die

Notiz, dass Mescha die israelitische Stadtgenden.
Nebo eroberte und die 7000 Menschen

Z ur Gewalt zahlende Bevölkerung als Cherem für sel-
Nen (‚ott Aschtar-Kamosch ausrottete. '

Und damit ZUTF anderen Seıte, ZUr Ge- Also auch wieder eın Iyp VOInN Gewalttätig-
keıt, den eInNeMm breiteren ulturbe-walt.'“ [J)a gibt 6S ebentalls Überraschun-

SCn Ich nehme eın eıspiel, das immer reich zuoördnen MUSS, nıcht spezifisch der
wieder als Paradeftfall für die Gewalttätig- Religion Israels, erst recht nicht einem ın
keıt Israels angeführt wird, die Vernich- dieser ericode noch nar nıcht EX1S-
tung der BaNnzen Stadtbevölkerung nach tierenden „Monotheismus“”“.
der Eroberung eines (Irtes Daran, dass ZUrTr Doch Jetzt kommt CS Nır auf
archaıischen Kriegsführung che Ausrottung anderes Für den Historiker Ist eine
der Bevölkerung einerT eroberten zeitgenössısche NSCHTAT, die IT1a unter

ehören konnte, und ZWäaTr als elobte Op- der Erde gefunden hat, eıne viel zuverläs-
fergabe A die eigene Gottheıit,' besteht sıgere ue als eiıne Erzählung ın eINeM
hıstorisch kein Zweifel. Auch e (Jerma- biblischen Buch, die der hıterarıschen (z3at-
nNen kannten das. In der Bibel Ian tung nach ange Nur als Sage Uum£gıng, erst
das Cherem Die Übersetzungen 5D  - Jahrhunderte nach den Ereignissen nıe-
chen melstens VOo „Bann“, die Einheits- dergeschrieben un UuNnSs ANUur noch Späa-
übersetzung sagt „Vernichtungsweihe”, lıterarıschen Darstellungen erhalten
Die Bıbel rzählt VOo Cherem VOoOr em ist Legt Ian diese Ma(i(istäbe d dann lässt
bei der Eroberung des verheißenen Landes sıch über dıe Praxıs des Cherem
Urc Mose un Josua ( Deuteronomium Während Wır über die Vernichtungsweihe

einer israelitiıschen durch einen Moa-1— 3 und Josua) allerdings in Texten, die
erst e1n halbes Jahrtausen später redigiert biterkönig ım Jahrhundert historische
wurden und eutlıc etwas wıe egen- Sicherheit aben, besitzen wır über 1STae-

lıtischen Cherem nıchtisraelitischenpropaganda die Massıve assyrische
Terrordrohung darstellen.' Was hıer wıch- tädten urc Israel bei sraels historisch
t1g ıst Der Cherem War kein Spezifikum durchaus zweitelhafter „Landeserobe-

Als Verzeichnis bibelwissenschaftlicher Literatur hıs 983 vel Narbert Lohfink, Literaturver-
zeichnıs, Gewalt und Gewaltlosigkeit I Alten Jlestament (Hg Norbert Lohfink |Quaestiones
Disputatae 96|, Freiburg Ka

üa Zum ursprünglichen Optercharakter des Cherem vgl neuerdimmgs VOr allem Susan Niditch, War
ın the Hebrew Bıble Study in the Ethics af Violence. New Y  }  (8)  rk 9923

17
Vgl hierzu Norbert Lohfink, Art hrm (THWAT 1I1), 192—213
Vgl Norbert Lohfink, Krıeg und aa!‘ iIm alten Israel (Beıträge Zur Friedensethik 14:; Barsbüttel:
Nstitut für Theologıe und Frieden, |4—17; ders., Landeroberung un Heimkehr. Her-
meneutisches Zu heutigen Umgang mıt dem Josuabuch, Jahrbuc Hir biblısche Theologie
1997),; Y FernertT org Braulık, Die Völkervernichtung urn dıe Rückkehr Israels 1Ns Ver-
heissungsland: Hermeneutische Bemerkungen zu Buch Deuteronomium. ın Lust/M. Ver-
VE: (Hg.), Deuteronomy and Deuteronomic Literature. Festschrift ( H Brekeimans

133); Leuven1997,J
| Mescha-Inschrift. 17

153 LohfinkJGewalt und Monotheismus 

beseeltem Polytheismus - mit Sicherheit 
nicht. Gewalt herrscht allseits in diesen Le­
genden. 

1.2 Zur Gewalt 

Und damit zur anderen Seite, zur Ge­
walt. '4 Da gibt es ebenfalls überraschun­
gen. Ich nehme ein Beispiel, das immer 
wieder als Paradefall für die Gewalttätig­
keit Israels angeführt wird, die Vernich­
tung der ganzen Stadtbevölkerung nach 
der Eroberung eines Ortes. Daran, dass zur 
archaischen Kriegsführung die Ausrottung 
der Bevölkerung einer eroberten Stadt 
gehören konnte, und zwar als gelobte Op­
fergabe an die eigene Gottheit," besteht 
historisch kein Zweifel. Auch die Germa­
nen kannten das. In der Bibel nennt man 
das Cherem. '6 Die Übersetzungen spre­
chen meistens vom "Bann", die Einheits­
übersetzung sagt "Vernichtungsweihe". 
Die Bibel erzählt vom Cherem vor allem 
bei der Eroberung des verheißenen Landes 
durch Mose und Josua (Deuteronomium 
1-3 und Josua) - allerdings in Texten, die 
erst ein halbes Jahrtausend später redigiert 
wurden und deutlich so etwas wie Gegen­
propaganda gegen die massive assyrische 
Terrordrohung darstellen." Was hier wich­
tig ist: Der Cherem war kein Spezifikum 

Israels. Die Inschrift des Moabiterkönigs 
Mescha aus dem 9. Jahrhundert enthält die 
Notiz, dass Mescha die israelitische Stadt 
Nebo eroberte und die 7000 Menschen 
zählende Bevölkerung als Cherem für sei­
nen Gott Aschtar-Kamosch ausrottete.'· 
Also auch wieder ein Typ von Gewalttätig­
keit, den man einem breiteren Kulturbe­
reich zuordnen muss, nicht spezifisch der 
Religion Israels, erst recht nicht einem in 
dieser Periode noch gar nicht exis­
tierenden "Monotheismus". 

Doch jetzt kommt es mir auf etwas 
anderes an: Für den Historiker ist eine 
zeitgenössische Inschrift, die man unter 
der Erde gefunden hat, eine viel zuverläs­
sigere Quelle als eine Erzählung in einem 
biblischen Buch, die der literarischen Gat­
tung nach lange nur als Sage umging, erst 
Jahrhunderte nach den Ereignissen nie­
dergeschrieben und uns nur in noch spä­
teren literarischen Darstellungen erhalten 
ist. Legt man diese Maßstäbe an, dann lässt 
sich über die Praxis des Cherem sagen: 
Während wir über die Vernichtungsweihe 
einer israelitischen Stadt durch einen Moa­
biterkönig im 9. Jahrhundert historische 
Sicherheit haben, besitzen wir über israe­
litischen Cherem an nichtisraelitischen 
Städten durch Israel bei Israels historisch 
durchaus zweifelhafter "Landeserobe­

14 	 Als Verzeichnis bibelwissenschaftlicher Literatur bis 1983 vgl. Norbert Lohfink, Literaturver­
zeichnis, Gewalt und Gewaltlosigkeit im Alten Testament (Hg. v. Norbert Lohfink [Quaestiones 
Disputatae 96], Freiburg 1983). 

15 	 Zum ursprünglichen Opfercharakter des Cherem vgl. neuerdings vor allem Susan Niditch, War 
in the Hebrew Bible. A Study in the Ethics ofViolence, New York 1993. 

16 	 Vgl. hierzu Norbert Lohfink, Art. I)rm (ThWAT III), 192-213. 
17 	 Vgl. Norbert Lohfink, Krieg und Staat im alten Israel (Beiträge zur Friedensethik 14; Barsbüttel: 

Institut für Theologie und Frieden, 1992 ), 14-17; ders., Landeroberung und Heimkehr. Her­
meneutisches zum heutigen Umgang mit dem Josuabuch, Jahrbuch für biblische Theologie 12 
(1997) , 3-24. Ferner Georg Braulik, Die Völkervernichtung und die Rückkehr Israels ins Ver­
heissungsland: Hermeneutische Bemerkungen zum Buch Deuteronomium, in: ]. Lust/M. Ver­
venne (Hg.), Deuteronomy and Deuteronomic Literature. Festschrift C. H. W. Brekelmans 
(BEThL 133); Leuvenl997, 3-38. 

18 	 Mescha-Inschrift, Z. 17. 



154 Lohfin  ewalt und Monotheismus

rung‘ ZWäaTlr eine €e1 VON biblischen Aus- mächtıg und kontamiınös s1e in der An-
SdApcCI, doch praktisch gibt 05 bei jeder Von tike auch WAar. Doch gab auch das Ge-
ihnen diesen oder jenen Grund, der genteil: dass Inan sıch der Gewalt brüstete.
Historizität zweifeln.'? Das heifßt nıcht, Das War eine großimperiale Technik Miıt
ass Israel in er eıt nıcht auch den Terrorpropaganda demoralisıierte INan die
Cherem praktiziert hätte  s Wieso väbe 05 Nachbarvölker. Das tat VOT allem das ANeuU-

solche Erinnerungen‘ Wieso hätte assyrısche Grofßreich mit seinen erschre-
die Vorstellung ıs in späte Prophe- kenden Königsinschriften und Palast-

noch lıterarischen chatten Be- rehefs. Es hat sıch den unterworftenen Völ-
worfen? Aber irgendetwas Präzises kann kern und denen. die Ian noch unterwer-
der Hıstoriker dazu nıcht Wıe kann ten wollte, als möglıchst gewalttätig präa-
INan jedoch angesichts einer olchen FEr- sentiert oft bis ZUur Verdeckung der
kenntnislage die ese aufstellen, einer wesentlich behutsameren wirklichen poli-
bestimmten Zeıt habe die Gewaltbereit- tischen Praxıs.“' Eıine drıtte Möglichkeit ıst
schaft oder abgenommen? Do: das die, welche ıch ın den Schriften sraels
ware die Voraussetzung für eine Behaup- finden glaube. In ihnen wird eine (Gesell-
Lung, der ıIn Israel entstandene Monotheis- schaft sensibe für die Gewalt. S1ie nımmt

die Wirklichkeit allmählich IICH wahr undITNUS habe mehr Gewalttätigkeit produziert
als jeder Polytheismus, spricht anders darüber.

Aufßerdem kommt noch ande- Das ıst der Anfang eıner Auseimander-
Tes erschwerend hinzu. Es ıst die Verdrän- setzung mıt der Gewalt, eın Gegenspiel
KUNg der Gewalt. Vor em ene Girard der bisherigen Technik, sıe verdrängen
hat ezeıgt, in welchem Ausmais zumın- oder auf Sündenböcke proJizieren, oder
dest die archaischen Kulturen verstan- der anderen, die Drohung mıt der Ge-
den, über die Gewalt den Schleier des walt als politisches Mıttel einzusetzen. Die
Schweigens legen oder die bitteren Fak- Aufdeckung der Gewaltvorgänge und (Ge-
ten UTFr ganz verändert und verschönt 1In- waltstrukturen bewirkt (UN aber, ass die
direkt, VOT allem 1ın en, Zur Sprache CNrıften sraels mehr als alle anderen |1-

bringen.“” terarischen er der damalıgen Welt VONn

Um das eın weniıg dıfferenzieren: Tod und Blut erfüllt sınd. Da auch uNsSs

Ich würde für uUNsSCICI) Bereich dreiı Mög- heute er Änderungen, die INZWI-
lichkeiten des Redens über die Gewalt cschen ıIn UNnNseTeTr gesellschaftlichen ahr-
terscheiden. Die eINE, normale, Ist eben die nehmung stattgefunden aben in UNSEC-

Verdrängung. er erfahren WIT AauSs der cr Tiefe durchaus noch dıe alten gewalt-
antiken Literatur wenig VONn der Gewalt, verdeckenden Mechanismen teuern, kön-

Neben cdiesen Befund könnte Nan och einen anderen stellen: Für die beginnende Eisenzeit, in
der Ine gewaltsame Landeseroberung Israels Nzusetzen wAäre, haben sıch bei Ausgrabungen
bisher noch keinerlei „kanaanäısche” puren Von Massenmorden gezeıgt. Wohl ber tanrıd sıch

Westhang des Tells der Vo  - den (polytheistischen) Assyrern ZUT eıt Hiskıas eroberten und
zerstäörten judäischen Stadt Lakısch eın Massengrab, in dem twa 15  S bei der Eroberung g.
tOlete judäische Einwohner der Stadt verscharrt

M} 50 schon In seinem grundlegenden Werk: Rene Girard, violence ei le sacre, Parıs 972
Für Überblick und [ıteratur vgl Eckart {tO, Krıeg und Frieden ın der Hebräischen ıbel und
Im Alten (Orient. Aspekte für ıne Friedensordnung In der Moderne ( Theologie und Frieden
8)) Stuttgart 1999, 37—-75

154 Lohfink/Gewalt und Monotheismus 

rung" zwar eine Reihe von biblischen Aus­
sagen, doch praktisch gibt es bei jeder von 
ihnen diesen oder jenen Grund, an der 
Historizität zu zweifeln. " Das heißt nicht, 
dass Israel in früher Zeit nicht auch den 
Cherem praktiziert hätte. Wieso gäbe es 
sonst solche Erinnerungen? Wieso hätte 
die Vorstellung sonst bis in späte Prophe­
tentexte noch literarischen Schatten ge­
worfen? Aber irgendetwas Präzises kann 
der Historiker dazu nicht sagen. Wie kann 
man jedoch angesichts einer solchen Er­
kenntnislage die These aufstellen, zu einer 
bestimmten Zeit habe die Gewaltbereit­
schaft zu- oder abgenommen? Doch das 
wäre die Voraussetzung für eine Behaup­
tung, der in Israel entstandene Monotheis­
mus habe mehr Gewalttätigkeit produziert 
als jeder Polytheismus. 

Außerdem kommt noch etwas ande­
res erschwerend hinzu. Es ist die Verdrän­
gung der Gewalt. Vor allem Rene Girard 
hat gezeigt, in welchem Ausmaß zumin­
dest die archaischen Kulturen es verstan­
den, über die Gewalt den Schleier des 
Schweigens zu legen oder die bitteren Fak­
ten nur ganz verändert und verschönt in­
direkt, vor allem in Mythen, zur Sprache 
zu bringen.'o 

Um das ein wenig zu differenzieren: 
Ich würde für unseren Bereich drei Mög­
lichkeiten des Redens über die Gewalt un­
terscheiden. Die eine, normale, ist eben die 
Verdrängung. Daher erfahren wir aus der 
antiken Literatur so wenig von der Gewalt, 

so mächtig und kontaminös sie in der An­
tike auch war. Doch es gab auch das Ge­
genteil: dass man sich der Gewalt brüstete. 
Das war eine großimperiale Technik. Mit 
Terrorpropaganda demoralisierte man die 
Nachbarvölker. Das tat vor allem das neu­
assyrische Großreich mit seinen erschre­
ckenden Königsinschriften und Palast­
reliefs. Es hat sich den unterworfenen Völ­
kern und denen, die man noch unterwer­
fen wollte, als möglichst gewalttätig prä­
sentiert - oft bis zur Verdeckung der 
wesentlich behutsameren wirklichen poli­
tischen Praxis." Eine dritte Möglichkeit ist 
die, welche ich in den Schriften Israels zu 
finden glaube. In ihnen wird eine Gesell­
schaft sensibel für die Gewalt. Sie nimmt 
die Wirklichkeit allmählich neu wahr und 
spricht anders darüber. 

Das ist der Anfang einer Auseinander­
setzung mit der Gewalt, ein Gegenspiel zu 
der bisherigen Technik, sie zu verdrängen 
oder auf Sündenböcke zu projizieren, oder 
zu der anderen, die Drohung mit der Ge­
walt als politisches Mittel einzusetzen. Die 
Aufdeckung der Gewaltvorgänge und Ge­
waltstrukturen bewirkt nun aber, dass die 
Schriften Israels mehr als alle anderen li­
terarischen Werke der damaligen Welt von 
Tod und Blut erfüllt sind. Da auch uns 
heute - trotz aller Änderungen, die inzwi­
schen in unserer gesellschaftlichen Wahr­
nehmung stattgefunden haben - in unse­
rer Tiefe durchaus noch die alten gewalt­
verdeckenden Mechanismen steuern, kön­

19 	 Neben diesen Befund könnte man noch einen anderen stellen: Für die beginnende Eisenzeit, in 
der eine gewaltsame Landeseroberung Israels anzusetzen wäre, haben sich bei Ausgrabungen 
bisher noch keinerlei "kanaanäische" Spuren von Massenmorden gezeigt. Wohl aber fand sich 
am Westhang des Teils der von den (polytheistischen) Assyrern zur Zeit Hiskias eroberten und 
zerstörten judäischen Stadt Lakisch ein Massengrab, in dem etwa 1500 bei der Eroberung ge­
tötete judäische Einwohner der Stadt verscharrt waren. 

20 	 So schon in seinem grundlegenden Werk: Rene Girard, La violence et le sacre, Paris 1972. 
2 1 	 Für Überblick und Literatur vgl. Eckart Otto, Krieg und Frieden in der Hebräischen Bibel und 

im Alten Orient. Aspekte für eine Friedensordnung in der Moderne (Theologie und Frieden 
18), Stuttgart 1999,37-75. 



Lohfin)|  ewalt und Monotheismus 155

nNeMN WIr gerade dort,;, die Gewalt 7zum geschah, Israel 1st erst 1ın eiınem langen
ersten Mal in der Geschichte wirklich auf- Prozess ZU[C Erkenntnis der (zewalt gekom-
gedeckt wird. den irrıgen FEindruck gewi1n- [MEN, und 6S ISt auch immer wıieder ın die
NECT], 05 handle sıch e1ne besonders pC- Welt der Gewalt zurückgefallen. Vor allem
waltbesessene eligion. Agypten und Assur mıiıt ihren erTt-

das [11US5S der Historiker 1Im Hın- schafts-Ideologien haben immer wıeder
terkopf aben, wenn CT beim alten Israel verblendet Doach deren Ideologien
nach einem besonderen Zusammenhang polytheistisch fundiert. Jan Assmann pra-
zwıschen einem Höhepunkt der ewalt- sentiert UNs Agypten geradezu als den
geschichte un dem Aufkommen des Mo- Mustertall des Po.  eismMus, dessen Auf-
notheismus sucht Er wiırd keine Antwort gipfelung PeT dann Kosmotheismus nennt.
finden Nichts spricht ın der Geschichte [S- Der HDNEUE Versuch des finnischen SYT10-
raels DOSILV für eiınen besonderen Zusam- ogen S1MMO Parpola, ın der assyrischen
menhang zwischen dem Aufkommen des Reichsreligion eine 1Ur polytheistisch VOCI -

Monotheismus und einer sıch steigernden brämte frühe Form der (maosıs sehen,
Neigung ZUrr Gewalt hat bei seinen Fachkollegen DUr ungläubi-

Wenn [a ennoch etwas 9CS Kopfschütteln hervorgeruten.“ In dem
versucht, kommt eher das Gegenteil he- MaiSß, wıe das Verhältnis sraels seinem
Taus Der alte (Orıient wWwWar voll VOT Gewalt (Jo0tt dıe Gestalt des Monotheismus
srael, eines dieser kleinen Völker auf der nımmt, wächst dort eher auch eine NCeCUEC

schmalen Brücke zwischen dem Kaoaloss Sicht der menschlichen Gewalt
Agypten und den Machtblöcken Mesopo-
amıens, Wäarlr fast immer bei den Opfern, 1.3 Von der Faktenfrage ZUr

nıcht bei den Jätern. Seine Städte wurden „kanonischen” rage
ımmer wieder zersStOrt, seiıne Menschen CI-

schlagen, ausgepeitscht, enthäutet, gC- Was bleibt uns, wenn bei der rage
nach Monotheismus und Gewalt, wıepfählt, deportiert, als Sklaven verkauft

Das Volk wurde ausgepresst mıt harten SIE heute gestellt werden pflegt, zumın-
Steuern und Tributen. Wenn Or wahr ıst, dest für das alte Israel die erwartete Ant-
ass die Gewalt den Optfern ansıchtig ort ausbleiben will? ann [an dann
werden kann, nıcht den Tätern, dann vielleicht auf einer anderen ene weıter-
brauchen wır Uuns nicht wundern, WEnl fragen, wWO IDan sıch nicht m Dschungel

ın der Bıbel Israels die Gewalt zu der historischen Ungewissheıiten verlieren
zentralen ema wurde. Aber nıcht, weil MUuSS* Assmann schlägt Ja einen anderen
Israel gewalttätiger ware als Historiker-Weg ein: Er Jässt die histori-
ere Völker. schen Fragen der biblischen Zeıt offen

Man [1USS dabei nıchts VO dem be- und iragt nach der späteren Wirkungsge-
schönigen, was auch ın Israel (Gewalttat schichte. [Das i nıcht alsch, ıst MNOT-

7 V: VOTr allem auch Jan Assmannm, Moses (s. [Dazu Klaus Koch, Monotheismus alc
Sündenbock?, ın: hLZ. 124 1999), 873884

23 Simo Parpola, Assyrian Prophecies (State Archives of AssyrIa 9), Helsinkı: 1997,N
vgl Manfred Weıppert, ‚König, uürchte dich nicht!‘ Assyrıische Prophetie ım Jahrhundert

ıIn Orjentalija (2002), 15 Ort 4‘ Anm l ' 1Ste älterer Veröffentlichungen 07

Parpola Zzum ema

155 LohfinkiGewalt und Monotheismus 

nen wir gerade dort, wo die Gewalt zum 
ersten Mal in der Geschichte wirklich auf­
gedeckt wird, den irrigen Eindruck gewin­
nen, es handle sich um eine besonders ge­
waltbesessene Religion. 

All das muss der Historiker im Hin­
terkopf haben, wenn er beim alten Israel 
nach einem besonderen Zusammenhang 
zwischen einem Höhepunkt der Gewalt­
geschichte und dem Aufkommen des Mo­
notheismus sucht. Er wird keine Antwort 
finden. Nichts spricht in der Geschichte Is­
raels positiv für einen besonderen Zusam­
menhang zwischen dem Aufkommen des 
Monotheismus und einer sich steigernden 
Neigung zur Gewalt. 

Wenn man dennoch etwas zu sagen 
versucht, kommt eher das Gegenteil he­
raus. Der alte Orient war voll von Gewalt. 
Israel, eines dieser kleinen Völker auf der 
schmalen Brücke zwischen dem Koloss 
Ägypten und den Machtblöcken Mesopo­
tamiens, war fast immer bei den Opfern, 
nicht bei den Tätern. Seine Städte wurden 
immer wieder zerstört, seine Menschen er­
schlagen, ausgepeitscht, enthäutet, ge­
pfählt, deportiert, als Sklaven verkauft. 
Das Volk wurde ausgepresst mit harten 
Steuern und Tributen. Wenn es wahr ist, 
dass die Gewalt nur den Opfern ansichtig 
werden kann, nicht den Tätern, dann 
brauchen wir uns nicht zu wundern, wenn 
genau in der Bibel Israels die Gewalt zum 
zentralen Thema wurde. Aber nicht, weil 
Israel gewalttätiger gewesen wäre als an­
dere Völker. 

Man muss dabei nichts von dem be­
schönigen, was auch in Israel an Gewalttat 

geschah. Israel ist erst in einem langen 
Prozess zur Erkenntnis der Gewalt gekom­
men, und es ist auch immer wieder in die 
Welt der Gewalt zurückgefallen. Vor allem 
Ägypten und Assur mit ihren Weltherr­
schafts-Ideologien haben es immer wieder 
verblendet. Doch deren Ideologien waren 
polytheistisch fundiert. Jan Assmann prä­
sentiert uns Ägypten geradezu als den 
Musterfall des Polytheismus, dessen Auf­
gipfelung er dann Kosmotheismus nennt. 22 

Der neue Versuch des finnischen Assyrio­
logen Simo Parpola, in der assyrischen 
Reichsreligion eine nur polytheistisch ver­
brämte frühe Form der Gnosis zu sehen, 
hat bei seinen Fachkollegen nur ungläubi­
ges Kopfschütteln hervorgerufen." In dem 
Maß, wie das Verhältnis Israels zu seinem 
Gott die Gestalt des Monotheismus an­
nimmt, wächst dort eher auch eine neue 
Sicht der menschlichen Gewalt. 

1.3 	Von der Faktenfrage zur 

"kanonischen" Frage 

Was bleibt uns, wenn bei der Frage 
nach Monotheismus und Gewalt, so wie 
sie heute gestellt zu werden pflegt, zumin­
dest für das alte Israel die erwartete Ant­
wort ausbleiben will? Kann man dann 
vielleicht auf einer anderen Ebene weiter­
fragen, wo man sich nicht im Dschungel 
der historischen Ungewissheiten verlieren 
muss? Assmann schlägt ja einen anderen 
Historiker-Weg ein: Er lässt die histori­
schen Fragen der biblischen Zeit offen 
und fragt nach der späteren Wirkungsge­
schichte. Das ist nicht falsch, ist sogar not­

22 	 Vgl. vor allem auch fan Assmann, Moses (s. o. Anm. 5). Dazu Klaus Koch, Monotheismus als 
Sündenbock?, in: ThLZ 124 (1999),873-884. 

23 	 Simo Parpola, Assyrian Prophecies (State Archives of Assyria 9) , Helsinki 1997, XVIII-XLIV; 
vgl. Manfred Weippert, ,König, fürchte dich nicht!' Assyrische Prophetie im 7. Jahrhundert 
v. Chr., in: Orientalia 71 (2002), 1-54. Dort 4, Anm. 18, Liste älterer Veröffentlichungen von 
Parpola zum Thema. 



156 Lohfink/Gewalt un Monotheismus

wendig. Ich bın auch der Meınung, dass grundsätzlichen Ablehnung der Gewalt
noch weıter gefragt werden kann. Ja, die Urc die Bıbel nıemals ausschließen, dass

innerhalhb des Judentums oder innerhalbeigentlichen Fragen, die dann auch die
Widerlager 7Ur Wirkungsgeschichte erst des Christentums die (Gewalt ıIm Lauf der
bilden können, stehen noach AU:  N Geschichte NCUu emporgetaucht 1st bei

Alle drei „moOonNnotheistischen“ Religio- Einzelnen, bei Gruppen, vielleicht bei
NCMN sind „Buchreligionen“”. Gerade Jan allem, Was in einer bestimmten Epoche
Assmann hat uns die Bedeutung des Ööftentlich als udentum oder Christentum
Schriftenkanons ın diesen Religionen Jeu auftritt. S1ie ıst C3, und ar mıiıt geschicht-
erschlossen.“ alten Israe] hatte der licher Wuch Aber das IT11US$S5 dann VvVon

Kanon der heiligen Bücher, „Altes einer Buchreligion, dıie die Gewalt
Testament“”, natürlich ersi am Ende des st, als Abfall VOITI eigenen Wesen beurteilt
Geschichtsraums, den WIr jetzt efragen, werden. Fs ist unde, und Judentum wIıe
se1ıne endgültige Gestalt, und War da erst Christentum kennen Ja durchaus die Um-
als solcher anerkannt. Aber seitdem ist das kehr und che Rückkehr zu rsprung. In
Alte Testament der Text, duri  . den sıch einem olchen kann Inman Im Namen
die [dentität des Judentums bestimmt (Jottes auftretende (Gewalt nıcht der Reli-
natürlich mıt der mündlichen g107, sondern Ur ıhren schlechten Vertre-
lora, die schützend umgıbt. Als der tern anlasten. Die Verdächtigung, mıt der

Teil der chrıisiliıchen hat das Alte wır UMNSs auseinandersetzen, geht aber nıcht
lestament für das Christentum ıne aNna- auf Vertreter des Monotheismus, sondern
loge Funktion, hıer natürlich ın der Wwel- auf die monotheistischen Reliıgionen
Einheit mıft dem Neuen Jestament. Wenn celbst in iıhrem inneren Ansatz. Da ist ım
WIr herausfinden, wWwIeEe das kanonische Alte alle sraels also der anon seiner heiligen
Testament als literarisches Aussagesystem Bücher zweiıtellos der rechte Adressat für
sıch Zur CW.: stellt unabhängıg VON al- UNSCTEC age
em, hıistorısch vorausliegt und lıtera- Allerdings ıst e1INEes beachten. Man
risch noch durchschimmert dann sınd INUSS heilıge Bücher lesen, WIıe SIE 1n
Wır mıiıt unserer rage vielleicht eher be!l ihrer Rezeptionsgemeinschaft selbst gele-

SC wurden un werden. Das Alte Testa-der richtigen Adresse.
SO fragen, hat auch einen anderen ment, einmal Zu Kanon geworden, ISt

Vorteil Wır dürfen Ja selbst ım Fall einer eshalb als Einheit lesen  ‚lfi Seine Bücher

Vgl zuletzt Jan Assmann, Fünf Stufen auf dem Wege Zzum Kanon. Tradıtion un Schriftkultur
ım frühen udentum und seiner Umwelt ( Münstersche Theologische Vorträge l Münster
999
Ich betone diesen Aspekt der „kanonischen“” l ektüre des Alten Jestaments. weil mMan natlir-
iıch uch anders lesen kann, celbst wenn 3an nıcht historisch-kritisch NnacC dem geschicht-
lıchen Gehalt oder ältesten Textstadien fragt Man annn die einzelnen Bücher für sıch nehmen,
Ja INan kann sıIe Je einzeln als eine Art Raritätensammlung behandeln, aus der mman sıch
ohne Beachtung des Kontexts einzelne Geschichten der Jexte herausgreift, Das geschieht,
WCNNn INan SCHAaU zusiecht, überall da, [an sich ZUr Legitimlerung eıgener Gewalttätigkeit
oder ZUT Anklage der monotheistischen Religionen ihrer Gewalttätigkeit auf isolierte
Finzeltexte erul Das gilt auch weıthıin Vo  — der Benutzung des Alten Testaments uUurc Ass-
mMannn Zu Recht, wenn Or ur die oft angewendete Methode des Bibelgebrauchs in der Ge-
dächtnisgeschichte schildert, in Fällen eıgener Argumentation vielleicht oft her Z Unrecht.

156 Lohfink/Gewalt und Monotheismus 

wendig. Ich bin auch der Meinung, dass 
noch weiter gefragt werden kann. Ja, die 
eigentlichen Fragen, die dann auch die 
Widerlager zur Wirkungsgeschichte erst 
bilden können, stehen noch aus. 

Alle drei "monotheistischen" Religio­
nen sind "Buchreligionen". Gerade Jan 
Assmann hat uns die Bedeutung des 
Schriftenkanons in diesen Religionen neu 
erschlossen." Im alten Israel hatte der 
Kanon der heiligen Bücher, unser "Altes 
Testament", natürlich erst am Ende des 
Geschichtsraums, den wir jetzt befragen, 
seine endgültige Gestalt, und er war da erst 
als solcher anerkannt. Aber seitdem ist das 
Alte Testament der Text, durch den sich 
die Identität des Judentums bestimmt ­
natürlich zusammen mit der mündlichen 
Tora, die es schützend umgibt. Als der 
erste Teil der christlichen Bibel hat das Alte 
Testament für das Christentum eine ana­
loge Funktion, hier natürlich in der Zwei­
Einheit mit dem Neuen Testament. Wenn 
wir herausfinden, wie das kanonische Alte 
Testament als literarisches Aussagesystem 
sich zur Gewalt stellt - unabhängig von al­
lem, was historisch vorausliegt und litera­
risch noch durchschimmert -, dann sind 
wir mit unserer Frage vielleicht eher bei 
der richtigen Adresse. 

So zu fragen, hat auch einen anderen 
Vorteil: Wir dürfen ja selbst im Fall einer 

grundsätzlichen Ablehnung der Gewalt 
durch die Bibel niemals ausschließen, dass 
innerhalb des Judentums oder innerhalb 
des Christentums die Gewalt im Lauf der 
Geschichte neu emporgetaucht ist - bei 
Einzelnen, bei Gruppen, vielleicht bei 
allem, was in einer bestimmten Epoche 
öffentlich als Judentum oder Christentum 
auftritt. Sie ist es, und zwar mit geschicht­
licher Wucht. Aber das muss dann von 
einer Buchreligion, die gegen die Gewalt 
ist, als Abfall vom eigenen Wesen beurteilt 
werden. Es ist Sünde, und Judentum wie 
Christentum kennen ja durchaus die Um­
kehr und die Rückkehr zum Ursprung. In 
einem solchen Falle kann man im Namen 
Gottes auftretende Gewalt nicht der Reli­
gion, sondern nur ihren schlechten Vertre­
tern anlasten. Die Verdächtigung, mit der 
wir uns auseinandersetzen, geht aber nicht 
auf Vertreter des Monotheismus, sondern 
auf die monotheistischen Religionen 
selbst in ihrem inneren Ansatz. Da ist im 
Falle Israels also der Kanon seiner heiligen 
Bücher zweifellos der rechte Adressat für 
unsere Anfrage. 

Allerdings ist eines zu beachten. Man 
muss heilige Bücher so lesen, wie sie in 
ihrer Rezeptionsgemeinschaft selbst gele­
sen wurden und werden. Das Alte Testa ­
ment, einmal zum Kanon geworden, ist 
deshalb als Einheit zu lesen.25 Seine Bücher 

24 	 Vgl. zuletzt fan Assmann, Fünf Stufen auf dem Wege zum Kanon. Tradition und Schriftkultur 
im frühen Judentum und seiner Umwelt (Münstersche Theologische Vorträge 1) , Münster 
1999. 

25 	 Ich betone diesen Aspekt der "kanonischen" Lektüre des Alten Testaments, weil man es natür­
lich auch anders lesen kann, selbst wenn man nicht historisch-kritisch nach dem geschicht­
lichen Gehalt oder ältesten Textstadien fragt. Man kann die einzelnen Bücher für sich nehmen, 
ja man kann sie sogar je einzeln als eine Art Raritätensammlung behandeln, aus der man sich 
ohne Beachtung des Kontexts einzelne Geschichten oder Texte herausgreift. Das geschieht, 
wenn man genau zusieht, überall da, wo man sich zur Legitimierung eigener Gewalttätigkeit 
oder zur Anklage der monotheistischen Religionen wegen ihrer Gewalttätigkeit auf isolierte 
Einzeltexte beruft. Das gilt auch weithin von der Benutzung des Alten Testaments durch Ass­
mann - zu Recht, wenn er nur die oft angewendete Methode des Bibelgebrauchs in der Ge­
dächtnisgeschichte schildert, in Fällen eigener Argumentation vielleicht oft eher zu Unrecht. 



Lohfink/Gewalt ınd onotheismus 157

selbst SsStammen us verschiedenen Epo- ben hıer die Fragen Vo  —- Krı und Frieden
chen und spiegeln verschiedene Weltsich- 1n der Bibel bewusst die Fragestel-
ten Als eile des Kanons wachsen s$1e Je- lung „Bibel und (Gewalt“ gebracht. Ich
doch ZUFTF FEinheit ZUSamMMCHN, treten 1ns hätte dieser Darstellung MUur bel einzel-
Gespräch miteinander und stimmen sıch unkten kleine exegetische Korrektu-
in ihren Aussagen aufeinander ab. Einer [CMmM anzubringen.“ Deshalb olge ich jetzt
solchen Art VONM ektüre des Alten Testa- 1m wesentlichen diesen Ausführungen.

möchte ıch mich Nun_n also Im Zwel-
ten Teil meıner Ausführungen zuwenden.“ 2.1 Bändigung der Gewalt urc

Auft dieser kanonischen ene Ist IS- jegitime Gewalt
raels Religion schlicht „monotheistisch“.
elbst die vielen Jexte, die noch AUS einem Entscheidende ganzmenschheıtliche
polytheistischen Koordinatensystem stamı- Aussagen ZUTF Gewalt tinden siıch In der
[NCMN, (ragen auf hre Weilse ZUuUr sıch durch bıblischen Urgeschichte. Die Landschaft
ziehenden monotheistischen esamtaus- dieser Urgeschichte ist gekennzeichnet
Sdpc bei Dıie rage ist also NUr, wıe dieser Vo menschlichen rang ZU Gewalttätig-
eindeutig monotheistische Schriftenkanon keit Er bıldet ıhr Hauptproblem, Halten
sıch ZUr (jewalt stellt WIr €e] fest: Urgeschichte stellt In Bil-

dern VOo Anfang das dar, wWwWäas immer und
überall der Fall 1st.

Der alttestamentliche anon en dem Misstrauen SCHCH Oftt
und die Gewalt eCNESIS hat die menschliche Ursünde

Anfang der (Jenesis einen zweıten As-
Natürlich karnın ch Nur gerade einıges pekt: die Zerstörung der zwischenmensch-

andeuten. Ich möchte eshalb darauf hin- ıchen Harmonie. Karın ermordet AUS Rı-
weIlserl, dass c katholischerseits eine NCUEC, valıtät seinen Bruder Abel (Genesis 4) Das

Urmodell der zwischenmenschlichen Sün-auch für Nıchtexegeten gul esbare kırch-
liche Außerung Zur Gewaltproblematik in de 1st also die (Gewalttat. Das Paradıes War

ın Eden („Wonne“” ); P  aın zieht 1Ins Landder ıbel gibt, N ıst der erste, biblische Teil
des Bischofsworts „Gerechter Fr der Nod („Unstete”): (Ort und Gegenort. 50
Deutschen Bischofskonferenz Vo 27 Sep- ändert Gewalt VOT Anfang al cdie Wıirk-
tember 2000 Die deutschen Bischöfe ha ıchkeı

In Zu meiner Auffassung der Dıiıfterenz VOTI historischer und theologischer Lektüre des Alten Tes-
aments vel Norber! Lohfink, Alttestamentliche Wissenschaft als Theologie? Thesen, in
Frank-Lothar OssJe Hg.) Wieviel Systematık erlaubt die Schrift? Auf der Suche nacC einer
gesamtbiblıschen Theologie (Quaestiones Dıisputatae 85), Freiburg 0O1, 13—47 Die „theolo-
gische Lektüre“ ıst iınsofern natürlıch uch wıeder „historisch”, als SIE  . das Textverständnis einer
bestimmten Zeıt rekonstrulert.

27 Sekretariat Deutschen Bischofskonferenz (Hg.); (Gerechter Friede (Hirtenschreiben, Erklärun-
SCH Nr. 66) Als Broschüre kostenlos erhältlich beim Sekretarınt der Deutschen Bischofskonfe-
VeNZ, Bornn. Download 'Oom nterne 1st möglich unter http;//dbk.de/schriften/fs_schriften. html.
V: Norbhert Lohfink, Gewalt und Friede ın der Bibel Hınführung zu Schreiben der deutschen
Bischöfe ‚Gerechter Friede“”, In Johannes Frühwald-Könmie (Hg.) Steht nicht geschrieben?
Studien ZUFr Bıbel und ihrer Wirkungsgeschichte. Festschrift für Georg Schmuttermayr. Re-
gensburg 2001, 7587

157 LohfinkJGewalt und Monotheismus 

selbst stammen aus verschiedenen Epo­
chen und spiegeln verschiedene Weltsich­
ten. Als Teile des Kanons wachsen sie je­
doch zur Einheit zusammen, treten ins 
Gespräch miteinander und stimmen sich 
in ihren Aussagen aufeinander ab. Einer 
solchen Art von Lektüre des Alten Testa­
ments möchte ich mich nun also im zwei­
ten Teil meiner Ausführungen zuwenden.26 

Auf dieser kanonischen Ebene ist Is­
raels Religion schlicht "monotheistisch". 
Selbst die vielen Texte, die noch aus einem 
polytheistischen Koordinatensystem stam­
men, tragen auf ihre Weise zur sich durch­
ziehenden monotheistischen Gesamtaus­
sage bei. Die Frage ist also nur, wie dieser 
eindeutig monotheistische Schriftenkanon 
sich zur Gewalt stellt. 

2. 	 Der alttestamentliche Kanon 
und die Gewalt 

Natürlich kann ich nur gerade einiges 
andeuten. Ich möchte deshalb darauf hin­
weisen, dass es katholischerseits eine neue, 
auch für Nichtexegeten gut lesbare kirch­
liche Äußerung zur Gewaltproblematik in 
der Bibel gibt, es ist der erste, biblische Teil 
des Bischofsworts "Gerechter Friede" der 
Deutschen Bischofskonferenz vom 27. Sep­
tember 2000." Die deutschen Bischöfe ha­

ben hier die Fragen von Krieg und Frieden 
in der Bibel bewusst unter die Fragestel­
lung "Bibel und Gewalt" gebracht. Ich 
hätte an dieser Darstellung nur bei einzel­
nen Punkten kleine exegetische Korrektu­
ren anzubringen." Deshalb folge ich jetzt 
im wesentlichen diesen Ausführungen. 

2.1 Bändigung der Gewalt durch 

legitime Gewalt 

Entscheidende ganzmenschheitliche 
Aussagen zur Gewalt finden sich in der 
biblischen Urgeschichte. Die Landschaft 
dieser Urgeschichte ist gekennzeichnet 
vom menschlichen Drang zur Gewalttätig­
keit. Er bildet ihr Hauptproblern. Halten 
wir dabei fest: Urgeschichte stellt in Bil­
dern vom Anfang das dar, was immer und 
überall der Fall ist. 

Neben dem Misstrauen gegen Gott 
(Genesis 3) hat die menschliche Ursünde 
am Anfang der Genesis einen zweiten As­
pekt: die Zerstörung der zwischenmensch­
lichen Harmonie. Kain ermordet aus Ri­
valität seinen Bruder Abel (Genesis 4). Das 
Urmodell der zwischenmenschlichen Sün­
de ist also die Gewalttat. Das Paradies war 
in Eden ("Wonne"); Kain zieht ins Land 
Nod ("Unstete"): Ort und Gegenort. So 
ändert Gewalt von Anfang an die Wirk­
lichkeit. 

26 	 Zu meiner Auffassung der Differenz von historischer und theologischer Lektüre des Alten Tes­
taments vgl. Norbert Lohfink, Alttestamentliche Wissenschaft als Theologie? 44 Thesen, in: 
Frank-Lothar Hossfeld (Hg.), Wieviel Systematik erlaubt die Schrift? Auf der Suche nach einer 
gesamtbiblischen Theologie (Quaestiones Disputatae 185), Freiburg 200 I, 13 - 47. Die "theolo­
gische Lektüre" ist insofern natürlich auch wieder "historisch", als sie das Textverständnis einer 
bestimmten Zeit rekonstruiert. 

27 	 Sekretariat d. Deutschen ßischofskonferenz (Hg.), Gerechter Friede (Hirtenschreiben, Erklärun­
gen Nr. 66). Als Broschüre kostenlos erhältlich beim Sekretariat der Deutschen Bischofskonfe­
renz, Bonn. Download vom Internet ist möglich unter http://dbk.de/schriften/fs_schriften. html. 

28 	 Vgl. Norbert Lohfink, Gewalt und Friede in der Bibel. Hinführung zum Schreiben der deutschen 
Bischöfe ,Gerechter Friede', in: Johannes Frühwald-Känig u. a. (Hg.), Steht nicht geschrieben? 
Studien zur Bibel und ihrer Wirkungsgeschichte. Festschrift für Georg Schmuttermayr. Re­
gensburg 2001, 75-87. 



158 Lohfink/Gewa und Monotheismus

och selhst in der Unstete soll 6S noch Dıie rage ırd erzählerisch eın ZWEI-
Sıcherheit geben. Ott versieht aın miıt {es Mal abgehandelt Höhepunkt der
einem Mal Es schützt ihn, indem Rache Urgeschichte, bei der intflut Da heißt b
ndroht acC ist selhbst wıeder Gewaltan- sofort ang;
wendung. Sıe erscheint hier aber DOSILIV. Die Frde war In (,Ottes Augen verdor-
Das War sıEe auch gesellschaftsgeschicht- ben, SIE WAar voller (Gewalttat. (ott sah

sıch die Erde SIE Wr verdorben:lıch bevoar die Mordahndung auf Gerichte
verlagert wurde. Diıe Blutrache ıst eıne denn alle Wesen W5 Fleisch auf der
vorstaatliche Rechtsinstitution. Wer sıe Erde lehten verdorben. !Ia sprach Offt
ausübt und wIıe sı1e bemessen wird, legt in u Noach „Ich sehe, das Ende aller
frühen Gesellschaften fest. S1e hat Wesen aus Fleisch ıst da; denn UC SI
VOT allem präventive Funktion. Da s1e dem ıst dıe FErde voller Gewalttat. Nun wıll
Gewalttäter droht, verhütet sıe chaotische ch SIE zugleich mit der Erde verderben“
Ausbrüche eigenmächtiger Gewalt Gen 1ll‘l3)

In Israels Umwelt hatten auch andereSO ergibt sich urgeschichtlich eın
aum latent vorhandener, doch notdürftig Völker Sintfluterzählungen Spiegelun-
uUrc Formen des Rechts gebändig- SCn UuNsefeTr Urangst VOT der etzten Ge-
ter Gewalt In ıhm lässt die che fährdung der Welt Aber NUur die be-
menschliche Kultur entstehen. F  aın und gründet die Flut mıt der geschöpflichen
seine Nachkommen bauen die a Gewalttätigkeit. Der Hang ZurTr Gewalt
organısieren die Viehzucht, rfinden die stellt nıcht Nur das menschliche /Z/usam-
usık und beginnen mıt der Metallverar- menleben in rage, er ge  rdet dıie Schöp-
beitung. Das will besagen: Der Mensch fung als (1anze. Vielleicht können WIr das

heute erst voll egreifen.entwickelt die Kultur in Verbindung mıiıt
dem Urelement des Rechts, der acne- Doch das Entscheidende der Sınt-
androhung für den ord Die Kultur 55 fluterzählung ist dıe Rettung des gerechten
helfen bei der Bändıgung der Gewalt, dem Noach und der NECUEC Anfang, den (‚ott mıt
menschlichen Hauptproblem. Nıchts ıhm macht Dıie nach der Flut VOM ‚Ott
der menschlichen Entwicklung kommt gestiftete Weltordnung ıst nicht miıt der
er in NSCHU auf UunNs weder die ersten identisch. ott begnügt sıch der

nach den (‚esetzen des Erzählens ım Nach-Ausdifferenzierung der Gesellscha ın der
funktionalen Vielfalt einer ta: noch die einander entfalteten Wesensbeschreibung
Tierzucht noch die Kunst noch die Indus- der geschaffenen Wirklichkeit jetzt gEWIS-
tTIE. Alles bındet und besänftigt den rang sermaßen miıt eıner zweitbesten Welt, In
ach Gewalt Doch es bleibt ambivalent. die er dieGIn einem begrenzten Aus-
Fs kann die Gewalt auch steigern. ann ma einbaut. Wır mussen das als den Preıs
INUSS die Gegengewalt ebenso gesteigert der TrTeıNe1 sehen. les ıst auf den un
werden. on ın der sechsten Mensch- gebrac in den Anordnungen (jottes nach
heitsgeneration rühmt sich Lamech ın der Flut (Gott gibt den Menschen, die aus

einem Prahllıed, er werde, wWenn [an iıhn der Arche kommen, 11CUC Weısungen tür
Ötet, siebenundsiebzigfach gerächt WT - iıhr en Gen 9,  2- DIie Bibel hatte ihr
den Gen 4,24) SO verkommt die Urtum- eal der Gewaltlosigkeit In der Schöp-
ıchste gewaltverhütende Rechtsinstituhon fungsgeschichte adurch ausgedrückt,
wieder In Schnelle. dass Menschen wıe Tiere AUT VOnNn pflanz-

158 Lohfink/Gewalt und Monotheismus 

Doch selbst in der Unstete soll es noch 
Sicherheit geben. Gott versieht Kain mit 
einem Mal. Es schützt ihn, indem es Rache 
androht. Rache ist selbst wieder Gewaltan­
wendung. Sie erscheint hier aber positiv. 
Das war sie auch gesellschaftsgeschicht­
lich, bevor die Mordahndung auf Gerichte 
verlagert wurde. Die Blutrache ist eine 
vorstaatliche Rechtsinstitution. Wer sie 
ausübt und wie sie bemessen wird, liegt in 
frühen Gesellschaften genau fest. Sie hat 
vor allem präventive Funktion. Da sie dem 
Gewalttäter droht, verhütet sie chaotische 
Ausbrüche eigenmächtiger Gewalt. 

So ergibt sich urgeschichtlich ein 
Raum latent vorhandener, doch notdürftig 
durch erste Formen des Rechts gebändig­
ter Gewalt. In ihm lässt die Bibel die 
menschliche Kultur entstehen. Kain und 
seine Nachkommen bauen die erste Stadt, 
organisieren die Viehzucht, erfinden die 
Musik und beginnen mit der Metallverar­
beitung. Das will besagen: Der Mensch 
entwickelt die Kultur in Verbindung mit 
dem Urelement des Rechts, der Rache­
androhung für den Mord. Die Kultur muss 
helfen bei der Bändigung der Gewalt, dem 
menschlichen Hauptproblern. Nichts an 
der menschlichen Entwicklung kommt 
daher in Unschuld auf uns zu: weder die 
Ausdifferenzierung der Gesellschaft in der 
funktionalen Vielfalt einer Stadt noch die 
Tierzucht noch die Kunst noch die Indus­
trie. Alles bindet und besänftigt den Drang 
nach Gewalt. Doch alles bleibt ambivalent. 
Es kann die Gewalt auch steigern. Dann 
muss die Gegengewalt ebenso gesteigert 
werden. Schon in der sechsten Mensch­
heitsgeneration rühmt sich Lamech in 
einem Prahllied, er werde, wenn man ihn 
tötet, siebenundsiebzigfach gerächt wer­
den (Gen 4,24). So verkommt die urtüm­
lichste gewaltverhütende Rechtsinstitution 
wieder in Schnelle. 

Die Frage wird erzählerisch ein zwei­
tes Mal abgehandelt am Höhepunkt der 
Urgeschichte, bei der Sintflut. Da heißt es 
sofort am Anfang: 

Die Erde war in Gottes Augen verdor­

ben, sie war voller Gewalttat. Gott sah 

sich die Erde an: Sie war verdorben; 

denn alle Wesen aus Fleisch auf der 

Erde lebten verdorben. Da sprach Gott 

zu Noach: "Ich sehe, das Ende aller 

Wesen aus Fleisch ist da; denn durch sie 

ist die Erde voller Gewalttat. Nun will 

ich sie zugleich mit der Erde verderben" 

(Gen 6,11-13). 

In Israels Umwelt hatten auch andere 
Völker Sintfluterzählungen - Spiegelun­
gen unserer Urangst vor der letzten Ge­
fährdung der Welt. Aber nur die Bibel be­
gründet die Flut mit der geschöpflichen 
Gewalttätigkeit. Der Hang zur Gewalt 
stellt nicht nur das menschliche Zusam­
menleben in Frage, er gefährdet die Schöp­
fung als Ganze. Vielleicht können wir das 
heute erst voll begreifen. 

Doch das Entscheidende an der Sint­
fluterzählung ist die Rettung des gerechten 
Noach und der neue Anfang, den Gott mit 
ihm macht. Die nach der Flut von Gott 
gestiftete Weltordnung ist nicht mit der 
ersten identisch. Gott begnügt sich in der 
nach den Gesetzen des Erzählens im Nach­
einander entfalteten Wesensbeschreibung 
der geschaffenen Wirklichkeit jetzt gewis­
sermaßen mit einer zweitbesten Welt, in 
die er die Gewalt in einem begrenzten Aus­
maß einbaut. Wir müssen das als den Preis 
der Freiheit sehen. Alles ist auf den Punkt 
gebracht in den Anordnungen Gottes nach 
der Flut. Gott gibt den Menschen, die aus 
der Arche kommen, neue Weisungen für 
ihr Leben (Gen 9,2-6) . Die Bibel hatte ihr 
Ideal der Gewaltlosigkeit in der Schöp­
fungsgeschichte dadurch ausgedrückt, 
dass Menschen wie Tiere nur von pflanz­



Lohtink/Gewa und Moaonotheismus 159

rechtliche Sanktiıonen verhindern. Dieıcher Nahrung en sollten. Au beim
tundamentalsten anımalıschen Akt,; der späatere jüdische TIradıtion hat AUS diesem
Nahrungsaufnahme, sollte keinerle!l (JE- JText das wichtigste der allen Menschen
wallt geben Gen L Das ändert ‚Ott geltenden, SO!  nten noachitischen Ge-
1U  —_ Hir die zweıte Menschheit en den bote geschöpft: die Verpflichtung, ein BC-
Pflanzen bestimmt CT dem Menschen auch ordnetes Rechtswesen einzurichten. [J)as
die Tıiere ZUuUrTr Nahrung Das implızıert iıne ıst hıer 1n der lat impliziert wobeı noch

die verschiedensten (jestalten mensch-Art Kriegszustand zwiıischen Mensch und
Tıer. Doch das en des Menschen ırd lıchen (jemelnwesens enkbar siınd. Die
sanktioniert. Wer Menschenblut vergießt, „Jegıtıme Gewalt In menschlichen Gesell-
dessen Blut wırd Uurc Menschen VeETBOS- chaften ist also 1DUISC fundıert, Ja BC-
sEemMn werden, wei] der Mensch als Bild (JO0t- ordert. [J)as gilt auch VON der wichtigsten
(es geschaffen ıst Gen 9,6) Gesellschaftsform UNSCICT eutigen Welt,

Hıer berühren sıch Sintfluterzählung dem „Staat”, und ebenso VOnmn dem, Was

und Kainsgeschichte, ‚Ott erfindet die An- heute MNCUu als ebentalls gewaltbewehrte
drohung VOIN Sanktıonen UrcC. rechtlich und damıt gewaltabwehrende institut10-
geordnete EW die Gewalttat nalısıerte Staatengemeinschaft chzend
den Mıtmenschen verhindern. NSse- entsteht.
IC Schöpfung, WwIe€E s1e Ist nıcht die, die [Diese Aussagen der bıblischen Urge-

schichte sınd VOnNn Irauer durchweht Aber(zott eıgentlich möchte kennt also (Ge-
walttat, doch fordert Ott VOnNn den Men- S1e beanspruchen Geltung Um die Gewalt
schen, diese nach Möglichkeit Urc ändıgen, ıst leider Gewalt vonnotfen

Andreas Michel
ott und Gewalt Kinder 1m Alten Testament

Kinder sind 1M Alten Testament vielfach pfer VOonNn Gewalt, die Von

Oft als ater oder TOMOTOTr ausgeht Andreas Michel beleuchtet
den Zusammenhang von GOt£t, Gewalt und Kindern bezüglich der
Themenbereiche Kinder zerschlagen« (Psalm 137), »Kinder CSSCI1«

(die Kinder-Kannibalismus-Texte) und »Kinder opfern« (Genes1s 22)
kritisch und plädiert für eine ernsthafte Auseinandersetzung mMit der
Abgründigkeit des biblischen (‚Ottes.

2003. X , 395 Seiten
(Forschungen Zu

'Xd Mohr SiebeckAlten Testament 37} '® “ . D Postfach 20ISBN 3-16-145155-0 D4

ınen 79 D-72010 Tübingen
Fax 07071
e-mail: ınfo@mohr.de
www.mohr.de

ir I9 i I33ART N In II I1T

159 Lohfink/Gewalt und Monotheismus 

licher Nahrung leben sollten. Auch beim 
fundamentalsten animalischen Akt, der 
Nahrungsaufnahme, sollte es keinerlei Ge­
walt geben (Gen l,29f). Das ändert Gott 
nun für die zweite Menschheit. Neben den 
Pflanzen bestimmt er dem Menschen auch 
die Tiere zur Nahrung. Das impliziert eine 
Art Kriegszustand zwischen Mensch und 
Tier. Doch das Leben des Menschen wird 
sanktioniert. Wer Menschenblut vergießt, 
dessen Blut wird durch Menschen vergos­
sen werden, weil der Mensch als Bild Got­
tes geschaffen ist (Gen 9,6). 

Hier berühren sich Sintfluterzählung 
und Kainsgeschichte. Gott erfindet die An­
drohung von Sanktionen durch rechtlich 
geordnete Gewalt, um die Gewalttat gegen 
den Mitmenschen zu verhindern. Unse­
re Schöpfung, wie sie ist - nicht die, die 
Gott eigentlich möchte -, kennt also Ge­
walttat, doch fordert Gott von den Men­
schen, diese nach Möglichkeit durch 

rechtliche Sanktionen zu verhindern. Die 
spätere jüdische Tradition hat aus diesem 
Text das wichtigste der allen Menschen 
geltenden, sogenannten noachitischen Ge­
bote geschöpft: die Verpflichtung, ein ge­
ordnetes Rechtswesen einzurichten. Das 
ist hier in der Tat impliziert - wobei noch 
die verschiedensten Gestalten mensch­
lichen Gemeinwesens denkbar sind. Die 
"legitime Gewalt" in menschlichen Gesell­
schaften ist also biblisch fundiert, ja ge­
fordert. Das gilt auch von der wichtigsten 
Gesellschaftsform unserer heutigen Welt, 
dem "Staat", und ebenso von dem, was 
heute neu als ebenfalls gewaltbewehrte 
und damit gewaltabwehrende institutio­
nalisierte Staatengemeinschaft ächzend 
entsteht. 

Diese Aussagen der biblischen Urge­
schichte sind von Trauer durchweht. Aber 
sie beanspruchen Geltung. Um die Gewalt 
zu bändigen, ist leider Gewalt vonnöten. 

Andreas Michel 

Gott und Gewalt gegen Kinder im Alten Testament 

Kinder sind im Alten Testament vielfach Opfer von Gewalt, die von 
Gott als Täter oder Promotor ausgeht. Andreas Michel beleuchtet 
den Zusammenhang von Gott, Gewalt und Kindern bezüglich der 
Themenbereiche »Kinder zerschlagen« (Psalm 137), »Kinder essen« 
(die Kinder-Kannibalismus-Texte) und »Kinder opfern« (Genesis 22) 
kritisch und plädiert für eine ernsthafte Auseinandersetzung mit der 
Abgründigkeit des biblischen Gottes. 

2003. x, 395 Seiten 

(Forschungen zum 

Alten Testament 37). 

ISBN 3-16-148155-0 

Leinen € 79,­

\ktllcllL IlllOlll l.l tlOllLll pLI \..' -111 .111 

Mohr Siebeck 
Postfach 2040 

D-72010 Tübingen 

Fax 07071 I 51104 
e-mail: info@mohr.de 
www.mohr.de 

Il't/t .11lIlll'ldl11 lllllL' 1 \\ \\. 1ll0hl,dl' 101111 L'kUllll.htm 



6) Lohfi  ewalt und Monotheismus

Erst innerhalb dieses gewaltabgestützten VAT iıhm stromen dıe Völker. 1ele Na-
Geschichtsraums entwickelt die u 10NnenNn machen sıch auf den Weg.
hre eigentliche Botschaft S]1e zıelt auf eıne SI1e Sagen:; ‚Kommt, Wır zichen hinauf
radıkalere Überwindung der Gewalt ZUM Berg des Herrn und Haus des

Gottes Jakobs.Fin gewaltfreies Gegen-Volk Er ZEIGE seiIne Wege, auf seinen
Im Sintfluthelden OaC hatte ott Pfaden wollen WIr gehen.‘

Denn 10 kommt dıe Weirsung,sıch einen gerechten Menschen AUs der
dem Untergang zutorkelnden Menschheıit Jerusalem kommt das Wort des

Herrn.herausgegriften, die Geschichte mıt
ıhm NECeUu anzufangen. In diesem Stil han- Er spricht Recht mM Streıit vieler Völker,
delt er weiter. Miıt Abraham wa CT sıch weıst mächtige Natıonen zurecht his
wiederum eınen einzelnen, ın hm Natur- IN die Ferne.
lich eine Familhe, schließlich eın Dann schmieden SIC Pflugscharen
Volk, iınnerhalb der allgemeınen Ge- ihren Schwertern und Wıinzermesser
schıichte eine NCU®C, besondere Geschichte AuUS ihren Lanzen.

beginnen (Gen 12,1—3) Er SC sıch Man zicht nicht mehr das Schwert, Volk
eine Gegengesellschaft ınmıtten der KCHEN Volk, und und üiht nıcht mehr für
gewaltverhafteten Weltgesellschaft. den TIER.

Der Sinn der Geschichte des AUsSCTI- Jeder sıtzt inler einem Wernstock und
wählten es Israel ıst nıcht das Glück Anter seINEM Feigenbaum, und NIC-
dieses Volkes allein. Er ıst VOo Endziel her mand schreckt ihn auf. (Mlı 4, —4, vgl
menschheitsumfassend-universal. Einer Jles 2,2-4
olchen partikularer Erwählung Uunı-
versal bleibenden Geschichtskonzeption Der Zionsberg überragt also einst alle
entspricht der berühmte Text über die anderen Erhebungen der Welt Alle Völker
Endzeıt, der ın den vergangenen ahrzehn- werden ıhm gegenüber Hügeln, [J)as
ten einem L eıttext der Friedensbewe- el 1 Zusammenhang, dass die ewoh-
SUNsSCH geworden 1st der Jlext Von den nNeT des 107 jetzt als gerecht-friedvolle
Schwertern, die Pflugscharen UMgC- Gesellschaft alle zerstrittenen Völker der
schmiedet werden. Er steht zweımal iIm Welt überragen. SO faszınıeren s1e die Völ-
en Jestament, bei den Propheten Jesaja ker. Faszınlert setizen diese sıch ın CWwe-
und Micha Voraus gehen 1in beiden Bü- gung Zzum Volk des Friedens, dem dort
chern Texte, die Israe] anklagen, versagt Weıisung erteilenden Gott, und lernen den
en un (‚ottes Ordnung nicht rieden es geschieht in Freiheıit, 6S gibt
en Deshalb ırd Israels hohe ta keinen ‚wang (Jottes eg über die Gewalt
Jerusalem, untergehen. Doch als egen- Iäuft also über die Verwandlung eines
bild dieser nahen Zukunft schieben Volkes
€l Prophetenbücher einen 1C ın die Hıer zeigt sıch VOT allem einmal; wıe
terne Zukunft e1in. ott hat s1Ie schon VOT schwachbrüstig die Charakterisierung der
ugen [Da steht dann alttestamentlichen Religion als Monothe-

der Berg mit dem Haus des Herrn fest- 1SMUS ist S1€ ıst viel sehr NUur 1m Blick
auf dıe Gottheit tormuhert. Natürlıchgegründet als höchster der Berge. Er

überragt alle Hügel, kennt das kanonische Alte Testament NUur

160 Lohfink/Gewalt und Monotheismus 

Erst innerhalb dieses gewaltabgestützten 
Geschichtsraums entwickelt die Bibel nun 
ihre eigentliche Botschaft. Sie zielt auf eine 
radikalere überwindung der Gewalt. 

2.2 Ein gewaltfreies Gegen-Volk 

Im Sintfluthelden Noach hatte Gott 
sich einen gerechten Menschen aus der 
dem Untergang zutorkelnden Menschheit 
herausgegriffen, um die Geschichte mit 
ihm neu anzufangen. In diesem Stil han­
delt er weiter. Mit Abraham wählt er sich 
wiederum einen einzelnen, in ihm natür­
lich eine ganze Familie, schließlich ein 
Volk, um innerhalb der allgemeinen Ge­
schichte eine neue, besondere Geschichte 
zu beginnen (Gen 12,1-3). Er schafft sich 
eine Art Gegengesellschaft inmitten der 
gewaltverhafteten Weltgesellschaft. 

Der Sinn der Geschichte des auser­
wählten Volkes Israel ist nicht das Glück 
dieses Volkes allein. Er ist vom Endziel her 
menschheitsumfassend-universal. Einer 
solchen trotz partikularer Erwählung uni­
versal bleibenden Geschichtskonzeption 
entspricht der berühmte Text über die 
Endzeit, der in den vergangenen Jahrzehn­
ten zu einem Leittext der Friedensbewe­
gungen geworden ist: der Text von den 
Schwertern, die zu Pflugscharen umge­
schmiedet werden. Er steht zweimal im 
Alten Testament, bei den Propheten Jesaja 
und Micha. Voraus gehen in beiden Bü­
chern Texte, die Israel anklagen, versagt zu 
haben und Gottes Ordnung nicht zu 
leben. Deshalb wird Israels hohe Stadt, 
Jerusalem, untergehen. Doch als Gegen ­
bild zu dieser nahen Zukunft schieben 
beide Prophetenbücher einen Blick in die 
ferne Zukunft ein. Gott hat sie schon vor 
Augen. Da steht dann 

der Berg mit dem Haus des Herrn fest­

gegründet als höchster der Berge. Er 

überragt alle Hügel. 

Zu ihm strömen die Völker. Viele Na­


tionen machen sich auf den Weg. 


Sie sagen: ,Kommt, wir ziehen hinauf 


zum Berg des Herrn und zum Haus des 


Gottes Jakobs. 


Er zeige uns seine Wege, auf seinen 


Pfaden wollen wir gehen. ' 


Denn vom Zion kommt die Weisung, 


aus Jerusalem kommt das Wort des 


Herrn. 


Er spricht Recht im Streit vieler Völker, 


er weist mächtige Nationen zurecht bis 


in die Ferne. 


Dann schmieden sie Pflugscharen aus 


ihren Schwertern und Winzermesser 

aus ihren Lanzen. 


Man zieht nicht mehr das Schwert, Volk 


gegen Volk, und und übt nicht mehr für 


den Krieg. 


Jeder sitzt unter seinem Weinstock und 


unter seinem Feigenbaum, und nie­


mand schreckt ihn auf (Mi 4,1-4, vgl. 

Jes 2,2-4) 


Der Zionsberg überragt also einst alle 
anderen Erhebungen der Welt. Alle Völker 
werden ihm gegenüber zu Hügeln. Das 
heißt im Zusammenhang, dass die Bewoh­
ner des Zion jetzt als gerecht-friedvolle 
Gesellschaft alle zerstrittenen Völker der 
Welt überragen. So faszinieren sie die Völ­
ker. Fasziniert setzen diese sich in Bewe­
gung zum Volk des Friedens, zu dem dort 
Weisung erteilenden Gott, und lernen den 
Frieden. Alles geschieht in Freiheit, es gibt 
keinen Zwang. Gottes Sieg über die Gewalt 
läuft also über die Verwandlung eines 
Volkes. 

Hier zeigt sich vor allem einmal, wie 
schwachbrüstig die Charakterisierung der 
alttestamentlichen Religion als Monothe­
ismus ist. Sie ist viel zu sehr nur im Blick 
auf die Gottheit formuliert. Natürlich 
kennt das kanonische Alte Testament nur 



Lohtfink/Gewalt und Monotheismus 161

einen eınzıgen Gott, nıcht vıele (GÖtter. In- Wegs durchaus auch selbst eine Welt der
sofern ist r monotheistisch. Aber (Gewalt der legitimen, aber SI der

ın Wirklichkeit geht, ıst anderes: über die Ufer tretenden. Do: das ar, WIC
dass (Jott sıch ın der Geschichte eın Volk berall, auch ın srael, verschleijert und
schafft, durch das ıhm gelingt, 1n der verdrängt. 50 musste dieses Volk zuerst
Welt diıe Gewalt A eenden Und 7wWar einmal der Allgegenwart der Gewalt ın SE1-
nıcht durch wıederum gewaltsame Mıs- neT Welt un Umwelt ansıchtig werden.
S1ONIETUNG, sondern Urc die Faszınatıon Ich habe das schon erwähnt un darauf
der Gesellschaftsgestalt dieses Volkes Nur hingewiesen, dass gerade die üulle der BC-
vo dieser Grundkonzeption her Ist die schilderten (‚ewalttaten zeigt, wıe hier die
älteste der abrahamitischen Religionen verhüllenden Schleı:er VOT der (Gewalt hın-
sachgemäfß definiert, nıcht on einer Aus- WCRSCZOSEN werden.
Sapc über die ahl göttlicher Wesen Mag Eın zweıter chriıtt auf dem Weg ıst die
in diesem Zusammenhang überhaupt erst Denunzierung der Gewalt Sıe ırd an  -
eine „mosaische Unterscheidung” VOoO klagt Das VOT allem die Propheten.
wahrer und talscher Religion InSs mensch- Man kann die (Gewalt 11UT un 1eNNEN,
lıche Denken eingeführt worden seın CIn INa zugleic die Gerechtigkeit
iım alttestamentlichen Geschichtsentwurf zeichnet. ıst das Bild eıner Gerechtig-
olg daraus keineswegs, dass der wahre keit,; die das Erbarmen mmıt den Schwachen
Glaube gewaltsam durchgesetzt werden umgreift. DEN Bild wiırd in der ora ebenso
MUSSE, Ja nıcht eınmal, dass das überhaupt entworten wıe beı den Propheten. Ch
enkbar are. Was hıer spielen soll, 1st teristisch ISst, dass gegenüber der Durch-
taszınıerende Attraktivität, und was siıch setzung des Rechts immer wieder die Ver-
durchsetzen soll, ıst der Frieden. söhnung Ins 1C gerückt wırd

Natürlich ıst das nach dem Alten Tes- Doch entscheidend Ist der dritte
tament die etzte, noch ausstehende ase Fs Ist die langsam wachsende Fın-
der Geschichte der EW und der Ge- siıcht, dass 6S besser ist, pter sein als
waltlosigkeit. Es ıst nıcht der Weg ın gewalttätiger Sleger. Sie hebt in den
Das Alte lestament ın der seıner Tex- Klageliedern des Psalters. Sıe wird er7zäh-

ist u  —_ das höchstkomplizierte EUeNIS lerisch entfaltet In den Geschichten VOo
des für Israe] selbst nötigen eges us der gewaltsamen esCHIC der Propheten. S1e
Gewalt. kulminijert ım Gottesknechtslied bei

Deuterojesaja Jes 52,13-53,12) Die frühe
P Der Israel gezeigte Weg aus Christenheit hat diesen ext messianısch

der Gewalt verstanden. Ursprünglich oder zumindest
zwıschenzeitlich sah Ian In dessen „Got-

1e7 are Nun tast das Alte 'Tes- tesknecht“ eine Personifizierung des Vol-
tament durchzukommentieren. Doch Be- kes Israel €e1 Deutungen sınd riıchtig,
rade hier IMNUSS ıch mich leiıder UTr noch und SIEC sınd miteinander vereinbar. Auf
Immıt einıgen Stichworten egnügen. Auf jeden Fall wehrt sich dieser Knecht (‚ottes
jeden Fall schildert das Alte Testament nıcht mehr die (Gewalt Er wird VeTr-

nıcht UT die definitive Sıcht, die CS dann nıchtet, aber ın seinem Tod wird CT VON

als (‚anzes determiniert, sondern be ‚Ott und zu Zentrum des Ee1ls
den Weg Israel War AIl Anfang des für die Völker

161 LohfinkJGewalt und Monotheismus 

einen einzigen Gott, nicht viele Götter. In­
sofern ist es monotheistisch. Aber worum 
es in Wirklichkeit geht, ist etwas anderes: 
dass Gott sich in der Geschichte ein Volk 
schafft, durch das es ihm gelingt, in der 
Welt die Gewalt zu beenden. Und zwar 
nicht durch wiederum gewaltsame Mis­
sionierung, sondern durch die Faszination 
der Gesellschaftsgestalt dieses Volkes. Nur 
von dieser Grundkonzeption her ist die 
älteste der ab rah ami tischen Religionen 
sachgemäß definiert, nicht von einer Aus­
sage über die Zahl göttlicher Wesen. Mag 
in diesem Zusammenhang überhaupt erst 
eine "mosaische Unterscheidung" von 
wahrer und falscher Religion ins mensch­
liche Denken eingeführt worden sein ­
im alttestamentlichen Geschichtsentwurf 
folgt daraus keineswegs, dass der wahre 
Glaube gewaltsam durchgesetzt werden 
müsse, ja nicht einmal, dass das überhaupt 
denkbar wäre. Was hier spielen soll, ist 
faszinierende Attraktivität, und was sich 
durchsetzen soll, ist der Frieden. 

Natürlich ist das nach dem Alten Tes­
tament die letzte, noch ausstehende Phase 
der Geschichte der Gewalt und der Ge­
waltlosigkeit. Es ist nicht der Weg dahin. 
Das Alte Testament in der Fülle seiner Tex­
te ist nun das höchstkomplizierte Zeugnis 
des für Israel selbst nötigen Weges aus der 
Gewalt. 

2.3 Der Israel gezeigte Weg aus 
der Gewalt 

Hier wäre nun fast das ganze Alte Tes­
tament durchzukommentieren. Doch ge­
rade hier muss ich mich leider nur noch 
mit einigen Stichworten begnügen. Auf 
jeden Fall schildert das Alte Testament 
nicht nur die definitive Sicht, die es dann 
als Ganzes determiniert, sondern es be­
zeugt den Weg. Israel war am Anfang des 

Wegs durchaus auch selbst eine Welt der 
Gewalt - der legitimen, aber genau so der 
über die Ufer tretenden. Doch das war, wie 
überall, so auch in Israel, verschleiert und 
verdrängt. So musste dieses Volk zuerst 
einmal der Allgegenwart der Gewalt in sei­
ner Welt und Umwelt ansichtig werden. 
Ich habe das schon erwähnt und darauf 
hingewiesen, dass gerade die Fülle der ge­
schilderten Gewalttaten zeigt, wie hier die 
verhüllenden Schleier vor der Gewalt hin­
weggezogen werden. 

Ein zweiter Schritt auf dem Weg ist die 
Denunzierung der Gewalt. Sie wird ange­
klagt. Das taten vor allem die Propheten. 
Man kann die Gewalt nur Sünde nennen, 
wenn man zugleich die Gerechtigkeit 
zeichnet. Es ist das Bild einer Gerechtig­
keit, die das Erbarmen mit den Schwachen 
umgreift. Das Bild wird in der Tora ebenso 
entworfen wie bei den Propheten. Charak­
teristisch ist, dass gegenüber der Durch­
setzung des Rechts immer wieder die Ver­
söhnung ins Licht gerückt wird. 

Doch entscheidend ist der dritte 
Schritt. Es ist die langsam wachsende Ein­
sicht, dass es besser ist, Opfer zu sein als 
gewalttätiger Sieger. Sie hebt an in den 
Klageliedern des Psalters. Sie wird erzäh­
lerisch entfaltet in den Geschichten vom 
gewaltsamen Geschick der Propheten. Sie 
kulminiert im 4. Gottesknechtslied bei 
Deuterojesaja (Jes 52,13-53,12). Die frühe 
Christenheit hat diesen Text messianisch 
verstanden. Ursprünglich oder zumindest 
zwischenzeitlich sah man in dessen "Got­
tesknecht" eine Personifizierung des Vol­
kes Israel. Beide Deutungen sind richtig, 
und sie sind miteinander vereinbar. Auf 
jeden Fall wehrt sich dieser Knecht Gottes 
nicht mehr gegen die Gewalt. Er wird ver­
nichtet, aber in seinem Tod wird er von 
Gott gerettet und zum Zentrum des Heils 
für die Völker. 



162 Lohfink/Gewalt und Monotheismus

Hıer breche ich ab. Wır sınd dem weist in die nachbiblische Geschichte des
Punkt, Jesu Bergpredigt und dann biblischen Glaubens udentum und Chris-
IM Neuen Testament die Deutung des To- tentum siınd vielleicht doch spezle.
des Jesu ansetzt Bändigt die Urgeschichte gewaltvirulent. Nämlich gerade adurch,
die menschliche Gewalt durch legitim BE- dass sS1e diese Vısion einer völligen Ver-
egelte Gegengewalt, überwindet schon wandlung unserer gewaltbestimmten Welt
das Alte Testament diesen göttlıc einge- besitzen. Wer diese Vision einsaugt, aber
etizten, aber letztlich daoch niemals funk- nıcht mıt Jesu Bergpredigt und dem
tionierenden Balanceakt UrC| die Vision Gottesknechtslied 1 ırn und ım Her-

ZCN, der ıst natürlich unendlich leicht VOCT-

Weitertührend Literatur: sucht, doch noch eın etztes Mal 1n der (Je-
Lohfink (Hg.); Gewalt und Gewaltlosig- schichte wıe CI meıint) ZuUur Gewalt

keit ım Alten Testament (QD 96),; Freiburg greifen, die Gewalt ın der Welt be-
983 enden. Das ist die orößte er Perver-

S10NE€eN. Aber SIE ıst ohl eider 1n der Ge-Ders., rıeg und Staat ım alten Israel Beı-
trage ZuUr Friedensethik 4), Barshüttel schichte der Monotheismen verbreiteter
992 als INan\n meiınt, und nıcht miınder ın der
Ders., Gewalt/Gewaltlosigkeıit, ın NRBL Geschichte der aus den Monotheismen

1, 831—835 hervorgegangenen Atheismen. S1ıe alle
Ders., Unsere großen W örter. [Jas Alte Jes- en die vroße Vısıon des endgültigen

riedens un cks. Aber das macht estament Themen dieser Jahre, Frei-
urg/Ne  irchen-Vluyn UIMMSO schlımmer, wWenn sıE ihretwegen ZUr

erS., Landeroberung und Heimkehr. Her- Gewalt greifen. Dieser Perversion usste
meneutisches zu heutigen Umgang mıiıt InNnan 1n der Tat auf Jan Assmanns
dem O5uabuch, In: BTh 12 (1997) , }  P Formulierung, VON der WIT ausgıngen,

zurückzukommen jeden Monotheismus
entkleiden,; immer er s1e sich überwirfteiner gewaltlosen Gesellschaft, der sıch

Ende der eıt alle Völker der Welt ZUBEC- Doch dem „Monotheismus“ des Alten Tes-
sellen DDiese Gesellschaft erscheıint ıhnen aments ıst s1e keineswegs inhärent.
als Faszınation. Doch der Ernst der
Vıisiıon zeigt sıch beim (Gottes  echt Es
geht nıcht ohne die Bereitschaft, sıch selbst Der Autor: Prof. P Lohfink S5J, geboren
der Gewalt eizen, und nicht ohne 1928 hat an der Philosophisch-Theologi-
den Glauben, dass ott gerade dann sich schen Hochschule St. Georgen, Frankfurt,
durchsetzen wird. und am Päpstlichen Biıbelinstitut In Rom

tes Testament gelehrt. Seine zahlreichen
Schlussbemerkung Veröffentlichungen betreffen praktisch alle

Gebiete des ten Testaments, SCINE aupt-
Es ist alsSO das Gegenteil dessen he- arbeitsgebiete sind dıe Deuteronomische Li-

rausgekommen, Was der Titel dieses Be1- Tatur, das Buch Kohelet und die Psalmen
und die Ööffentliche Meınung heute Zur Leıt arbeitet Men mnıt org

insınuleren. Aber Au  — das Tüpfelchen Braulik ( Wiıen) ÜN einem großen Kommen-
Iar ZUM Buch Deuteronomıium., em SCINEaufs z  } bringen, will ıch Banz Ende

doch noch e1INeSs hinzufügen und das hesondere uneEIZUNG gılt.

162 Lohfink/Gewalt und Monotheismus 

Hier breche ich ab. Wir sind an dem 
Punkt, wo Jesu Bergpredigt und wo dann 
im Neuen Testament die Deutung des To­
des Jesu ansetzt. Bändigt die Urgeschichte 
die menschliche Gewalt durch legitim ge­
regelte Gegengewalt, so überwindet schon 
das Alte Testament diesen göttlich einge­
setzten, aber letztlich doch niemals funk­
tionierenden Balanceakt durch die Vision 

Weiterführende Literatur: 
N. Lohfink (Hg.), Gewalt und Gewaltlosig­

keit im Alten Testament (QD 96), Freiburg 

1983. 

Ders., Krieg und Staat im alten Israel (Bei­

träge zur Friedensethik 14), Barsbüttel 

1992. 


Ders., Gewalt/Gewaltlosigkeit, in: NBL 

Bd. 1,831-835. 


Ders., Unsere großen Wörter. Das Alte Tes­

tament zu Themen dieser Jahre, Frei­

burg/Neukirchen -Vluyn J 1985. 


Ders., Landeroberung und Heimkehr. Her­

meneutisches zum heutigen Umgang mit 

dem Josuabuch, in: JBTh 12 (1997) 3-24. 


einer gewaltlosen Gesellschaft, der sich am 
Ende der Zeit alle Völker der Welt zuge­
sellen. Diese Gesellschaft erscheint ihnen 
als Faszination. Doch der ganze Ernst der 
Vision zeigt sich beim Gottesknecht. Es 
geht nicht ohne die Bereitschaft, sich selbst 
der Gewalt auszusetzen, und nicht ohne 
den Glauben, dass Gott gerade dann sich 
durchsetzen wird. 

Schlussbemerkung 

Es ist also das Gegenteil dessen he­
rausgekommen, was der Titel dieses Bei­
trags und die öffentliche Meinung heute 
insinuieren. Aber um nun das Tüpfelchen 
aufs "i" zu bringen, will ich ganz am Ende 
doch noch eines hinzufügen - und das 

weist in die nachbiblische Geschichte des 
biblischen Glaubens. Judentum und Chris­
tentum sind vielleicht doch sogar speziell 
gewaltvirulent. Nämlich gerade dadurch, 
dass sie diese Vision einer völligen Ver­
wandlung unserer gewaltbestimmten Welt 
besitzen. Wer diese Vision einsaugt, aber 
nicht mit Jesu Bergpredigt und dem 4. 
Gottesknechtslied im Hirn und im Her­
zen, der ist natürlich unendlich leicht ver­
sucht, doch noch ein letztes Mal in der Ge­
schichte (wie er meint) zur Gewalt zu 
greifen, um die Gewalt in der Welt zu be­
enden. Das ist die größte aller Perver­
sionen. Aber sie ist wohl leider in der Ge­
schichte der Monotheismen verbreiteter 
als man meint, und nicht minder in der 
Geschichte der aus den Monotheismen 
hervorgegangenen Atheismen. Sie alle 
haben die große Vision des endgültigen 

Friedens und Glücks. Aber das macht es 
umso schlimmer, wenn sie ihretwegen zur 
Gewalt greifen. Dieser Perversion müsste 
man in der Tat - um auf Jan Assmanns 
Formulierung, von der wir ausgingen, 
zurückzukommen - jeden Monotheismus 
entkleiden, wo immer er sie sich überwirft. 
Doch dem "Monotheismus" des Alten Tes­
taments ist sie keineswegs inhärent. 

Der Autor: Prof em. N. Lohfink SI, geboren 
1928, hat an der Philosophisch-Theologi­

schen Hochschule St. Georgen, Frankfurt, 
und am Päpstlichen Bibe/institut in Rom 
Altes Testament gelehrt. Seine zahlreichen 
Veröffentlichungen betreffen praktisch alle 
Gebiete des Alten Testaments, seine Haupt­
arbeitsgebiete sind die Deuteronomische Li­

teratur, das Buch Kohe/et und die Psalmen. 

Zur Zeit arbeitet er zusammen mit Georg 
Braulik (Wien) an einem großen Kommen­
tar zum Buch Deuteronomium, dem seine 
besondere Zuneigung gilt. 


