
432 Religionswissenschaft

Gander den Kontext der Lebenswelt „als 7u- scher Fragen und eistet SOM1t auch) e1inen
sammenhang der vorgängigen wıe aktuellen Beitrag Z/ur Aufarbeitung Problemen, cdıe
iındıviduellen wıe geschichtlich-gesellschaft- der Theologie unweigerlich gestellt werden.
liıchen Verweisungsbezüge”“ (50) eines Jextes, Salzbure Franz Gmaimer-Pranzl
dessen Interpretation allerdings keinen y  T-
SPTUNgS- der Letztsinn“ (46) VOrausseizen
kann. Der zweiıte Tenl (77—166) sıch auf
der Basıs Von Descartes’ Hermeneutik der
Selbstvergewisserung mu Husserl!s Phänao- RELIGIONSWISSENSCHAFT
menologie der Lebenswelt auseinander: wIıe
(‚ander in seiıner Analyse herausarbeitet, „hat Waldenfels, Hans Christus und die Reli-
iıch Husser! inmıiıtten der Erfahrung der Krise gionen. (Topos plus Taschenbücher, Bd
se1INeT Zeıt, die ıhım durch dıe Gefahren des 433) Friedrich Pustet, Regensburg 2002
Naturalismus und Relativismus gezeichnet Kart
scheint, diese cartesianısche Gewissheit In der

Der emeriı1tierte Bonner Fundamental-Konzeption einer transzendentalen Egologie
vermuttelt, die VOo) Ansatz des transzenden- eologe Hans Waldenfels 5J hat In diesem Ta-

schenbuc einıgE Aspekte der aktuellen [D)ıs-talen Bewusstseins her die Frage nach dem
menschlichen Sein ın der Welt aufzuklären kussıon n  ber den „Absolutheitsanspruch des
ternımmt“ Christentums“ beziehungsweise die „pluralisti-

sche Religionstheologie” in verständlicher Wei-
Der Schwerpunkt der Untersuchung hegt

schließlich ım drıitten el (16/—-357), in dem dargestellt.
Zum einen geht Waldentels auf die üblı;

Heideggers „Hermeneutik der Faktizität“ als hen Problemfelder und theologischen FragenAntwaort auf die Aporien der Bewusstseins- 1INn, die der Pluralismus der Religionen mıf iıch
philosophie Husserl!s herausgearbeitet wird: bringt, wohbeil sıch auscrücklich 117 Rahmen
dieser Neuansatz besagt „dlie Verabschiedung einer „inklusivistischen“ Argumentation be
der ach Heidegger phänomenologisch BCSC- wegt; 1€es zeıgt sıch etiwa a der Formulierunghen ıllusionären Vorgabe, mıf 1C auf die der Frage: „Gibt nıcht ine Wirksamkeit des
Sinnkonstitution das gegebene Erlebnis reflexiv LOgOS un des (‚e1stes (‚Ottes ber die mıf der
als Bewusstseinserlebnis ım transzendentalen
Bewusstsein des eidetisch erschauten

Gestalt Jesu gegebene Wirksamkeit hinaus“
51) Zum anderen und darın hbesteht der

letztbegründend auf- und ausweilsen 7 wol kreative Beitrag des Buches bringt Waldenfels
len  0 Heideggers Reflexion des Lebens- die Denktform „HEgatIVEr Theologie” ein: diese
weltlichen macht gegenüber Husser! deut- bedeutet gerade auc ımm Zusammenhang des
lıch, „dass Welt Jetzt nıcht mehr als Konsti- Gesprächs zwischen verschiedenen Religionentutionsprodukt der Subjektivität aufgefasst
wird, sondern als iıne für den Menschen In Se1- „Nnicht eine nachträgliche eigenmächtige Ver-

fügung des Menschen, sondern die grundsätz-
ner konstitutiven Oßfenheit für die Welt fak- liche Offenheit für den Deus MAI0T. den
tısch unverfügbare Erschlossenheiutsdimension, Je größeren und darum uch menschliche Vor-
in die sıch taktısch Je schon fin stellungen durchkreuzenden it” (53) FKıne
det“ Der Ertrag dieser auf den ersten solche Argumentationshaltung „Negativer”Blick ziemlich subtl] anmutenden Reflexion Theologie, WIE SIC Waldenfels ın der halcedo-
|ässt S1C mit der hese zu Ausdruck bringen: nensischen Christologie grundgelegt sicht (vgl.„Lebenswelt und Geschichte sind ebenso das berühmte „Umvermischt” un „Ungetrennt”thematıscher Horizont WIE Möglichkeıitsbe- ‚DH 302| ), iıst imstande, ın anderen Reliıgionendingung beziehungsweise Motivationsgrund „Spuren der Durchlässigkeit” (‚Oottes (84)der Selbstkonstituierung der Philosophie als finden, das eigene Selbstverständnis mıf „die-phänomenologischer Hermeneutik der Fakti- SC Je-Größeren“ (‚Ottes (87) Zu konfrontie-
zıtät" reN, Ja überhaupt die „Gottesgeschichten” der

Über den speziellen Bereich phänomeno- eigenen Tradıtion als „unabgeschlossen” (39)
logischen Denkens hınaus gibt diese Stuche begreifen. Daraus resultiert die These: „Ra-
wichtige Impulse ZUr Klärung hermeneuti- dıkale Selbst-Losigkeit, radikales Sıch-Loslas-
scher, ontologischer und geschichtsphilosophi- SCT] un Leben Aaus dem. was gerade darum das

432 Religionswissenschaft 

Gander den Kontext der Lebenswelt "als Zu­
sammenhang der vorgängigen wie aktuellen 
individuellen wie geschichtlich -gesellschaft­
lichen Verweisungsbezüge" (50) eines Textes, 
dessen Interpretation allerdings keinen "Ur­
sprungs- oder Letztsinn" (46) voraussetzen 
kann. Der zweite Teil (77-166) setzt sich - auf 
der Basis von Descartes' Hermeneutik der 
Selbstvergewisserung - mit Husserls Phäno­
menologie der Lebenswelt auseinander; wie 
Gander in seiner Analyse herausarbeitet, "hat 
sich Husserl inmitten der Erfahrung der Krise 
seiner Zeit, die ihm durch die Gefahren des 
Naturalismus und Relativismus gezeichnet er­
scheint, diese cartesianische Gewissheit in der 
Konzeption einer transzendentalen Egologie 
vermittelt, die vom Ansatz des transzenden­
talen Bewusstseins her die Frage nach dem 
menschlichen Sein in der Welt aufzuklären un­
ternimmt" (139). 

Der Schwerpunkt der Untersuchung liegt 
schließlich im dritten Teil (167-357), in dem 
Heideggers "Hermeneutik der Faktizität" als 
Antwort auf die Aporien der Bewusstseins­
philosophie Husserls herausgearbeitet wird; 
dieser Neuansatz besagt "die Verabschiedung 
der nach Heidegger phänomenologisch gese­
hen illusionären Vorgabe, mit Blick auf die 
Sinnkonstitution das gegebene Erlebnis reflexiv 
als Bewusstseinserlebnis im transzendentalen 
Bewusstsein des eidetisch erschauten Ur-Ich 
letztbegründend auf- und ausweisen zu wol­
len" (220). Heideggers Reflexion des Lebens­
weltlichen macht - gegenüber Husserl - deut­
lich, "dass Welt jetzt nicht mehr als Konsti­
tutionsprodukt der Subjektivität aufgefasst 
wird, sondern als eine für den Menschen in sei­
ner konstitutiven Offenheit für die Welt fak­
tisch unverfügbare Erschlossenheitsdimension, 
in die er sich faktisch je schon versetzt fin­
det" (316). Der Ertrag dieser - auf den ersten 
Blick ziemlich subtil anmutenden - Reflexion 
lässt sich mit der These zum Ausdruck bringen: 
"Lebenswelt und Geschichte sind ... ebenso 
thematischer Horizont wie Möglichkeitsbe­
dingung beziehungsweise Motivationsgrund 
der Selbstkonstituierung der Philosophie als 
phänomenologischer Hermeneutik der Fakti­
zität" (354). 

Über den speziellen Bereich phänomeno­
logischen Denkens hinaus gibt diese Studie 
wichtige Impulse zur Klärung hermeneuti­
scher, ontologischer und geschichtsphilosophi­

scher Fragen und leistet somit (auch) einen 
Beitrag zur Aufarbeitung von Problemen, die 
der Theologie unweigerlich gestellt werden. 
Salzburg Pranz Gmainer-Pranzl 

RE LlG IONSWISSE NSCHAFT 

• Waldenfels, Hans: Christus und die Reli­
gionen. (Topos plus Taschenbücher, Bd. 
433). Friedrich Pustet, Regensburg 2002. 
(135) Kart. 

Der emeritierte Bonner Fundamental­
theologe Hans Waldenfels SI hat in diesem Ta­
schenbuch einige Aspekte der aktuellen Dis­
kussion über den "Absolutheitsanspruch des 
Christentums" beziehungsweise die "pluralisti­
sche Religionstheologie" in verständlicher Wei­
se dargestellt. 

Zum einen geht Waldenfels auf die übli ­
chen Problemfelder und theologischen Fragen 
ein, die der Pluralismus der Religionen mit sich 
bringt, wobei er sich ausdrücklich im Rahmen 
einer "inklusivistischen" Argumentation be­
wegt; dies zeigt sich etwa an der Formulierung 
der Frage: "Gibt es nicht eine Wirksamkeit des 
Logos und des Geistes Gottes über die mit der 
Gestalt Jesu gegebene Wirksamkeit hinaus" 
(51)? Zum anderen - und darin besteht der 
kreative Beitrag des Buches - bringt Waiden fels 
die Denkform "negativer Theologie" ein; diese 
bedeutet - gerade auch im Zusammenhang des 
Gesprächs zwischen verschiedenen Religionen 
- "nicht eine nachträgliche eigenmächtige Ver­
fügung des Menschen, sondern die grundsätz­
liche Offenheit für den Deus semper maior, den 
je größeren und darum auch menschliche Vor­
stellungen durchkreuzenden Gott" (53). Eine 
solche Argumentationshaltung "negativer" 
Theologie, wie sie Waiden fels in der chalcedo­
nensischen Christologie grundgelegt sieht (vgl. 
das berühmte "unvermischt" und "ungetrennt" 
[DH 302]), ist imstande, in anderen Religionen 
"Spuren der Durchlässigkeit" Gottes (84) zu 
finden, das eigene Selbstverständnis mit "die­
sem Je-Größeren" Gottes (87) zu konfrontie­
ren, ja überhaupt die "Gottesgeschichten" der 
eigenen Tradition als "unabgeschlossen" (89) 
zu begreifen. Daraus resultiert die These: "Ra­
dikale Selbst-Losigkeit, radikales Sich-Loslas­
sen und Leben aus dem, was gerade darum das 



Spiritualität 433

wahre Selbst St, weil nıcht das kleine egO1st1- Erfahrung zumındest interessant erscheint. Die
sche Selbst Ist, stecken den Rahmen ab. ın dem StellenbeschreibUNg des Priesters dagegen annn
der Mensch IM Ganz-Anderen seiınen grundlo- aum och Plausibilitäten ür sıch beanspru-
sen (Grund tindet“ 90) chen. Selhst als sozijaler Aktıvist hat miıtt-

Auf dıesem Hıntergrund plädiert Walden- erweile Teil der Identi:tätskrise der 688er GE-
fels tür das Konzept einer „Wechselseitigen In- neratıon un läuft Gefahr, DUr noch als
klusiyität” (vgl 101),; aber die Überzeu- vereinzelter Bürokrat einer überhaolten NstMHiML-
Kung der (inzwischen schon fast „klassıschen ) tiıon und als routimerter Sakramentenspender
„pluralistischen Religionstheologie”. Viele der für eın Fassadenchristentum wahrgenommen
1er vorgelegten Argumente und Überlegungen werden.
sind eingängig un tühren in der Sache auch Angesichts dieser Situation ist vielver-
wirklich welter. Was offenbleibt, ist die Frage sprechend, ıch nıcht bla In übertriebenen Fr-
ach der Vermittlung könkurrierender Wahr-
heitsansprüche; manchen tellen des Buches

oder erlittenen Enttäuschungen, in
hochtrabenden Anforderungsprofilen oder

entsteht der Eindruck, Dıfferenzen zwischen weıinerlichen Zustandsbeschreibungen CIBC-verschiedenen Religionen würden vorschnell in hen, sondern das amtliche Priestertum VO'
einem „Weg gemeinsamen Schweigens” gelebten Glauben uUNseIer geistlichen Vorbilderoder iIm Modus einer bloßen „Einladung” NCU Ins Visier 7, nehmen. Der geweihte mits-und (angeblich) nıcht als „Urteil ber die ande- träger könnte wıeder mıf einer bestimmten
ren 18) aufgelöst. (janz IM Sınnn VON Wal- Orm christlicher Nachfolge ın Verbindung g-enfels ‚elbst, der „Nivellierungen der Heilsver- bracht werden, wıe der Tıtel AUS |Kor 2,16ständnisse” 84) als nıcht zielführend ansıeht, zeigt: „Wır haben Christı iınn", Wiıe schwierig
[11U55S darauf geachtet werden, dass der Argu- die Durchführung e1InNEes olches Ansınnens st,mentationsmodus „negativer Theologie” nıcht veranschaulicht der iırreführende Untertitel

einer faktischen Vereinheitlichung ırredu-
zıbler Pluralität 1r „Heılıge als Vorbilder priesterlicher Spirıtua-

lıtät'  ‚. zweifacher Hınsıcht. Zum einen gehtSalzburg Franz Gmamer-Pranzl eigentlich dıe priesterliche Existenz, die siıch
reilich AUS einer Fülle Formen christlicher
Spirıtuahtät speisen der heute überstra-
pazıerte Begritff der Spiritualität bezeichnet Im
langläufigen Sprachgebrauch kaum iıne

SPIRITUALITAT assende Existenztorm und rag In einem
heiklen Thema eher ZUr Verwirrung als ur

+ MarxX, Reinhard/Schallenberger, eter Klärung und Fundierung bei Zum anderen 1S!
Ha.) „Wir haben Christi Sinn  ” Heilige als eın eInNZIger der sıeben Beiträge im
Vorbilder priesterlicher Spiritualität. Bont- ınn einem gewidmet, der ür eın erneuertes
fatius, Paderborn 2002 Furo Priesterverständnis Pate steht nämlıich Franz
15,40 von Sales einfühlsamen Artikel VOnN

Baur, 25-—161).Christliche Fxıistenz wiırd heute in bedrän-
gender Weıse ach ihrer Sinnhaftigkeit und Dennoch ıst der Band insgesamt gelungen.
Lebbarkeit e  a Wenn dann gar der Glaube Backhaus untersucht das paulınısche Pries-
die ausschließliche rundlage einer bestimm- erbild und Marx die marıjıanısche Grund-
ten Lebensform, alleinıges Fundament einer dimension der priesterlichen Lebensform.
sozual abgrenzbaren Gruppe ist, fällt beson- Baumann stellt psychologische Überlegungen
ders schwer, die damıt gesetzten Verbindlich- 7 eiıner stabılen und offenen priesterlichen
keiten dem (post-)modernen Lebensgefühl Identität Schallenberg g,ibt ıgnatianısche
und seiıner Denkweise verständlich, geschweige Leitlinien für eın zukunftsträchtiges Priester-
denn einsichtig machen. Die Orden t{un ich t während Timmermann versucht, SE1-
da noch leichter, el s]ıe zumındest rudımentär nen Ordensvater Benedikt über das Proprium
in/aus einem symbolisch-rituellen Kosmos des Priesters befragen,el jedoch 17 WEel-
leben, der das humane Existenzaal ler Kultu- ten eıl se1nes Jangen Aufsatzes sıch In einem
CMn und /eiten ansprechen kann und ür die Zitatengeflecht ZUr benediktinischen Spiırıtua-
gegenwärtige Jlagd nach Sınnn un mystischer lıtät Zu verlheren droht Eıne echte Redimensio-

Spiritualität 433 

wahre Selbst ist, weil es nicht das kleine egoisti­
sche Selbst ist, stecken den Rahmen ab, in dem 
der Mensch im Ganz-Anderen seinen grundlo­
sen Grund findet" (90). 

Auf diesem Hintergrund plädiert Walden­
fels für das Konzept einer "wechselseitigen In­
klusivität" (vgl. 10I), aber gegen die Überzeu­
gung der (inzwischen schon fast "klassischen") 
"pluralistischen Religionstheologie". Viele der 
hier vorgelegten Argumente und Überlegungen 
sind eingängig und führen in der Sache auch 
wirklich weiter. Was offenbleibt, ist die Frage 
nach der Vermittlung konkurrierender Wahr­
heitsansprüche; an manchen Stellen des Buches 
entsteht der Eindruck, Differenzen zwischen 
verschiedenen Religionen würden vorschnell in 
einem "Weg gemeinsamen Schweigens" (108) 
oder im Modus einer bloßen "Einladung" ­
und (angeblich) nicht als "Urteil über die ande­
ren" (118) - aufgelöst. Ganz im Sinn von Wal­
denfels selbst, der "Nivellierungen der Heilsver­
ständnisse" (84) als nicht zielführend ansieht, 
muss darauf geachtet werden, dass der Argu­
mentationsmodus "negativer Theologie" nicht 
zu einer faktischen Vereinheitlichung irredu­
zibler Pluralität führt. 
Salzburg Pranz Gmainer-Pranzl 

SPI RITUALIT ÄT 

• Marx, Reinhard/Schallenberger, Peter 
(Hg.): "Wir haben Christi Sinn". Heilige als 
Vorbilder priesterlicher Spiritualität. Boni­
fatius, Paderborn 2002. (218) TB. Euro 
15,40. 

Christliche Existenz wird heute in bedrän­
gender Weise nach ihrer Sinnhaftigkeit und 
Lebbarkeit befragt. Wenn dann gar der Glaube 
die ausschließliche Grundlage einer bestimm­
ten Lebensform, alleiniges Fundament einer 
sozial abgrenzbaren Gruppe ist, fällt es beson­
ders schwer, die damit gesetzten Verbindlich­
keiten dem (post- )modernen Lebensgefühl 
und seiner Denkweise verständlich, geschweige 
denn einsichtig zu machen. Die Orden tun sich 
da noch leichter, weil sie zumindest rudimentär 
in/aus einem symbolisch-rituellen Kosmos 
leben, der das humane Existenzial aller Kultu­
ren und Zeiten ansprechen kann und für die 
gegenwärtige Jagd nach Sinn und mystischer 

Erfahrung zumindest interessant erscheint. Die 
Stellen beschreibung des Priesters dagegen kann 
kaum noch Plausibilitäten für sich beanspru­
chen. Selbst als sozialer Aktivist hat er mitt­
lerweile Teil an der Identitätskrise der 68er Ge­
neration und läuft Gefahr, nur noch als 
vereinzelter Bürokrat einer überholten Institu­
tion und als routinierter Sakramentenspender 
für ein Fassadenchristentum wahrgenommen 
zu werden. 

Angesichts dieser Situation ist es vielver­
sprechend, sich nicht bloß in übertriebenen Er­
wartungen oder erlittenen Enttäuschungen, in 
hochtrabenden Anforderungsprofilen oder 
weinerlichen Zustandsbeschreibungen zu erge­
hen, sondern das amtliche Priestertum vom 
gelebten Glauben unserer geistlichen Vorbilder 
neu ins Visier zu nehmen. Der geweihte Amts­
träger könnte so wieder mit einer bestimmten 
Form christlicher Nachfolge in Verbindung ge­
bracht werden, wie der Titel aus 1Kor 2,16 an­
zeigt: "Wir haben Christi Sinn". Wie schwierig 
die Durchführung eines solches Ansinnens ist, 
veranschaulicht der irreführende Untertitel 
"Heilige als Vorbilder priesterlicher Spiritua­
lität" in zweifacher Hinsicht. Zum einen geht es 
eigentlich um die priesterliche Existenz, die sich 
freilich aus einer Fülle an Formen christlicher 
Spiritualität speisen muss; der heute überstra­
pazierte Begriff der Spiritualität bezeichnet im 
langläufigen Sprachgebrauch kaum eine um­
fassende Existenzform und trägt in einem so 
heiklen Thema eher zur Verwirrung als zur 
Klärung und Fundierung bei. Zum anderen ist 
nur ein einziger der sieben Beiträge im strengen 
Sinn einem gewidmet, der für ein erneuertes 
Priesterverständnis Pate steht (nämlich Franz 
von Sales im einfühlsamen Artikel von F. J. 
Baur,125-161) . 

Dennoch ist der Band insgesamt gelungen. 
K. Backhaus untersucht das paulinische Pries­
terbild und R. Marx die marianische Grund­
dimension der priesterlichen Lebensform. K. 
Baumann stellt psychologische Überlegungen 
zu einer stabilen und offenen priesterlichen 
Identität an. P. Schallenberg gibt ignatianische 
Leitlinien für ein zukunftsträchtiges Priester­
tum, während E. Timmermann versucht, sei­
nen Ordensvater Benedikt über das Proprium 
des Priesters zu befragen, dabei jedoch im zwei­
ten Teil seines langen Aufsatzes sich in einem 
Zitatengeflecht zur benediktinischen Spiritua­
lität zu verlieren droht. Eine echte Redimensio­


