22

ThPQ 154 (2006) 22-29

Maria Widl

Die Lebensrelevanz des Evangeliums

erschlieBen

Okumene angesichts postmoderner Religiositaten

¢ Wihrend der 6kumenische Dialog ins Stottern geraten ist, begegnet ein
Grof3teil der Kirchenmitglieder katholischer- wie evangelischerseits den
scheinbar uniiberwindlichen Schwierigkeiten in diesem Prozess mit vol-
ligem Unverstindnis. Sie sehen die spezifischen Schwierigkeiten als Pro-
bleme einiger theologischer Spezialisten und kirchlicher Machthaber. Die
Autorin, Praktische Theologin an der Universitit Erfurt, verortet dieses
Phinomen im Kontext der postmodernen Auswahl-Religiositit. Sie kommt
zu dem Schluss, dass in den Bereichen, die heutiger Volksreligiositit wich-
tig sind - prophetische Gesellschaftspolitik und spirituelle Alltagskultur -,
die Kirchen bereits als untrennbar einig erfahren werden. (Redaktion)

Der okumenische Dialog lebt aus dem
Geist des Konzils und zielt auf die Ein-
heit aller christlichen Konfessionen. Seine
spezifischen Schwierigkeiten sind theo-
logischer wie kirchenpolitischer Art. Die
gelebte Okumene scheint diese Probleme
vielfach tiberholt zu haben: Die Anhin-
ger auf katholischer wie lutherischer Seite
begegnen ihnen jedenfalls grofiteils mit
volligem Unverstandnis. Aus ihrer Sicht
handelt es sich um Spezialistenprobleme,
die das Volk Gottes nicht tangieren.

Angesichts postmoderner Stromungen
verschirft sich der Sachverhalt: Was man-
cherorts als ,,Patchwork-Religiositit®, an-
dernorts als ,,Esoterik' qualifiziert wird,
bleibt von den Fragen der Okumene vol-
lig unberiihrt. Im Gegenteil wird eher die
Ansicht vertreten, alle Religionen seien im
Wesentlichen gleichwertig, wenn auch bei
weitem nicht von derselben Kultiviertheit

in spiritueller Hinsicht. Genau dieser we-

sentliche Zug des spirituellen Tiefgangs

wiirde aber durch die ,theologischen

Spitzfindigkeiten“ des 6kumenischen Dia-

logs nicht erreicht. ,,Die Kirchen versuchen

ihre Macht und ihren Einfluss durch biiro-
kratische Dialogprozesse zu sichern und
tibersehen dabei, dass sich das spirituelle

Leben liangst anderswo ereignet, ist eine

weit verbreitete Ansicht.

Im Folgenden soll - wegen der nétigen
Kiirze in wenigen Strichen - gezeigt wer-
den:

1. dass die heutige neue Religiositét nicht
der Beliebigkeit eines ,Patchworks®,
sondern der Logik einer postmoder-
nen Volksfrommigkeit entspricht;

2. welchen Gesetzmafligkeiten diese ge-
horcht und welche Erwartungen an
Religion sich in ihr realisieren; schlief3-
lich

1 Vgl. Maria Widl, Esoterik, in: Handbuch Religion und Populdre Kultur, hg.v. Kristian Fechtner/
Gotthard Fermor/ Uta Pohl-Patalong/ Harald Schroeter-Wittke, Stuttgart 2005.



Widl/Die Lebensrelevanz des Evangeliums erschliefSen 23

3. welche Herausforderungen sich daraus
fiir die Okumene ergeben.

I. Die Postmoderne — ein Rahmen-
konzept der neuen Religiositat

Die Postmoderne als gesellschaftliches
Phdnomen setzt dort ein, wo der moderne
Fortschrittsmythos bricht. Dies beginnt bei
der Griinbewegung der 1970er Jahre und
reicht politisch zu den heutigen Globalisie-
rungsgegnern und den NGOs. Von der Sa-
che her ist das gesellschaftliche, kirchliche
und religiose Setting an die philosophische
Postmoderne-Debatte  hochgradig an-
schlussfahig — was den Begriff rechtfertigt
-, wenn auch in der speziellen Begrifflich-
keit verschieden.’

Typisch fiir die Postmoderne in der
Perspektive religioser Fragen ist:

- der Abschied von der Sikularitit und
dem methodischen Atheismus der
Moderne: die Postmoderne ist hoch-
gradig religionsinteressiert und re-
ligionsproduktiv (bis hinein in die
globalisierten Markte, die sich selbst
zu einer Religion des Geldes und des
Profits ohne Verantwortung und Reue
stilisieren und eine Spafigesellschaft
propagieren);

- eine gesteigerte Individualitdt, die sich
keiner Ideologie oder Doktrin un-
terwirft und sich jeder Autoritit und
Sozialkontrolle (auch der kirchlichen)
entzieht;

- eine zur Heterogenitit gesteigerte Plu-
ralitat: Vielfalt wird nicht mehr nur als
bunt, sondern auch als anst6f3ig erfah-
ren. Nach der modernen Ausdifferen-

Praxis der Kirchen, Frankfurt a.M. 1994.

zierung der Gesellschaft in speziali-
sierte Subbereiche (in der die Kirchen
fiir das Religiose zustindig waren),
kommt es zu einem Paradigmenplu-
ralismus: Die Kirchen verlieren das
Monopol auf Religion und finden sich
in die Konkurrenz der Hoffnungen
gestellt. Zugleich stehen sie vor der
Herausforderung, das Christliche wie-
der als einen umfassenden Lebensstil
auszugestalten;

- ein Riickgriff auf Altes nach dem Maf3-
stab seiner Verwendbarkeit in neuen
Zusammenhéngen: die Postmoderne
hilt viel von alten Weisheitstraditionen
und religiésen Symbolen. Sie fragt aber
danach, was sie fiir heute und fiir die
je einzelnen und ihren Lebensentwurf
bedeuten und einbringen. Relevanz
wird zum Kriterium: ,Was gibt mir
das?“

Innerhalb dieses Rahmens entwickelt
nun postmoderne Religiositit ihre eigenen
Spielregeln. Diese orientieren sich an vier
Schliisselwortern, die gleichsam das Koor-
dinatensystem dafiir abgeben.?

Bewusstseinswandel / Paradigmen-
wechsel

Die Moderne ist an einen Punkt ge-
kommen, wo sie nicht mehr so weiterma-
chen darf wie bisher. Der Fortschritt stof3t
an Grenzen, weil die Erde nur begrenzte
Ressourcen zur Verfiigung hat und nur be-
schrankt mit Schadstoffen belastbar ist. In-
zwischen stellt sich zudem heraus, dass die
Moderne heute in vielen Fragen gar kein
Fortschritt mehr ist. Vielmehr hat sie eine
Phase erreicht, wo sie sich als gigantisches

Vgl. Maria Widl, Pastorale Weltentheologie — transversal entwickelt mit der Sozialpastoral
(Praktische Theologie heute 48), Stuttgart 2000.
Vgl. Maria Widl, Sehnsuchtsreligion. Neue Religiése Kulturformen als Herausforderung fiir die



24 Widl/Die Lebensrelevanz des Evangeliums erschlieflen

Ausbeutungsystem entpuppt: Sie verdankt
ihre Erfolge immer weniger kluger Inno-
vation und immer mehr der bedingungs-
losen Ausnutzung und Zerstérung aller
menschlichen, sozialen und ¢kologischen
Ressourcen. Wo der Mensch sich an die
Stelle Gottes setzt — und das steht in der
Logik des modernen methodischen Athe-
ismus - zeigt sich, dass der Mensch dem
Menschen nicht den Himmel, sondern
zunehmend die Hoélle auf Erden bereitet.
Daraus schlieflen postmoderne Menschen,
dass es nicht mehr so weitergehen darf wie
bisher. Es braucht einen fundamentalen
Bewusstseinswandel, einen Paradigmen-
wechsel. Dieser muss in Richtung einer
neuen Ganzheitlichkeit und einer neuen
Spiritualitit gehen.

Ganzheitlichkeit / LILA-Prinzip

Die Logik der Moderne mit ihrer kri-
tischen Rationalitdt hat zu Spezialisten-
tum und Detaildenken gefiihrt, und ihre
Erfolge sind grof3 und unhintergehbar.
Dabei haben wir uns aber daran gewdhnt,
alles aus seinen Einzelbestandteilen erkla-
ren zu wollen. Das ist die Logik des tech-
nisch Hergestellten, des Maschinellen, des
Kiinstlichen, der toten Materie. In der Lo-
gik des Lebens lauft es genau umgekehrt:
die Bestandteile erkldren sich aus dem,
was sie zum Ganzen beitragen. Das geniale
Zusammenspiel aller Komponenten ergibt
das Wunder des Lebens; der einzelne Bau-
stein ist zwar unverzichtbar, aber fiir sich
gesehen ein Nichts.

Das gilt fiir die Erde als Ganze, die
einen lebendigen Organismus darstellt,
dessen Subsysteme vielfach ineinander

4

verzahnt sind (Gaia-Theorem). Das gilt
fiir den menschlichen Organismus, dessen
gesundheitliche Probleme nicht technische
oder chemische, sondern Anpassungs-
und Steuerungsprobleme seien. Daher sei
die moderne Medizin zwar aufgrund ihrer
Erfolge in der Chirurgie und der Notfall-
hilfe bewundernswert und unverzichtbar.
In allen anderen gesundheitlichen Fragen
sei aber die Komplementirmedizin (Ho-
moopathie, auf der chinesischen Tradition
der Energiestrome aufbauende Therapien)
bei weitem vorzuziehen. Grundsitzlich sei
in allen Belangen das Denken in Regel-
kreislaufen und Systemzusammenhangen
voranzutreiben, statt bei der einfachen und
primitiven modernen Logik des Detailfor-
schens zu bleiben.

Dabei zeigt sich im Blick auf den Men-
schen wie auf die ganze Schopfung, dass
das Lebendige aus vier Dimensionen be-
steht: der stofflichen, der seelischen, der
geistigen und der spirituellen. In ihrem
Zueinander ist jede unverzichtbar; die ho-
heren Dimensionen sind aber die weitaus
bedeutsameren, und das Augenmerk ist
daher auf sie zu legen. Besonders der Spiri-
tualitdt ist ganz neue Beachtung zu schen-
ken. Wer zu einem solchen neuen Denken
und Bewusstsein vorstoft, stellt fest, dass
die Moderne mit ihrer Sachzwangrhetorik
insgeheim zu einer Ideologie geworden ist.
Es braucht eine neue postmoderne Logik,
um Alternativen zu sehen. Sie wird in der
ganzheitlich orientierten Wissenschaft, in
der Okobewegung und in der neuen Esote-
rik hdufig mit den ,,LILA-Prinzipien sym-
bolisiert. LILA bezieht sich dabei mnemo-
technisch auf die Anfangsbuchstaben der
vier maf3geblichen Stichworte:*

Vgl. Maria Widl, Ganzheitlichkeit, in: Harald Baer u.a. (Hg.), Lexikon neureligiéser Gruppen,

Szenen und Weltanschauungen. Orientierungen im religiésen Pluralismus, Freiburg 2005, 420-

424,



Widl/Die Lebensrelevanz des Evangeliums erschliefSen 25

—  Lebendigkeit: an die Stelle eines primér
mechanistisch-industriellen Denkens
und Handelns in allen Bereichen muss
die Logik des Lebendigen treten;

- Immaterielles: an die Stelle des Materi-
ellen als Mafl aller Vorgidnge muss die
Bevorzugung immaterieller und spi-
ritueller Werte und ihrer kraftvollen
Eigendynamik treten;

- Langzeitfolgen: an die Stelle kurzfristi-
ger, punktueller Losungen und Erfolge
muss das Denken in Systemzusam-
menhdngen (Schopfungslogik) mit
langfristigen Zielen treten;

- Alternativen: An die Stelle von kri-
tischer Depressivitit und achselzu-
ckender Sachzwangrhetorik muss die
Freiheit treten, (christliche) Alterna-
tiven neu ins Spiel zu bringen.

Netzwerk

Dem systemisch-ganzheitlichen An-
satz entspricht der Netzwerk-Gedanke.
Postmoderne Menschen orientieren sich
nicht an Hierarchien und akzeptieren Au-
toritdt nur dort, wo sie kompetent, sachlich
angemessen und authentisch ist. Postmo-
derne Menschen halten auch wenig von
der modernen Sozialform der Dialog- und
Verhandlungsfamilie, zu der dazugehort,
wer sich umfassend an der gemeinsamen
Gesprachs- und Konfliktkultur beteiligt.
Sie empfinden das als mithsam, oft ver-
letzend und letztlich wenig hilfreich: Am
Ende steht bestenfalls ein Kompromiss, der
keinen bewegt, den keiner wollte und den
daher auch niemand engagiert vertritt und
betreibt.

Postmoderne Menschen bevorzugen
daher das Netzwerk. Es besteht aus klei-
nen, in sich homogenen Knoten, in denen
man harmonisch miteinander umgehen
kann, weil man ,,auf derselben Wellenldn-

ge® ist, sich gleichsam ohne Missverstind-
nisse und Konfliktpotenzial in den meisten
Fragen ,blind versteht“. Diese Knoten ge-
niigen sich nicht selbst, sondern vernetzen
sich mit anderen, sofern dies durch eine
gemeinsame Notwendigkeit bedingt ist.
Diese Vernetzung ist in sich weich: ohne
ideologische Grundsatzdebatten, ohne dau-
erhafte Verbindlichkeiten; sondern anlass-
gerecht und in der Sache verbindlich. Jede
Gemeinschaftsform braucht Dialogkultur;
postmodern ist sie pragmatisch und zielt
nicht auf den Austausch emotionaler Be-
tindlichkeiten, sondern auf die Losung ge-
meinsamer Anliegen. Darin kdnnen auch
hierarchische Aspekte hilfreich sein, wenn
es um schnelle und konsequente Umset-
zungen geht; oder, wenn eine Erfahrene ei-
nen Ubenden in dem anleitet, was sie sich
durch eigene Einsicht bereits ganzheitlich
erschlossen hat.

Spiritualitat

Der Bezug zum Geistlichen, zur gott-
lichen Energie, zum Lichtpotenzial der
Schopfung spielt in der postmodernen Lo-
gik eine zentrale Rolle. Unter ,,Spirituali-
tat“ wird dabei die dauerhafte Bezogenheit
des Menschen auf das Géttliche und das
Leben aus dessen Kraft verstanden. Das ist
eine deutliche Abkehr von einer modernen
Haltung, die ganz auf den Menschen und
seine eigene Einsicht und Macht vertraut.
Spiritualitat ist aber auch nicht einfach im
Sinn der Kirche zu begreifen, sondern in
aller Regel synkretistisch und ekklektizis-
tisch. Der Reinkarnationsgedanke spielt
dabei eine wesentliche Rolle. Das Gottes-
bild ist nicht anthropomorph (Gott als Per-
son), sondern physikalisch (Gott als Kraft).
Die Glaubenshaltung ist nicht auf die Kir-
che, sondern auf den Lebensalltag bezogen.
Die Lebensausrichtung ist nicht moralisch,



26 Widl/Die Lebensrelevanz des Evangeliums erschlieflen

sondern mystisch gestaltet. Die theolo-
gische Begriindungsform ist nicht philo-
sophisch, sondern entstammt den Natur-,
Human- und Sozialwissenschaften.

II. Neue Esoterik und postmoderne
Volksfrommigkeit —
Charakteristik und Erwartungen
an Religiositat

Dieses neue Lebensverstindnis mit
seiner spezifischen Spiritualitit wird seit ei-
niger Zeit bei uns als ,,Esoterik® bezeichnet.
Davor war dasselbe Phanomen als ,,New
Age“ bekannt und in dubiosen Hinterhot-
liden und bei undurchsichtig agierenden
Seminaren vertreten. Als , Esoterik® hat es
sich etabliert und ist als 6ffentlicher Faktor
nicht mehr wegzudenken. Aus christlicher
Sicht sind darin zwei Spielarten deutlich zu
unterscheiden:

- eine neue Gestalt der klassischen Eso-
terik, wie sie seit der Antike, oft auch
aus christlicher Motivation, die Ge-
schichte der Christenheit begleitet hat,
von dieser aber mit guten Griinden
meist apologetisch abgelehnt wurde;®

- eine neue Form von postmoderner
Volksfrommigkeit, welche die vormo-
dern-bauerlich-kirchliche und die mo-
dern-volkskirchliche ergénzt und teil-
weise ablost.® Sie ist deutlich weiter
(und auch in kirchlichen Kreisen nam-
haft) verbreitet als die elitire Esoterik.
An ihrer kritischen Rezeption ent-
scheidet sich das Potenzial der ver-
fassten Kirchen fiir eine zukiinftige
Volkskirche.

71995.

Erwartungshaltungen an das Religidse

Beiden gemeinsam ist eine spezifische
Erwartungshaltung und Gestalt gegeniiber
dem Religiosen, die zum Maf3stab dafiir
werden, wie alte ,,spirituelle Weisheitstra-
ditionen und heutiges Welt- und Lebens-
wissen in den Blick kommen und rezipiert
werden.

- Lebenshilfe zum Gliicklichsein: Post-
moderne Menschen gehen davon aus,
dass sie ein Anrecht auf ein gegliicktes
Leben haben. Wer immer dazu Rat-
schldge anzubieten hat, die ganzheit-
lich und spirituell und zugleich prakti-
kabel und Erfolg versprechend sind, ist
interessant. Relevanz wird zum Wahr-
heitskriterium.

- Weisheit und Orientierungswissen:
Postmoderne Menschen ndhern sich
der Wahrheitsfrage aus dem Blickwin-
kel spiritueller Ganzheitlichkeit: Alles
Wissen um die Welt und den Men-
schen, tiber Ursprung, Sinn und Ziel
des Lebens, tiber den Alltag und seine
Hoftnungen soll zugleich vom Gott-
lichen durchdrungen, kosmologisch
und eschatologisch umfasst, dem heu-
tigen Wissensstand der modernen und
alternativen Wissenschaften entspre-
chend und fir die Alltagsgestaltung
relevant und Gliick bringend sein.
Vom Heiligen beriihrt die Welt verste-
hen und das eigene Gliick finden - das
ist der Fokus.

- Verheiffung und Berufung: Postmoder-
ne Menschen sind auf der Suche nach
jener Verheiflung, welche die Welt er-
klart, dem Leben Hoffnung gibt und

Vgl. Gerhard Wehr, Esoterisches Christentum. Von der Antike bis zur Gegenwart, Stuttgart

Vgl. Maria Widl, Volksfrommigkeit, in: Harald Baer u.a. (Hg.), Lexikon neureligiéser Gruppen,

Szenen und Weltanschauungen (s. Anm. 4), 1356-1360.



Widl/Die Lebensrelevanz des Evangeliums erschliefSen 27

die zugleich beriihrt und anzieht. Sie
wollen sich in sie einfiigen und darin
ihre Fahigkeiten so entwickeln, dass
sie zugleich zu sich selbst finden, fiir
die Gemeinschaft niitzlich und wichtig
sind und dem Géttlichen so begegnen,
dass daraus Kraft fiir die Alltagsbe-
wiltigung erwiéchst. In der Vielfalt der
Moglichkeiten und Zumutungen den
»roten Faden® des eigenen Lebens fin-
den, der kosmisch gewoben und vom
Gottlichen durchzogen ist — das ist
eine postmoderne Berufungserwar-
tung.

Gestaltformen des Religidsen

Das Religiose ist kirchlich wie soziolo-
gisch unterschiedlich charakterisiert.” Aus
postmoderner Sicht sind vier Ebenen zu
unterscheiden, die nochmals zu je zweien
gebiindelt sind:

- Weisheit, Spiritualitit und Geist,
Ethik, Moral und Lebensfithrung
einerseits;

- Rituale, Brauchtum und Asthetik,
sowie
Offenbarung, Mythen und
Geschichte(n) andererseits.

Die ersten beiden Ebenen sind jene, in
denen es um die Lebensheiligung geht. Sie
machen jene Aspekte aus, die ein ,gutes
Leben“ im dreifachen Sinn (als Wohlbe-
finden, als moralisches Gutsein und als
spirituelle Haltung vor dem Gottlichen)
ausmachen. Diese sind es, um die sich die
postmoderne Volksfrommigkeit vor allem
dreht. Die beiden anderen Ebenen sind
jene, die vor allem in der Kirche verortet
sind / werden. Sie sind aus postmoderner

7

Sicht nicht dem guten Leben, sondern den
schweren Zeiten zugeordnet, in denen man
Trost und Verséhnung sucht, zumindest je-
doch Stirkung in grofler personlicher oder
gesellschaftlicher Verunsicherung, Krise
oder Umbruchssituation.

lll. Die Lebensrelevanz des Evange-
liums erschlieBen —
Herausforderungen fur die Oku-
mene im postmodernen Kontext

Ziel dieser notgedrungen sehr verkiirz-
ten und daher stark thesenartigen Darle-
gungen war, postmoderne Religiositét aus
der Defizienzperspektive des ,,Patchwork®
und der ,,Beliebigkeit zu befreien und sie
in ihrer positiven Eigengesetzlichkeit zu
beschreiben. Unter dieser Voraussetzung
wird sie zur Herausforderung kiinftiger
kirchlicher Praxis, auch auf dem Feld der
Okumene.

Es sollte deutlich geworden sein, dass
sich die postmoderne Volksfrommigkeit
vor allem fiir Wege einer spirituellen und
zugleich humanen Lebensfithrung inter-
essiert. Die jeweilige religionenspezifische
kirchliche Gestalt erscheint ihr kultur-
und kontextspezifisch bedingt und wenig
bedeutsam. Wo und wie immer sie ange-
boten, vorgelebt, als verlockend erfahren
wird, wird sie gern angenommen. Postmo-
derne Menschen kennen keine Schwellen-
angste, unterwerfen sich aber auch keiner
institutionellen Autoritit oder Doktrin.
Dagegen sind das kirchliche Interesse wie
der dkumenische Dialog weitgehend von
genau diesen institutionellen und doktri-
néren Perspektiven bestimmt, die postmo-
dernen Menschen so wenig bedeuten. Die

Vgl. Maria Widl, Megatrend Religion? Uberlegungen zu einem gesellschaftlich und kirchlich

angemessenen Religionsbegriff aus praktisch-theologischer Sicht, in: Regina Polak (Hg.), Me-
gatrend Religion? Neue Religiosititen in Europa, Ostfildern 2002, 448-461.



28 Widl/Die Lebensrelevanz des Evangeliums erschlieflen

Kirchen erscheinen daher aus der Sicht der
Postmoderne - héufig zu deren ausdriick-
lichem Bedauern - als wenig relevant und
damit nicht auf der Hohe der Zeit.

Es geht nun m.E. nicht darum, sich
dem Zeitgeist kritiklos anzupassen oder
sich ihm liebedienend um den Hals zu
werfen. Hingegen hat sich das Christen-
tum durch seine ganze Geschichte als In-
karnationsreligion dadurch ausgezeichnet,
das Evangelium inmitten der jeweiligen
Kultur und nach ihren Spielregeln zur Gel-
tung zu bringen (nicht es zu verwéssern
und zu verraten). Als Herausforderung fiir
die Okumene konnte das bedeuten:

Offensive und konsequente Zusam-
menarbeit der christlichen Kirchen in allen
Fragen des Friedens, der Moral, der Ethik
und einer schopfungstheologisch und so-
zial-humanen Kulturgestaltung, gegenwiér-
tig speziell als prophetische Praxis gegen
die neue ,,Religion des Geldes und des Pro-
fits ohne Verantwortung und Reue®, wie
sie die globalisierten Markte offensiv und
riicksichtslos betreiben. Die Kirchen ge-
hen manche dieser Wege bereits, von den
Friedensoffensiven bis zum Projekt Welt-
ethos.®

Offensive Zusammenarbeit der christ-
lichen Kirchen bei der Gestaltung von
Events, Projekten und Lebensstilen geist-
lich-spiritueller Art, wie es ansatzweise
bereits in der Taizébewegung, im neuen
geistlichen Liedgut, in den neuen spiri-
tuellen 6kumenischen Bewegungen, aber
auch in der christlichen Oko- und Eine-
Welt-Bewegung geschieht. Leider sind all
diese Initiativen kirchlich marginal und
vom binnenkirchlichen Mainstream mo-
derner kritischer Gemeinde- wie Ordens-
christInnen skeptisch distanziert betrach-
tet, wenn es denn dafiir iiberhaupt einen

8

Blick und ein Bewusstsein gibt. Alle Fragen
einer ganzheitlich-spirituellen Alltagskul-
tur sind Giberhaupt beinahe ausschlieSlich
in der ,,Esoterik® im Blick und erscheinen
kirchlich nicht als glaubensrelevant: Wie
wohnen, arbeiten, essen, fahren, feiern und
entspannen ChristInnen anders als die An-
héngerInnen der modernen globalisierten
Profitreligion, weil sie spirituelle Menschen
sind, also unter den Augen Gottes und im
Angeld auf sein Reich und daher schon in
seiner Freiheit leben?

Werden die christlichen Kirchen auf
den Ebenen der prophetischen Gesell-
schaftspolitik und der spirituellen All-
tagskultur die christlichen Kirchen als
ungetrennt einig erfahren, ist aus der
Sicht postmoderner Volksfrommigkeit die
Einheit der christlichen Kirchen im We-
sentlichen verwirklicht. Genau auf diesen
Ebenen gibt es aber auch keine uniiber-

Weiterfithrende Literatur

Handbuch Religion und Populdre Kul-
tur, hg.v. Kristian Fechtner/Gotthard Fer-
mor/Uta Pohl-Patalong/Harald Schroeter-
Wittke, Stuttgart 2005 — eine interessante,
facettenreiche und oft erstaunliche Zu-
sammenstellung von Themen, welche die
postmoderne Kultur ausmachen und re-
ligios relevant sind. Mit weiterfithrender
Literatur zu jedem Thema.

Maria Widl, Pastorale Weltentheologie
- transversal entwickelt mit der Sozial-
pastoral (Praktische Theologie heute 48),
Stuttgart 2000 - eine vielschichtige Ausein-
andersetzung mit den philosophischen wie
praktisch-theologischen Implikationen der
Postmoderne, entwickelt im Kontext einer
befreiungstheologisch-modernen Option.
Mit weiterfithrender Literatur.

Vgl. dazu auch den Beitrag von Alois Riedlsperger in diesem Heft, 14.



Widl/Die Lebensrelevanz des Evangeliums erschliefSen 29

windlichen theologischen oder kirchenpo-
litischen Probleme im 6kumenischen Dia-
log. Dass Okumene dennoch gegenwirtig
als unrealisierbar erscheint, kommt daher,
dass ausgerechnet diese Bereiche nicht im
Blick der Entscheidungstrager im ékume-
nischen Bereich liegen.

Wiirde in einem ersten Schritt diese
beschriebene Einheit unter den christ-
lichen Kirchen realisiert, konnte sie auf
Sicht auch mit allen anderen grofien und
kleinen Weltreligionen angestrebt werden,
zumindest mit den in der westlichen Welt
rezipierten. Das Ergebnis wire ein Netz-
werk fiir ,Gerechtigkeit, Frieden, Spiritu-
alitdt und eine Kultur der Nachhaltigkeit®,
fiir das die Religionen der Welt vorbehalt-
los, engagiert und gemeinsam stehen. Die
Losung der theologischen und kirchenpo-
litischen Fragen, die gegenwirtig den 6ku-

menischen Dialog prigen, kénnte dann
getrost als binnenkirchliches Problem be-
trieben und der Hoffnung auf einen ihm
glinstigen Kairos iiberlassen bleiben.

Die Autorin: Geboren 1957 in Wien, Pro-
fessorin  fiir Pastoraltheologie, Homiletik
und Religionspddagogik der Kath.-Theol.
Fakultit der Universitit Erfurt und wis-
senschaftliche Leiterin des Pastoraltheolo-
gischen Instituts der Pallottiner in Friedberg
(Bayern). Wichtigste Publikationen: Sehn-
suchtsreligion. Neue Religiose Kulturformen
als Herausforderung fiir die Praxis der Kir-
chen, Frankfurt a.M. 1994; Kleine Pastoral-
theologie. Realistische Seelsorge, Graz 1997;
Pastorale Weltentheologie - transversal ent-
wickelt mit der Sozialpastoral. (Praktische
Theologie heute 48), Stuttgart 2000.



