42

ThPQ 154 (2006) 42-54

Richard Potz

Europaische Einigung als Herausforderung an
die europaische Orthodoxie

¢ Im Zusammenhang mit der Osterweiterung der Europdischen Union
sind in der Offentlichkeit viele Fragen politischer, wirtschaftlicher und
gesellschaftlicher Art diskutiert worden. Die religiose Seite wurde we-
nig thematisiert, obwohl gerade diese Frage durch den besonderen Status
der orthodoxen Kirchen von grofier Bedeutung ist. Der folgende Beitrag
von R. Potz, einem ausgewiesenen Spezialisten fiir Religions- und Kul-
turrecht, fithrt den Leser iiberaus kenntnisreich und mit vielen histo-
rischen Hintergrundinformationen in die Problematik ein und offnet
den Blick dafiir, welche Konsequenzen sich aus der Einbindung der or-
thodoxen Kirchen in die Europdische Gemeinschaft ergeben. (Redaktion)

1. Einleitung

Die europdischen Kirchen und Religi-
onsgemeinschaften haben auf die europa-
ische Einigung verschieden zogerlich rea-
giert. Am relativ schnellsten hat dabei die
katholische Kirche die européische Heraus-
forderung angenommen. Dies hat mehrere
Griinde. Zunéchst war das Kerneuropa der
Sechs tiberwiegend katholisch. Auch die
Griinderviter der Europdischen Einigung
(Adenauer, De Gasperi, Schuman) galten
als betont katholisch ausgerichtete christ-
lich-soziale Politiker. SchliefSlich ist nicht
zu Ubersehen, dass die katholische Kir-
che aufgrund ihrer zentralistisch-hierar-
chischen Verfassung schneller Instrumen-
tarien flir gesamteuropdische Anliegen
gefunden hat.!

Im folgenden Beitrag soll versucht
werden, die Bandbreite des Themas Euro-
péische Einigung und Orthodoxie auszu-
loten. Dabei geht es um so grundsitzliche
Fragen wie die Grenzen Europas, die Kom-
patibilitit des durch die westlich-christli-
che Entwicklung bestimmten europdischen
Religionsrechts mit der orthodox-christli-
chen Tradition, die konkreten Antworten
der Orthodoxie auf die ,europdische He-
rausforderung® auf institutioneller Ebene.

2. Die Orthodoxie und die Grenzen
Europas

Zu den am hiaufigsten gestellten Fra-
gen im Zusammenhang mit der Einigung
Europas gehort die Bestimmung seiner
Grenzen. Das ist keine neue Fragestel-

Abgesehen vom HI. Stuhl, der als die Gesamtkirche reprisentierendes Volkerrechtssubjekt auch
fiir die europdischen Institutionen zur Verfiigung steht, gab es den im Anschluss an das 2. Va-
tikanum 1971 gegriindeten Rat der europiischen Bischofskonferenzen (CCEE). Im Jahr 1980
wurde schliefSlich das als Nebenstelle der Nuntiatur in Briissel errichtete Informationsbiiro des
HI. Stuhles in die selbststdndige Kommission der Européischen Bischofskonferenzen (Commis-
sio episcopatuum communitatis europaecae - COMECE) umgewandelt, welche die Aufgabe hat,



Potz/Europiische Einigung als Herausforderung an die Orthodoxie 43

lung, sondern sie wird seit Herodot im-
mer wieder aufgeworfen.” Dabei handelt
es sich nicht nur um einen geopolitischen
Sachzwang, sondern es ist auch zu beden-
ken, dass man bei der Bestimmung von
Identitdt offenbar nicht auf Abgrenzungen
verzichten kann, denn die Unterschei-
dung zwischen ,,uns“ und ,,den Anderen®
wird hiufig als wesentlichstes Element fiir
»Gruppen-Identitit“ angesehen. Dies gilt
offenbar fiir Kleingruppen, Stimme und
Staatsnationen ebenso wie fiir kontinentale
Einigungsprozesse.

Es ist nicht sehr lange her, dass die
Ostgrenze der lateinischen Christenheit
zu Beginn der Neuzeit als signifikante
Trennlinie fiir die duflere Grenze der Eu-
ropédischen Union angenommen wurde.
Dieses etwa auch von Samuel Huntington
im ,,Kampf der Kulturen“ vertretene Kon-
zept argumentiert damit, dass die Lander
ostlich dieser Grenze, von Orthodoxie und
Islam geprigt, wesentliche Ereignisse und
Erfahrungen der westlichen Neuzeit ver-
missen lassen: Renaissance, Reformation,
Aufklarung sowie die Franzosische und die
Industrielle Revolution.® Nicht zu iiberse-
hen ist jedoch, dass diese Argumentation

auf orthodoxer Seite durchaus ihr Pendant
tindet, wenn westliche Einfliisse zuriickge-
wiesen werden.*

Es braucht wohl nicht weiter darauf
eingegangen werden, wie gefahrlich sol-
che Simplifizierungen sind. Offenkundig
ist, dass geopolitische Gegebenheiten und
ideologische Befindlichkeiten aus der Zeit
des ,Kalten Krieges bei solchen Aufe-
rungen Pate standen, ungeachtet dessen,
dass die fast ein halbes Jahrhundert durch
den Eisernen Vorhang gebildete Trennlinie
in der Mitte Europas tiberhaupt nicht mit
der imagindren Grenze zwischen westlich-
und dstlich-christlicher Tradition {iberein-
stimmte.” Wéhrend sich noch eine Reihe
von Staaten mit ,westlicher Tradition jen-
seits des Eisernen Vorhangs befand, hat die
Europiische Union mit dem Beitritt Grie-
chenlands bereits im Jahre 1981 die ,,Gren-
ze zur Orthodoxie® tiberschritten.

Allerdings ist zu beachten, dass die
von Huntington postulierte, seit 1500 quer
durch Europa verlaufende Grenze nach der
Erweiterung 2004 im Grofien und Ganzen
erreicht wurde und die derzeit gegen eine
baldige neuerliche Osterweiterung lau-
ter werdenden Stimmen den Simplifizie-

die Zusammenarbeit der EU-Bischofskonferenzen untereinander zu stiarken bzw. den direkten

Kontakt mit den Organen der EU zu pflegen.
Die Umschreibung Europas als eines geopolitischen Raumes ist durch zwei Faktoren bestimmt:

die Sicht des Mittelmeeres als trennendes oder verbindendes Element im Siiden und die Offen-
heit im Osten. Vor allem die Ostgrenze stellt geographisch ein Problem dar, das bereits Herodot
bewegte, der sich nicht zwischen Don und einem Fluss in der Kolchis als Grenze zwischen Eu-
ropa und Asien entscheiden konnte (Hist. IV, 45). Bezeichnenderweise haben die europiischen
Geographen die Grenze zwischen Europa und Asien erst nach der Hinwendung Russlands zum
Westen unter Peter dem Grofien vom Don zum Ural bzw. dem Unterlauf der Wolga verscho-

ben.

Samuel Huntington (Der Kampf der Kulturen, Miinchen-Wien 1996, 253) folgt dabei dem eng-

lischen Historiker William Wallace (The Transformation of Western Europe, London 1990),
der eine um 1500 stabilisierte Grenze durch Europa zieht, die das vom westlichen Christentum
gepragte Europa auf der einen Seite einem Europa, das von Ostchristentum und islamischen
Traditionen geprégt ist, auf der anderen Seite gegeniiber stellt.

4 Siehe unten S. 46.

Vgl. Richard Potz, Freedom of religion and the legal position of religious minorities, in: Francis

Messner (Hg.), Le statut des confessions religieuses des états candidats a 'union européenne,

Mailand 2002, 451F.



44 Potz/Europiische Einigung als Herausforderung an die Orthodoxie

rungen Recht zu geben scheinen. Bei der
néachsten Erweiterungsrunde sollen jeden-
falls mit Rumiénien und Bulgarien zwei
weitere traditionell orthodoxe Staaten Mit-
glieder der Européischen Union werden,
womit der entscheidende Schritt zu einer
Einigung Europas getan werden wird, die
unter Einbeziehung der 6stlichen Tradition
Europas auf willkiirliche Grenzziehungen
verzichtet, welche wie ein Riss von Norden
nach Siiden durch den Kontinent gehen.

Die Haltung der Orthodoxen Kirchen
zur Europdischen Union und ihren mog-
lichen Grenzen ist, wie bereits angedeutet,
durchaus zwiespaltig. Meist wird seitens
der europdischen Orthodoxie das grofiere,
auch den byzantinischen Osten einbezie-
hende Europa eingemahnt. Besonders ein-
deutig ist hier die Positionierung des Oku-
menischen Patriarchats und des Moskauer
Patriarchats, die beide grundsitzlich auch
die Einbeziehung dieses gréfieren Europa
in die EU beftirworten.

So betonte der Okumenische Patriarch
Bartholomaios I. 1994 in einer Grundsatz-
rede vor dem Plenum des Europiischen
Parlaments:

»AufSerhalb der Grenzen der heutigen
Zwolfergemeinschaft sind auch andere
Volker mit vielen Menschen, von denen
die meisten der orthodoxen kirchlichen
Tradition angehdren, unterwegs auf dem
européischen Weg. Gestatten Sie mir, der
Hoffnung Ausdruck zu verleihen, dass
auch diese Volker bald gerufen sein wer-
den, am Leben und an den Institutionen

des vereinten Europas teilzuhaben.“

¢ Orthodoxes Forum 8 (1994), 243.

Inwieweit der europdische Einigungs-
prozess eine neue Dimension in der Ge-
schichte des Okumenischen Patriarchats
eroffnen kann, wird sich noch zeigen. Es
nimmt jedenfalls sowohl wissenschaftlich
als auch kirchenpolitisch eine betont in-
tegrationsfreundliche Position ein. Nahe-
liegenderweise verspricht sich Konstanti-
nopel von der européischen Einigung eine
Verstarkung gesamtorthodoxer Einrich-
tungen, die das Okumenische Patriarchat
in seiner gemeinorthodoxen Funktion
wieder ins Spiel bringen konnte. Das Oku-
menische Patriarchat tritt wohl auch aus
diesem Grund fiir einen EU-Beitritt der
Tiirkei ein.”

In der offiziellen Stellungnahme des
Moskauer Patriarchats zum ,WeifSbuch
tiber European Governance® wird eben-
falls herausgestellt, dass Osteuropa das
Recht habe, seinen vollen Beitrag fiir das
gemeinsame europaische Haus zu leisten.
Die ,Spezifika der orthodoxen Weltsicht
sollten im ,Européischen Projekt® bedacht
werden, damit dieses attraktiv fiir die 6stli-
che christliche Welt wird.“

Die christliche Okumene ist diesen
Vorstellungen gefolgt und hat hinsichtlich
der Grenzen Europas inzwischen bemer-
kenswerte Zeichen gesetzt. Es ist an das
gefliigelte Wort Papst Johannes Paul II. zu
erinnern, dass Europa unter Einbeziehung
seiner ostlichen Tradition ,,wieder auf zwei
Lungenfliigeln atmen muss, und an die
Charta Oecumenica, wo es heifdt: ,Euro-
pa ist nicht nur West- und Mitteleuropa.
Europa ist das Gebiet zwischen Atlantik

Vgl. dazu die Stellungnahmen des Okumenischen Patriarchen Bartholomaios I. anlisslich sei-

nes Besuches in Osterreich (kathpress 21. 2. 2003).
8 White Paper on European Governance“ vom 25. 7. 2001, KOM (2001) 428.

Offizielle Antwort des Moskauer Patriarchats zum ,White Paper on European Governance®

(http://www.russian-orthodox-church.org.ru/ne204093.htm) (2. 10. 2005).



Potz/Europiische Einigung als Herausforderung an die Orthodoxie 45

und Ural, zwischen Nordkap und Mittel-

meer.“!?

3. Orthodoxie im europaischen
Recht

3.1 Europaisches Religionsrecht

Das Europdische = Gemeinschafts-
recht hat die Religionsgemeinschaften als
institutionelle Bezugs- und Kristallisati-
onspunkte religioser Interessen lange Zeit
kaum wahrgenommen, sodass vielfach von
der religionsrechtlichen Blindheit der EU
gesprochen wurde." Dies dnderte sich erst
durch die Schlussakte zum Amsterdamer
Vertrag von 1997, die - wenn auch auf
der normativ niederen Ebene der Erkla-
rung Nr. 11 - die Sachgesetzlichkeiten re-
ligiésen Selbstverstdndnisses in ihren ver-
schiedenen Beziigen erstmals in den Blick
nimmt.

In der Folge hat die EU-Grundrechte-
Charta in der Praambel auf das geistig-
religiése Erbe der Vélker Europas Bezug
genommen bzw. in Art. 22 die Achtung
der Vielfalt der Kulturen, Religionen und
Sprachen postuliert.

Der Verfassungsvertrag geht schliefi-
lich insofern noch einen Schritt weiter, als
er in I/Art. 52 Abs. 3 die ,Dialogklausel”
hinzuftigt, welche die Religionsgemein-
schaften zivilgesellschaftlich in die Pflicht
nimmt.

Europdisches Gemeinschaftsrecht bringt
fiir die Kirchen in Europa zweierlei. Erstens
fordert das européische Recht ohne Zweifel
das Konzept eines religionsneutralen Staa-
tes und stellt quasi-staatskirchliche Bevor-

zugungen in Frage. Zweitens ist zu beden-
ken, dass es sich beim Religionsrecht um
eine typische Querschnittsmaterie handelt,
die an die normative Beriicksichtigung re-
ligiéser (und weltanschaulicher) Interes-
sen ankniipft. Auch wenn sich eine solche
im Gemeinschaftsrecht nur selten explizit
findet, so beginnt es doch in bestimmten
Segmenten indirekt das nationale Reli-
gionsrecht zu tberlagern, wodurch sehr
wohl europiische religionsrechtliche Stan-
dards entwickelt werden.'?

Mit dem Konzept des religionsneut-
ralen Staates tun sich die orthodoxen Kir-
chen allerdings traditionell eher schwer.
Griechenland als erstes orthodoxes Mit-
glied der EU hat religionsrechtlich einen
beachtlichen Wandel durchlaufen, gilt
jedoch aufgrund einer Reihe von Beson-
derheiten, die auch in der noch zu be-
sprechenden Judikatur der europidischen
Instanzen ihren Niederschlag gefunden
haben, immer noch als Beispiel fiir ein
»Staatskirchentum®. Dies gilt v.a. fiir das
Proselytismus-Verbot der griechischen
Verfassung, das den Straf$burger Gerichts-
hofzu grundsitzlichen religionsrechtlichen
Entscheidungen veranlasste."

Die dabei aufbrechenden Probleme
beeinflussen die Neugestaltung der Verfas-
sungsordnungen im Allgemeinen und im
Besonderen die Stellung der orthodoxen
Kirchen in den postkommunistischen
Staaten. Die viel besprochene religitse
Wiedergeburt hat einerseits zwar gezeigt,
dass die Kirchen die Herausforderung der
atheistischen Staatsweltanschauung besser
tiberstanden haben, als von vielen erwartet.
Andererseits schufen sie aber nicht immer

0 http://www.cec-kek.org/Deutsch/ChartafinG-print.htm (2. 10. 2005).
' Vgl. zum Folgenden Herbert Kalb/Richard Potz/Brigitte Schinkele, Religionsrecht, Wien 2003,

211F.
12 Vgl. ebd., 28fF.
13 Siehe unten 3.3.1.



46 Potz/Europiische Einigung als Herausforderung an die Orthodoxie

eine Briicke zum freiheitlichen Rechts-
staat, sondern oft zu eher autoritiar-natio-
nalistischen politischen Strukturen, indem
sie die wieder entdeckten ethnischen Kon-
flikte eher verstarkten denn abschwichten.
Nicht nur, aber vor allem im Bereich der
Orthodoxie besteht immer noch die Tradi-
tion, in der Kirche den Gemeinschaftskult
einer Nation zu sehen.

Es werden daher wieder Begriffe wie
»symphonia“ und ,synallelia“ fiir das
Verhiltnis von Staat und Kirche bemiiht.
Symphonia ist der in der 6. Novelle Justi-
nians grundgelegte Idealzustand des Zu-
sammenklanges der kaiserlich/politischen
und der geistlich/kirchlichen Funktionen
in der einheitlich gedachten christlichen
Gesellschaft. Der verwandte Begriff der
»synallelia“ wird auf das 2. Konzil von
Nikaia, das letzte von der Orthodoxie als
Okumenisch anerkannte Konzil, zuriick-
gefithrt." Er hat sich als flexibler erwiesen
und wird im Kontext neuzeitlicher Staat-
lichkeit in die Nahe des westlichen Koordi-
nationssystems geriickt. Im traditionellen
griechischen Schrifttum wird diesbeziig-
lich von der ,,aufrichtigen und treuen Zu-
sammenarbeit der Kirche mit dem Staat“
gesprochen, dem ,vom richtigen Stand-
punkt der orthodoxen Kirche als einzig
richtigen System der Beziehung zwischen
diesen beiden von Gott gestifteten Organi-
sationen’®. Auch in den ehemals kommu-
nistischen Staaten sehen manche Vertreter
der Orthodoxie eine Riickkehr zu dieser
Tradition als erstrebenswert an. Man darf
in diesem Zusammenhang nicht die Au-
gen davor verschlief3en, dass die politische

in: Orthodoxes Forum 16 (2002), 123-136.
15

Wende in den osteuropdischen Lindern
mit orthodoxer Tradition fiir diese inso-
fern eine schwere Belastung gebracht hat,
als die Kirchen dieser Linder relativ un-
vorbereitet mit der Religionsfreiheit und
dem damit verbundenen Recht auf freie
Religionsausiibung und den Aktivititen
anderer Religionsgemeinschaften konfron-
tiert wurden. Manche orthodoxen Kir-
chen hatten unter der kommunistischen
Herrschaft einen beschriankten Freiraum
nutzen konnen, mussten dafiir aber viel-
fach eine Instrumentalisierung fiir staat-
lich-politische Interessen in Kauf nehmen.
Dies fiihrte nach dem Sturz der kommu-
nistischen Herrschaft haufig zum Vorwurf
der Kollaboration.

Ubersehen darf auch nicht werden,
dass der Marxismus-Leninismus als ein
Produkt der westlichen Aufklirung er-
schienen war und sein Ende vor allem in
der russischen Orthodoxie oft als Signal
in Richtung einer Besinnung auf eige-
ne Traditionen und nicht zur Offnung in
Richtung auf einen religiés-neutralen Staat
verstanden wurde.

Was die indirekte Einwirkung des
Gemeinschaftsrechtes auf die religiose
Dimension betrifft, so gab es einige Maf3-
nahmen der Européischen Union auf po-
litischer Ebene, die auf orthodoxe Identitat
bzw. orthodoxes Selbstverstindnis keine
Riicksicht nahmen. So kam es u.a. auch
zu Auseinandersetzungen mit der grie-
chischen Kirche, welche mitunter Vorha-
ben der Europdischen Union geradezu als
Provokation verstand, wie im Falle des
von der EU fiir polizeiliche Zwecke vorge-

Vgl. dazu Theodoros Nikolaou, Das Ideal der Synallilie. Staat und Kirche aus orthodoxer Sicht,

Andreas Michael Wittig, Die orthodoxe Kirche in Griechenland. Ihre Beziehung zum Staat ge-

maf3 der Theorie und der Entwicklung von 1821-1977 (Das 6stliche Christentum, NF Bd. 37),

Wiirzburg 1987, 140.



Potz/Européische Einigung als Herausforderung an die Orthodoxie 47

sehenen Zahlenkodes's oder im Falle der
Streichung des Religionsbekenntnisses aus
den Personalausweisen, was als Versuch
interpretiert wurde, die Griechen zur Ver-
leugnung ihrer Identitét zu bringen."”

3.2 Berg Athos-Erklarung von
Amsterdam

In der Gemeinsamen Erkldrung be-
treffend den Berg Athos im Anhang zur
Schlussakte des Vertrages iiber den Beitritt
Griechenlands zu den Europiischen Ge-
meinschaften aus 1979 wird festgehalten,
dass die EU den Status des HI. Berges auf-
recht erhalten muss, im Besonderen beziig-
lich der Zollprivilegien, Steuerexemtionen
und des Rechts auf Niederlassung. Im Zu-
sammenhang mit der ,,Kirchenerkldrung“
zum Amsterdamer Vertrag 1997 erinnerte
Griechenland ausdriicklich an die Erkla-

rung von 1979."

3.3 Die Orthodoxie und die europaische
Judikatur

3.3.1 Proselytismus-Judikatur?

Die Missionsfreiheit deckt einen we-
sentlichen Bereich aktiver Glaubensbetiti-
gung ab, die entsprechend ihrer Intention
im Gegensatz zu anderen religiosen Ma-
nifestationsformen ein gewisses Maf} an
Konfliktanfilligkeit aufweist. Diese zeigte
sich in jlingerer Zeit insbesondere im Zu-
sammenhang mit neuen religiosen bzw. re-
ligionsahnlichen Bewegungen. Gegeniiber
diesen Entwicklungen ist die Orthodoxie
besonders sensibel, was im Proselytismus-
Verbot der griechischen Verfassung (Art.
13 Abs. 2%°) bzw. in einem grundsitzlich
immer noch angewandten Gesetz aus
1939% einen Niederschlag fand.

Mit diesen nicht ganz unproblema-
tischen Bestimmungen mussten sich die

16

17

19

20

21

Die Européische Union fasste den Beschluss, die Biirger der Mitgliedstaaten unter einem Zah-
lencode polizeilich zu registrieren und wies dabei den Griechen ausgerechnet die Nummer 666
zu, also jene Zahl, die in der Apokalypse fiir das Tier steht, das vor allem in der orthodoxen
Tradition mit dem Antichristen identifiziert wird.

Das Schengener Abkommen sieht eine Angleichung der Personalausweise fiir den freien Rei-
severkehr in der EU vor. Griechenland trat am 26. Mirz 2000 diesem Abkommen bei, was die
Streichung der Angabe des Religionsbekenntnisses in den Reisedokumenten zur Folge hatte.
Die orthodoxe Kirche Griechenlands kiindigte daraufhin sogar an, Unterschriften fiir die Ab-
haltung eines Referendums zu sammeln (kathpress vom 6. 7. 2000 und 4./5. 9. 2000), wozu es
letztlich aber nicht gekommen ist.

Zur Rechtsstellung des H1. Berges Athos vgl. Grigorios Papathomas, Le Patriarcat oecuménique
de Constantinople dans I'Europe Unie, Nomokanonoke Bibliotheke Bd. 1, Katerini 1998, 387ff
und 7591 (Quellentexte).

Vgl. dazu Brigitte Schinkele, Uberlegungen zum Phinomen neuer religiéser Bewegungen unter
dem Gesichtspunkt der Glaubenswerbung und staatlicher Schutzpflichten, Kanon XV (FS Ro-
dopoulos), Eichenau 1999, 253-290.

»Jede Religion ist frei; ihr Kultus kann ungehindert unter dem Schutz der Gesetze ausgetibt wer-
den. Die Ausiibung des Kultus darf die 6ffentliche Ordnung und die guten Sitten nicht verletzen,
Proselytismus ist verboten.

»Als ,Proselytismus" ist insbesondere jeder direkte oder indirekte Versuch zu verstehen, sich in
die religidse Anschauung einer Person anderer religidser Uberzeugungen einzumengen, mit
dem Ziel, diese Anschauungen zu erschiittern, entweder durch irgendeine Form des Anreizes
oder des Versprechens eines Anreizes oder durch moralische Unterstiitzung oder materielle
Hilfestellung oder mit betriigerischen Mitteln oder unter Ausniitzen der Unerfahrenheit, des
Vertrauens, des Bediirfnisses, der mangelnden Intelligenz oder der Naivitit.“ (§ 4 Abs. 2 Gesetz
Nr. 1363/1938, erginzt durch Gesetz Nr. 1672/1939)



48 Potz/Europiische Einigung als Herausforderung an die Orthodoxie

Straflburger Instanzen schon mehrfach
befassen. In der Entscheidung Kokkinakis
gegen Griechenland vom 25. 5. 1993 (Appl.
14307/88) hielt der Gerichtshof einerseits
fest, dass Zeugnis zu geben in Worten und
Taten mit der Ausiibung religiéser Uber-
zeugung verbunden sei, andererseits ak-
zeptierte er die Behauptung der Regierung,
dass es Ziel des Gesetzes sei, die Rechte
anderer zu schiitzen. ,,Proselytismus“ miis-
se von der zuldssigen Bekehrung strikt
getrennt werden, er stelle sozusagen eine
Entgleisung dar.

In der Entscheidung Manoussakis ge-
gen Griechenland vom 26. 2. 1996 (Appl.
18748/91) ging es um die Anmietung von
Réaumlichkeiten fiir Zwecke des Gottes-
dienstes der Glaubensgemeinschaft ,Je-
hovas Zeugen® Das Ansuchen an den
Minister fiir Erziehungs- und Kultusan-
gelegenheiten um Erteilung einer Geneh-
migung fiir diesen Beniitzungszweck blieb
unerledigt. Die schliellich ohne Genehmi-
gung erfolgte Benutzung zu Gottesdienst-
zwecken zog eine strafrechtliche Verurtei-
lung nach sich.

In diesen Entscheidungen hebt der
Gerichtshof hervor, dass es darum gehe,
wahren religiosen Pluralismus zu gewiéhr-
leisten, der einen immanenten Wesenszug
einer demokratischen Gesellschaft dar-
stelle. Weiters fiihrt er darin aus, dass das
Recht auf Religionsfreiheit, wie es in der
Konvention gewahrleistet ist, ,,jegliches Er-
messen des Staates hinsichtlich religioser
Anschauungen oder Mittel fiir den Aus-
druck solcher Anschauungen ausschliefSt®
Auf der anderen Seite betont er aber ,,das
Recht der Staaten festzustellen, ob eine
Bewegung oder eine Vereinigung offen-
sichtlich religiose Ziele oder Titigkeiten
verfolgt, die fiir die Bevolkerung schidlich
sind®

Im Fall Larissis u.a. gegen Griechenland
vom 24. 2.1998 (23372/94 et al) war als zu-
sitzliche Dimension das Vorliegen eines
Sonderstatusverhéltnisses zu beriicksichti-
gen, da die Beschwerdefiihrer als Offiziere
der griechischen Luftwaffe mit einem mis-
sionierenden Vorgesetzten konfrontiert
waren. Der Europiische Gerichtshof fiir
Menschenrechte [EGMR] differenzierte
dahingehend, ob die Bekehrungsversuche
innerhalb der Streitkrifte, also im Rahmen
eines beruflichen Abhéngigkeitsverhalt-
nisses, oder im privaten Kreis erfolgten.

Diese Fille sind alle im Kontext der
dominanten Stellung der Griechisch-or-
thodoxen Kirche zu sehen, die in der Iden-
tifikation von griechischer Nationalitat mit
orthodoxem Bekenntnis ihre Verwurze-
lung hat.

3.3.2 Orthodoxe Jurisdiktion
am Beispiel Moldawien

Auch eine Auseinandersetzung um
orthodoxe kirchliche Jurisdiktion hat be-
reits ihren Weg nach StrafSburg gefunden.
Im seinem Urteil im Fall Metropolitane
Kirche von Bessarabien u.a. gegen Moldo-
va? sprach der EGMR aus, dass sich die
Gldubigen frei und ohne staatliche Einmi-
schung vereinigen kénnen: Die Autonomie
der Religionsgemeinschaft steht in einer
demokratischen Gesellschaft im Zentrum
des von Art. 9 EMRK gewihrten Schutzes.
Der Staat hat seine Regelungsgewalt neu-
tral und unparteiisch auszuiiben, es ist da-
her seine Aufgabe, Spannungen innerhalb
eines religiosen Bekenntnisses nicht durch
Eliminierung des Pluralismus zu beheben,
sondern fiir Toleranz der Konfliktparteien
zu sorgen. Die Nichtanerkennung der or-
thodoxen Metropolie von Bessarabien
durch die moldawischen Behorden stellt

22 13.12.2001, Appl. 45701/99. In darr 50/2003 mit einem Kommentar von Eva Synek, 156-171.



Potz/Europiische Einigung als Herausforderung an die Orthodoxie 49

daher einen Verstof$ gegen die Religions-
freiheit und gegen die Pflicht des Staates zu
religioser Neutralitdt dar.

4. Europaische Einigung und
orthodoxes Verfassungsrecht

Das Verhiltnis zwischen moderner
Staatlichkeit und orthodoxer Ekklesiolo-
gie bzw. Kirchenverfassung ist durchaus
komplex, da das Konzept des Nationalstaa-
tes letztlich ein Produkt der neuzeitlichen
westlichen Entwicklung ist. Sowohl der tra-
ditionelle ekklesiologisch verankerte Begriff
des ,Kanonischen Territoriums® als auch
die mit dem Entstehen der stidosteuropa-
ischen Nationalstaaten im 19. Jahrhundert
verkniipfte ,,Phyletismos“-Diskussion ge-
raten mit der europiischen Einigung je-
denfalls wieder in Bewegung.

Derzeit ist die kirchenrechtliche Situ-
ation der orthodoxen Kirchen in der Eu-
ropdischen Union durchaus vielfaltig und
lasst sich in folgenden Gruppen zusam-
menfassen:

In einigen Staaten bestehen autoke-
phale orthodoxe Kirchen. Zwei davon sind

23

traditionell orthodoxe Staaten, das heifit
das Staatsvolk hat eine traditionelle Bin-
dung an das orthodoxe Christentum. Ne-
ben Griechenland® ist dies Zypern, das mit
der Erweiterung der Europdischen Union
im Jahr 2004 Mitglied der Europdischen
Union geworden ist.

Unter den EU-Mitgliedern befinden
sich dartiber hinaus drei Staaten mit or-
thodoxen Minderheiten, die, obwohl nicht
in die Kategorie ,traditionell orthodoxer
Staat® fallend, in autokephalen Kirchen
organisiert sind, ndmlich die Kirche von
Polen® und die Kirche der Tschechischen
Linder und der Slowakei.”

Die orthodoxe Kirche Lettlands ist
eine selbstverwaltete Kirche innerhalb des
Moskauer Patriarchats und damit Teil ei-
ner autokephalen Jurisdiktion.” Auch die
Kirche von Litauen ist Teil des Moskauer
Patriarchats.

Andere orthodoxe Kirchen sind in
autonomen Kirchen organisiert. Wahrend
Autokephalie im Grof8en und Ganzen klar
umrissen ist, gibt es Autonomierechte in
verschiedenem Ausmaf8.” Unstrittig ist
der vollautonome Status nur bei der Kirche

24

25

26

27

Auf die Mehrzahl der Jurisdiktionen der orthodoxen Kirche im griechischen Staat, vor allem auf
die Zustindigkeit des Okumenischen Patriarchats fiir die Metropolien Nordgriechenlands, ist
hier nicht weiter einzugehen.

1918 unterstanden die polnischen Orthodoxen der Moskauer Jurisdiktion, unterstellten sich
infolge der politischen Entwicklung in Russland dann aber vorldufig Konstantinopel, das 1924
auf Ansuchen der polnischen Regierung der lokalen Kirche auch die Autokephalie gewiahrte.
Dieser Schritt wurde allerdings von Moskauer Seite lange nicht anerkannt. Erst im Kontext
sowjetischer Hegemonie gewiéhrte die Russische Orthodoxe Kirche ihrerseits der Polnischen
Orthodoxen Kirche 1948 die Autokephalie.

1946 fand eine kirchliche Reorganisation unter dem Dach des Moskauer Patriarchats statt, das
1951 die Autokephalie gewihrte. 1998 wurde dieser Status dann auch durch das Okumenische
Patriarchat anerkannt. Die einheitliche Jurisdiktion blieb auch fiir die beiden Nachfolgestaaten
der Tschechoslowakischen Republik erhalten.

Das Statut der Russisch-orthodoxen Kirche von 2000 zihlt die Kirche von Lettland unter den
von einem Metropoliten oder Erzbischof geleiteten ,,Selbstverwalteten Kirchen innerhalb des
Moskauer Patriarchats auf (Art. VII 16). Vgl. dazu auch Ringolds Balodis, State and Church
in Latvia, in: Gerhard Robbers, State and Church in the European Union, Baden-Baden 2005,
253-281.

Vgl. dazu die Beitrage in: Die Kirche und die Kirchen - Autonomie und Autokephalie = Kanon
IV und V, 1980 und 1981. Eine bibliographische Ubersicht enthilt Grigorios Papathomas, Essai



50 Potz/Europiische Einigung als Herausforderung an die Orthodoxie

von Finnland. Die Kirche von Estland ist
eine vollautonome Kirche nach der Rechts-
auffassung von Konstantinopel, aber es
hat auch eine zweite estnische Kirche von
Moskauer Seite Autonomierechte bestitigt
bekommen, so dass de facto zwei unter-
schiedliche autonome Kirchen bestehen.?
Mit Ausnahme Griechenlands und Zy-
perns haben alle diese orthodoxen Kirchen
gemeinsam, dass sie entweder aufgrund
einer historischen politischen Zugehorig-
keit oder herkunftsmiflig von Russland
bestimmt waren. In einigen Fallen, so vor
allem in Estland und Lettland, ist der or-
thodoxe Bevolkerungsanteil nicht nur be-
sonders hoch, sondern bildet iiberwiegend
auch eine nationale russische Minderheit.
Das Moskauer Patriarchat stellt damit
eine russische Institution dar, die iiber die
heutige russische Foderation hinausreicht.
Das Statut der ROK spricht von der Juris-
diktion iiber alle Personen mit orthodoxem
Bekenntnis, die auf dem kanonischen Ter-
ritorium der Russisch-Orthodoxen Kirche
leben, und zahlt dabei alle Nachfolgestaaten
der Sowjetunion mit Ausnahme Georgiens
auf.” Das Moskauer Patriarchat ist damit
iiber die russisch-orthodoxe Diaspora hin-

aus zu einer Kirche der Européischen Uni-
on geworden, besonders deutlich im Falle
Lettlands und Litauens.*

Wir kénnen im Zuge der Sezessionen
im mittel- und osteuropédischen Raum ge-
nerell eine interessante Entwicklung hin-
sichtlich des Prinzips der Identitit staatli-
cher und kirchlicher Grenzen feststellen.
Auch die Serbisch-orthodoxe Kirche bean-
sprucht die Jurisdiktion iiber die Grenzen
des teilsouverdnen Staates Serbien hinaus
und wehrt sich gegen die Verselbststandi-
gung der Kirchen in den anderen ehema-
ligen jugoslawischen Republiken. Der erste
derartige Versuch geht auf die Zeit des un-
geteilten Jugoslawien zuriick, als die Kirche
der jugoslawischen Teilrepublik Mazedoni-
en sich 1967 fiir ,autokephal® erklarte, was
jedoch interorthodox keine Anerkennung
fand.’’ In Montenegro setzte zu Ende der
1990er Jahre eine &hnliche Entwicklung
ein, sodass derzeit der Serbisch-ortho-
doxen Metropolie von Montenegro und
den Kiistengebieten eine interorthodox
nicht anerkannte Montenegrinisch-ortho-
doxe Kirche gegeniiber steht.*

Die auf autokephalen bzw. autonomen
Ortskirchen beruhende Verfassung der

de Bibliographie pour 'Etude des questions de 'Autocéphalie, de lAutonomie et de la Diaspora,
Nomokanonoke Bibliotheke Bd. 7, Katerini 2000.

28

Vgl. dazu Grigorios Papathomas/Matthias Palli, The Autonomous Orthodox Church of Estonia,

Nomokanonoke Bibliotheke Bd. 11, Katerini 2002.

Vgl Art. 13.
30

Vgl. dazu die Feststellung in der offiziellen Stellungnahme des Moskauer Patriarchat zum Weif3-

buch tiber European Governance (Punkt 2.2.): ,When the countries of Central and Eastern Eu-
rope join the EU, a large region of Orthodox civilization will be introduced into the Union.
These countries have traditionally been the priority for the foreign policy of Russia, Belarus,
Ukraine and Moldova. Undoubtedly, it will facilitate the dialogue between the EU and Russia,
but at the same time it will require joint actions for the solution of a number of problems pertai-
ning to the inter-orthodox and inter-confessional relations in the frontier region“ (Anm. 9).

31

Der Konflikt eskalierte jiingst, als der die Jurisdiktion des Patriarchen von Belgrad anerken-

nende Bischof Jovan in das Visier der makedonischen Polizei und Gerichte genommen wurde

(vgl. dazu kathpress vom 29. 9. 2005, 13).
32

Vgl. dazu die Positionen der Serbisch-orthodoxen Kirche unter http://www.njegos.org/past/

metrohist.htm (2. 10. 2005) bzw. der Montenegrinisch-Orthodoxen Kirche unter http://www.

montenet.org/religion (2. 10. 2005).



Potz/Europiische Einigung als Herausforderung an die Orthodoxie 51

Orthodoxie®” steht damit jedenfalls vor
einer grofieren institutionellen Herausfor-
derung. Dies hiangt mit zwei historischen
Zasuren zusammen. Zundchst musste das
im Territorialitdtsprinzip der frithen Kir-
chenverfassung wurzelnde traditionelle
Konzept des ,,Kanonischen Territoriums®
der neuen Situation angepasst werden.
Dies bedeutete einerseits, auf die westli-
chen Jurisdiktionsanspriiche auf ostkirch-
lichem ,,Kanonischem Territorium® - vor
allem im Zuge der Eroberungen durch die
Kreuzfahrer - reagieren zu miissen. An-
dererseits galt es aber auch Regeln fiir die
orthodoxe Diaspora auf westkirchlichem
,Kanonischem Territorium® zu entwickeln.
Die zweite Zasur hingt damit zusammen,
dass nach dem Selbststindigwerden der
christlichen Nationen des Osmanischen
Reiches die Ortskirchen zunehmend na-
tionalkirchlichen Charakter annahmen.
Die jlingeren Autokephalie-Erklarungen
folgten alle dem Prinzip, dass kirchliche
und politisch-staatliche Grenzen grund-
satzlich iibereinstimmen sollten. Das in c.

33

34 der Apostolischen Kanones genannte
Ethnos, das man nun vor Augen hatte,
war der moderne Nationalstaat. Insofern
konnte sich trotz der Verurteilung des sog.
Phyletismus im 19. Jh.*® ein nationales
Prinzip durchsetzen. Angesichts der eu-
ropdischen Einigung muss allerdings den
durch unterschiedliche historische Erfah-
rungen bedingten identitdtsvermittelnden
und offenbar nur schwer aufgebbaren na-
tionalen Bindungen der orthodoxen Orts-
kirchen der konfrontative Stachel genom-
men werden. In einer bei einem Treffen
der Patriarchen und Erzbischofe der Ge-
samtorthodoxie auf der Insel Patmos ange-
nommenen Erklirung wird daher betont,
»dass die orthodoxe kirchliche Auffassung
tiber den Begriff ,Nation' kein Element der
Aggressivitit und der Konfrontationen
zwischen den Volkern beinhaltet, sondern
dass sie sich auf die Besonderheit eines je-
den Volkes bezieht, auf ihr heiliges Recht,
den Reichtum ihrer Tradition zu bewahren
und zu pflegen®*.

34

35

36

Die Orthodoxe Kirche wird als ,,Gemeinschaft von [...] autokephalen oder autonomen Ortskir-
chen verstanden, die jede fiir sich den Anspruch erheben kann, die eine, heilige, katholische und
apostolische Kirche zu sein — unter der Voraussetzung, dass sie in Gemeinschaft mit den anderen
Lokalkirchen steht“ (D. Papandreou, Das Panorthodoxe Konzil, in: Wilhelm Nyssen/Hans-Jo-
achim Schulz/Paul Wiertz, Handbuch der Ostkirchenkunde Bd. 3, Diisseldorf 1997, 261-286).
Zum 34. Apostolischen Kanon vgl. Panteleimon Rodopoulos, Ecclesiological Review of the Thir-
tyfourth Apostolic Canon, in. Kanon IV (1980), 92-99.

Anders als in Serbien und weit massiver als in Ruménien und Albanien fithrte das bulgarische
Unabhingigkeitsstreben im 19. Jahrhundert nicht nur zu blutigen Auseinandersetzungen mit
dem Osmanischen Reich. Es kam auch zu massiven Konflikten mit dem Patriarchat von Kon-
stantinopel. 1870 gewahrte schliefllich der Sultan die Errichtung eines bulgarischen Exarchats,
wodurch die bulgarische Kirche die Méglichkeit erhalten sollte, ihre inneren Angelegenheiten
autonom zu regeln. Die Synode in Kostantinopel reagierte darauf mit einer scharfen Verurtei-
lung der Vorgénge in den bulgarischen Gebieten: Die Begriindung von Kirchenstrukturen auf
dem Nationalititenprinzip (,,Phyletismos®) wurde als Haresie gebrandmarkt. Auch nach der
Konstituierung des bulgarischen Fiirstentums (1878) und der Proklamation eines unabhéngigen
Konigreichs (1908) verweigerte Konstantinopel die Anerkennung der bulgarischen Autonomie.
Konstantinopel beendete das Schisma trotz fortschreitender Konsolidierung der bulgarischen
Kirche in der Zwischenkriegszeit nicht vor dem Einmarsch russischer Truppen 1945. Es folgte
1953 die Ernennung des Metropoliten von Plovdiv zum bulgarischen Patriarchen, dessen Aner-
kennung durch Konstantinopel aber weitere acht Jahre auf sich warten lief3.

Orthodoxes Forum 10 (1996), 100.



52 Potz/Europiische Einigung als Herausforderung an die Orthodoxie

Nichtsdestoweniger wird all dem ein
sehr spezifisches, historisch kontingentes
Konzept von Autokephalie zu Grunde ge-
legt, das sich nicht einfach in die Vergan-
genheit riickprojizieren lasst und bei dem
angesichts heutiger Entwicklungen auch
fraglich ist, welche Bedeutung es fiir die
Zukunft haben wird. In der Autokephalie-
frage hat die interorthodoxe Kommission
1993 daher lediglich Ubereinkunft dariiber
erzielt, dass ,die Institution der Autoke-
phalie [...] in authentischer Weise eine der
wesentlichen Sichtweisen der orthodoxen
ekklesiologischen Tradition tiber die Bezie-
hung der lokalen zur weltweiten Kirche Got-
tes“ ausdriickt.

5. Orthodoxe kirchliche
Einrichtungen in der
Europaischen Union

Orthodoxe Kirchen sind Mitglieder
der ,Konferenz Europdischer Kirchen®
(KEK) und dort auf der weiteren europa-
ischen Ebene tdtig. Sie wurde zu Zeiten des
kalten Krieges 1959 in Nyborg gegriindet
und ist wie der Okumenische Rat der Kir-
chen ein Forum, das sowohl Kirchen der
Reformation als auch orthodoxe Kirchen
als Mitglieder hat. Ziel war die Verhinde-
rung eines ,Eisernen Vorhanges® zwischen
den Europdischen Kirchen.

Die Zusammenarbeit mit dem Rat der
europaischen Bischofskonferenzen (CCEE)
bei der 1. Europiischen Okumenischen
Versammlung ,Frieden in Gerechtigkeit®
in Basel 1989 stellte einen Wendepunkt in
der Titigkeit der KEK dar. Von der 2. Oku-
menischen Versammlung in Graz 1997
wurde die Abfassung einer Charta Oecu-

37

% http://www.ec-patr.gr (2. 10. 2005).
3 http://orthodoxeurope.org (2. 10. 2005).

menica empfohlen, die am 22. April 2001
in Straflburg wéhrend einer gesamteuro-
péischen ékumenischen Begegnung vom
Prasidenten der KEK, dem Metropoliten
von Paris, Jeremias, und vom Prasidenten
des CCEE, Kardinal VIk, unterzeichnet
wurde.

Ein erstes instruktives Beispiel fiir eu-
ropaisches Tatigwerden von Vertretern der
Orthodoxie in diesen Gremien ergab sich
bei einem von der COMECE im April 1997
organisierten Treffen zur Vorbereitung ei-
ner ,,Kirchenerkldrung® von Amsterdam.

Auch zu der am 7. Dezember 2000
in Nizza unterzeichneten Charta der
Grundrechte der Europdischen Union ha-
ben orthodoxe Vertreter im Rahmen der
Konferenz europdischer Kirchen ihre Stel-
lungnahmen abgegeben. Dabei wurde auch
insofern eine politische Querverbindung
deutlich, als die Aufnahme einer Anrufung
Gottes in die Praambel unter anderem von
Griechenland ausdriicklich befiirwortet
worden war.

Die Bereitschaft, aktive ,,Europapoli-
tik“ zu betreiben, dokumentiert sich auch
in den Vertretungen orthodoxer Kirchen
in Briissel, wie sie die Kirche Griechen-
lands¥, das Okumenische Patriarchat®
und das Moskauer Patriarchat® eingerich-
tet haben.

Bemerkenswert ist schliefllich auch
die Institutionalisierung der Kontakte zwi-
schen der Orthodoxie und den europi-
ischen Parteien, die auf eine Initiative des
Okumenischen Patriarchen Bartholoma-
ios I. zuriickgeht. Die Fraktion der Euro-
paischen Volkspartei (Christdemokraten)
ist einer entsprechenden Einladung des
Okumenischen Patriarchats zum Dialog

Informationen unter http://www.regue.org (2. 10. 2005).



Potz/Européische Einigung als Herausforderung an die Orthodoxie 53

gefolgt.*® Die Treffen finden seit 1995 in
regelmifligen Abstinden statt und ha-
ben inzwischen durchaus auch politisches
Gewicht bekommen, wie die Reden der
Ministerprasidenten von Griechenland,
Serbien und Montenegro sowie von Kro-
atien beim 8. Treffen im Oktober 2004 in
Thessaloniki deutlich machten. Bei dieser
Gelegenheit wies der griechische Minis-
terprasident Karamanlis ausdriicklich auf
die Dialogklausel (Art. 52 Abs. 3) des Ver-
fassungsvertrages fiir Europa auch fiir die
orthodoxen Kirchen als verantwortliche
Partner in einer européischen Zivilgesell-
schaft hin.*!

In die gleiche Richtung geht es, wenn
die offizielle Stellungnahme des Moskauer
Patriarchats zum Weiflbuch tiber European
Governance festhalt:

»The Russian Orthodox Church is
greatly interested in concrete cooperation
with the European Union. Our Church is
ready to participate in the consultation sys-
tem, which is being shaped in the Europe-
an Commission and other agencies of the
Union. Probably, when working out a com-
mon code of consultation rules, it is neces-
sary to consider a possibility of addressing
the Orthodox Churches of Europe for ex-
pert advice. At the same time, the Church
should not be limited only to participation
in discussing the interethnic and interreli-
gious relations. The representatives of the
Church are ready to take part in discussing

40
logon Chalkes, t. V (1952-2002), 473fF.

the development of the Pan-European se-
curity system, social problems, ethics of
applying modern technologies, migration,
etc. For this objective, it would be neces-
sary to provide the Orthodox an expert
access to different committees and expert
groups of the European Commission.“*
Grundsitzlich bekennen sich die or-
thodoxen Kirchen bzw. ihre Vertreter in
ihren Erkldrungen vorbehaltlos zum de-
mokratischen System, es wird sogar aus-
driicklich die Nahe der demokratischen
Ordnung Europas zur orthodoxen Lehre
mit dem Schwerpunkt auf der euchari-
stisch versammelten Gemeinde und der
konziliaren Verfassung betont.* Das ,,Mot-
to“ der EU ,,Einheit in Vielfalt“ wird gera-
dezu als orthodoxes Prinzip reklamiert, es
entsprache der ,communio ecclesiarum®
im orthodoxen Verstandnis als einer ,Ge-
meinschaft vieler selbststandiger Kirchen,
die im Wesentlichen denselben Glauben
haben, aber ,f6deralistisch’, nicht zentralis-
tisch verwaltet wird.“ Auch werden in der
Orthodoxie ,die gemeinsamen Probleme
... konziliar und synodal mit demokra-
tischen Prinzipien behandelt, auch in den
schwierigsten Krisen ihres Lebens .
Dieser Vergleich ist jedoch keine Ein-
bahnstrafle, denn der europdische Eini-
gungsprozess stellt gewissermaflen auch
eine positive Provokation der um ihre
Einheit ringenden Kirchen dar. Dies gilt
nicht nur fiir die katholische Kirche,* son-

Grigorios Larentzakis, Die Rolle der Orthodoxie in Europa, in: Epistemonikes Parousias Theo-

1 http://www.kokid.de/nachrichten/index.php?shownews=90 (2. 10. 2005).
2 http://www.russian-orthodox-church.org.ru/ne204093.htm (2. 10. 2005).

43

Erzbischof Jeremiah von Wroclaw und Szczecin in einem vom ,,Nachrichtendienst Ostliche Kir-

chen® teilweise abgedruckten Beitrag (http://www.kirchen-n-osteuropa.de/archiv/04120901.

htm) (2. 10. 2005).
44

Grigorios Larentzakis, Der Beitrag der Orthodoxie fiir Europa (http://www.orthodoxie.net/de/

Texte/Texte_Varia/Larentzakis_OrthodoxieEuropa_de.htm) (2. 10. 2005).
4 Wolfgang Offermanns, Die romisch-katholische Kirche und die EU, 283, bejaht aus katholischer
Sicht die Frage des Interviewers: ,Kann man sagen, dass die politische Integration Europas in



54 Potz/Europiische Einigung als Herausforderung an die Orthodoxie

dern in besonderer Weise fiir die um ein-
heitliche Strukturen ringende orthodoxe
Kirche, was durchaus einbekannt wird. In
der bereits genannten Stellungnahme des
Moskauer Patriarchats heift es: ,,The Euro-
pean experience is valuable as an example
for certain creative borrowings, on the one
hand, and as a point of understanding our
own peculiarities in organizing social life
in the countries where the Russian Ortho-
dox Church carries out its pastoral work,
on the other.“¢

Die Statistik zeigt, dass in zehn EU-
Mitgliedsstaaten der Anteil der Ortho-
doxen mehr als ein Prozent der Wohnbe-
volkerung ausmacht.*”

Der Autor: Univ. Prof. Dr. Richard Potz ist
Vorstand des Instituts fiir Rechtsphilosophie,
Religions- und Kulturrecht der Universitit
Wien. Unter seinen zahlreichen Veriffent-
lichungen gibt es verschiedene Beitrige zur
rechtlichen Stellung der Kirchen und Reli-
gionsgemeinschaften in Osterreich und der
EU, u.a. auch in ThPQ 145 (1997), 339-
348: ,Religion und Kirche im weltanschau-
lich-neutralen Verfassungsstaat - einige Per-
spektiven (zus. mit H. Kalb u. B. Schinkele),
sowie ThPQ 146 (1998), 173-186: ,Die
Anerkennung von Kirchen und Religionsge-
meinschaften in Osterreich’; ebenfalls zus.
mit H. Kalb und B. Schinkele.

den letzten dreiflig Jahren der katholischen Kirche einen Anstof8 gegeben hat zu europiéischer
Integration in ihren eigenen Reihen?“ und weist darauf hin, dass man ,,durchaus davon spre-
chen konne, dass man etwas urspriinglich der katholischen Kirche Eigenes wiederentdeckt®

hat.
46 Giehe Anm. 9.

7" In folgenden EU-Mitgliedstaaten betrigt der Anteil der Orthodoxen mehr als 1% der Wohnbe-
volkerung: Griechenland (95 %); Zypern (83 %); Lettland (28 %); Estland (10 %); Litauen (4 %);
Slowenien (2,3 %); Osterreich (2,2 %; der Anteil der Orthodoxen an der Wohnbevélkerung
Wiens macht sogar iiber 6 % aus und diirfte somit der weitaus hochste in Stadten auf8erhalb der
traditionellen orthodoxen Gebiete Europas sein); Deutschland (1,6 %); Polen (1,3 %); Schweden
(1,2 %); Finnland (1,1 %). Als Grundlage dieser Aufstellung dient eine am Institut fiir Rechts-
philosophie, Religions- und Kulturrecht der Universitit Wien gefithrte und laufend ergénzte

Religionsstatistik.



