
A4) ThPQ 154 2006) 4754

Riıchara Potz

Europäilsche InNIguNg als Herausforderung
die europälsche OrthodoxIie

v Im Zusammenhang mıt der Usterweiterung der Europäischen Unıiıon
sind In der Öffentlichkeit viele Fragen politischer, wirtschaftlicher und
gesellschaftlicher Art diskutiert worden. Die religiöse Seıite wurde
nıg thematisiert, obwohl gerade diese rage durch den besonderen Status
der orthodoxen Kirchen von grofßer Bedeutung ıst Der olgende Beıtrag
vVvVo  A Potz, einem ausgewlesenen Spezialisten für Religions- und Kul-
turrecht, fuüuhrt den Leser überaus kenntnisreich und mıt vielen histo-
rischen Hintergrundinformationen In die Problematik eın und öftnet
den Blick dafür, welche Konsequenzen sich AUS der Einbindung der 0_

thodoxen Kirchen In die Europäische Gemeinschaft ergeben. (Redaktion)

Einlertung Im folgenden Beltrag soll versucht
werden, die Bandbreite des Themas Uro-

DIe europäischen Kirchen und Religi- päische iniıgung und rthodoxie ‚U-

onsgemeinschaften en auf die europäa- loten. Dabei geht CS grundsätzliche
ische iniıgung verschieden zögerlich Ica- Fragen wI1Ie die (Girenzen Europas, die KOom-
giert. AÄAm relativ ScChnellsten hat el die patibilitä des Urc. die westlich-christli-
katholische Kirche die europäische eraus- che Entwicklung bestimmten europäischen
forderung ANSCHOÖMMLEN, DIes hat mehrere Religionsrechts mıt der orthodox-christli-

chen Tradition, die konkreten AntwortenGründe. Zunächst War das Kerneuropa der
ec überwiegend katholisch. Auch die der rthodoxie auf die „europäische He-
Gründerväter der Europäischen inıgung rausforderung” auf institutioneller Ebene
( Adenauer, De (sasperl, chuman galten
als betont katholisch ausgerichtete christ- DIT3 Orthodoxie un dıe Grenzen
lich-soziale Politiker. Schliefßlic. ist nicht Europas

übersehen, dass die katholische KIr-
che aufgrun ihrer zentralistisch-hierar- Zu den häufigsten gestellten Fra-
chischen Verfassung schneller Instrumen- SCH 1mM Zusammenhang mıt der inigung
tarıen für gesamteuropäische nliegen Europas gehört die Bestimmung Se1iINer
gefunden hat.! (GJrenzen. Das ist keine CU«eC Fragestel-

Abgesehen VO Hl Stuhl, der als Cdie Gesamtkirche repräsentierendes Völkerrechtssubjekt uch
für Cdie europäischen Institutionen ZuUu!r Verfügung steht, gab den 1m Anschluss das Va-
tikanum 1971 gegründeten Kat der europäischen Bischofskonferenzen CCEE Im Jahr 1980
wurde schließlich das als Nebenstelle der Nuntijatur ın Brüssel errichtete Informationsbüro des
Hl tuhles ın Cdie selbstständige Komm1ssıon der Europäischen Bischofskonferenzen Commis-
S10 episcopatuum COM MUNItaATtIS EUIODACAC COMECE) umgewandelt, welche Cdie Aufgabe hat,

42 ThPQ 154 (2006) 42–54

Richard Potz

Europäische Einigung als Herausforderung an 
die europäische Orthodoxie

◆ Im Zusammenhang mit der Osterweiterung der Europäischen Union 

sind in der Öff entlichkeit viele Fragen politischer, wirtschaft licher und 

gesellschaft licher Art diskutiert worden. Die religiöse Seite wurde we-

nig thematisiert, obwohl gerade diese Frage durch den besonderen Status 

der orthodoxen Kirchen von großer Bedeutung ist. Der folgende Beitrag 

von R. Potz, einem ausgewiesenen Spezialisten für Religions- und Kul-

turrecht, führt den Leser überaus kenntnisreich und mit vielen histo-

rischen Hintergrundinformationen in die Problematik ein und öff net 

den Blick dafür, welche Konsequenzen sich aus der Einbindung der or-

thodoxen Kirchen in die Europäische Gemeinschaft  ergeben. (Redaktion)

1 Abgesehen vom Hl. Stuhl, der als die Gesamtkirche repräsentierendes Völkerrechtssubjekt auch 
für die europäischen Institutionen zur Verfügung steht, gab es den im Anschluss an das 2. Va-
tikanum 1971 gegründeten Rat der europäischen Bischofskonferenzen (CCEE). Im Jahr 1980 
wurde schließlich das als Nebenstelle der Nuntiatur in Brüssel errichtete Informationsbüro des 
Hl. Stuhles in die selbstständige Kommission der Europäischen Bischofskonferenzen (Commis-
sio episcopatuum communitatis europaeae – COMECE) umgewandelt, welche die Aufgabe hat, 

1. Einleitung

Die europäischen Kirchen und Religi-

onsgemeinschaften haben auf die europä-

ische Einigung verschieden zögerlich rea-

giert. Am relativ schnellsten hat dabei die 

katholische Kirche die europäische Heraus-

forderung angenommen. Dies hat mehrere 

Gründe. Zunächst war das Kerneuropa der 

Sechs überwiegend katholisch. Auch die 

Gründerväter der Europäischen Einigung 

(Adenauer, De Gasperi, Schuman) galten 

als betont katholisch ausgerichtete christ-

lich-soziale Politiker. Schließlich ist nicht 

zu übersehen, dass die katholische Kir-

che aufgrund ihrer zentralistisch-hierar-

chischen Verfassung schneller Instrumen-

tarien für gesamteuropäische Anliegen 

gefunden hat.1

Im folgenden Beitrag soll versucht 

werden, die Bandbreite des Themas Euro-

päische Einigung und Orthodoxie auszu-

loten. Dabei geht es um so grundsätzliche 

Fragen wie die Grenzen Europas, die Kom-

patibilität des durch die westlich-christli-

che Entwicklung bestimmten europäischen 

Religionsrechts mit der orthodox-christli-

chen Tradition, die konkreten Antworten 

der Orthodoxie auf die „europäische He-

rausforderung“ auf institutioneller Ebene.

2. Die Orthodoxie und die Grenzen 
Europas

Zu den am häufigsten gestellten Fra-

gen im Zusammenhang mit der Einigung 

Europas gehört die Bestimmung seiner 

Grenzen. Das ist keine neue Fragestel-



43Potz/Europäische inıgung als Herausforderung Cdie Orthodoxie

lung, sondern S1€ wird se1it Herodot 1M- auf orthodoxer Selte durchaus ihr Pendant
Iler wileder aufgeworfen.“ Dabei handelt findet, Wenn westliche Einflüsse zurückge-

wlesen werden.“CS sich nicht 1Ur einen geopolitischen
Sachzwang, sondern CS ist auch eden- Es braucht ohl nicht welter darauf
ken, dass IHNan bei der Bestimmung VO  b eingegangen werden, wI1Ie gefährlich SOl-
Identität {fenbar nicht auf Abgrenzungen che Simplifizierungen Sind. Offenkundig
verzichten kann, denn die Unterschei- ist, dass geopolitische Gegebenheiten und
dung zwischen „UnNs” und „den Anderen ideologische Befindlichkeiten AaUuSs der e1it
wird häufig als wesentlichstes Element für des „Kalten Krieges’ bei olchen Auße-
„Gruppen-Identität” angesehen. DIes gilt LUNSCH Pate standen, ungeachtet dessen,
Olflenbar für Kleingruppen, Stämme und dass die fast ein halbes Jahrhundert Urc.
Staatsnationen ebenso wI1Ie für kontinentale den 1sernen Vorhang gebildete Trennlinie
Einigungsprozesse. In der Europas überhaupt nicht mıt

Es ist nicht sehr ange her, dass die der imagınären (GJirenze zwischen westlich-
Ustgrenze der lateinischen Christenheit und Ööstlich-christlicher Tradition überein-

Beginn der Neuzeıt als signifikante stimmte.? Während sich och eine Reihe
Trennlinie für die aAufßere (GJirenze der Eu- VO  b Staaten mıt „westlicher” Tradition Jen-
ropäischen N1ON A SCHOÖMLLL wurde. SEITS des 1sernen orhangs befand, hat die
1e8es efw.: auch VO  b Samuel Huntington Europäische N1ıoNnN mıt dem erı (rle-
1mM „Kamp der Kulturen vertretene Kon- chenlands bereits 1mM re 1981 die „Gren-
zept argumentiert damlit, dass die Länder Z ZUFK Orthodoxie” überschritten.
stlich dieser Grenze, VO  b rthodoxie und Allerdings ist beachten, dass die
Islam epragt, wesentliche Ereignisse und VO  b Huntington postulierte, se1it 15000 QUCLI
Erfahrungen der westlichen Neuzeıt VCI- Uurc Europa verlaufende (GJsrenze ach der
mM1sSsen lassen: RKRenalssance, Reformation, Erwelterung 2004 1mM Grofßen und (janzen
Aufklärung SOWI1E die Französische und die erreicht wurde und die derzeit eine
Industrielle Revolution.“ Nicht überse- baldige neuerliche Usterwelterung lau-
hen ist jedoch, dass diese Argumentation ter werdenden Stimmen den Simplifizie-

Cdie 7Zusammenarbeit der EU-Bischofskonferenzen untereinander estärken bzw. den direkten
Kontakt miıt den Urganen der pflegen.
DIie Umschreibung kuropas als eiINes geopolitischen Kaumes 1st durch WwWEe] Faktoren bestimmt:
Cdie Sicht des Mittelmeeres als trennendes der verbindendes Flement 1m Süden un: Cdie fen-
heit 1m sten. VOr allem Cdie Ustgrenze stellt geographisch eın Problem dar, das bereits Herodot
bewegte, der sich nicht zwischen Don un: einem Fluss ın der Kolchis als (ırenze zwischen BUu-
LODA Uun: As]en entscheiden konnte (Hist. 1 45) Bezeichnenderweise haben Cdie europäischen
Geographen Clie (irenze zwischen kuropa Uun: Asijen YST nach der Hinwendung Russlands zu

Westen unfer elier dem Großen VO DDon zu ral bzw. dem Unterlauf der Wolga verscho-
ben
Samuel Huntington Der Kampf der Kulturen, München-Wien 1996, 253) folgt dabei dem CNS-
ischen Historiker William Wallace (Ihe TIransformation of estern kurope, London 1990),
der 1nN€ 150(() cstabilisierte (irenze durch kuropa zieht, Cdie das VO westlichen C'hristentum
gepragte kuropa auf der einen €e1l€ einem kuropa, das VO  3 Ostchristentum un: islamischen
TIraditionen gepragt Ist, auf der anderen €1l€ gegenüber estellt.
Siehe unten

Vgl Richard Potz, Freedom of religion an the legal position of relig10us mıinorIities, 1: FPYFancis
Messner (He.) Le STATLUL des confessions religieuses des e{falts candidats l’union europeenne,
Mailand 2002, 4A5{

43

 die Zusammenarbeit der EU-Bischofskonferenzen untereinander zu stärken bzw. den direkten 
Kontakt mit den Organen der EU zu pfl egen.

2 Die Umschreibung Europas als eines geopolitischen Raumes ist durch zwei Faktoren bestimmt: 
die Sicht des Mittelmeeres als trennendes oder verbindendes Element im Süden und die Off en-
heit im Osten. Vor allem die Ostgrenze stellt geographisch ein Problem dar, das bereits Herodot 
bewegte, der sich nicht zwischen Don und einem Fluss in der Kolchis als Grenze zwischen Eu-
ropa und Asien entscheiden konnte (Hist. IV, 45). Bezeichnenderweise haben die europäischen 
Geographen die Grenze zwischen Europa und Asien erst nach der Hinwendung Russlands zum 
Westen unter Peter dem Großen vom Don zum Ural bzw. dem Unterlauf der Wolga verscho-
ben.

3 Samuel Huntington (Der Kampf der Kulturen, München–Wien 1996, 253) folgt dabei dem eng-
lischen Historiker William Wallace (Th e Transformation of Western Europe, London 1990), 
der eine um 1500 stabilisierte Grenze durch Europa zieht, die das vom westlichen Christentum 
geprägte Europa auf der einen Seite einem Europa, das von Ostchristentum und islamischen 
Traditionen geprägt ist, auf der anderen Seite gegenüber stellt.

4 Siehe unten S. 46.
5 Vgl. Richard Potz, Freedom of religion and the legal position of religious minorities, in: Francis 

Messner (Hg.), Le statut des confessions religieuses des états candidats à l’union européenne, 
Mailand 2002, 45ff .

lung, sondern sie wird seit Herodot im-

mer wieder aufgeworfen.2 Dabei handelt 

es sich nicht nur um einen geopolitischen 

Sachzwang, sondern es ist auch zu beden-

ken, dass man bei der Bestimmung von 

Identität offenbar nicht auf Abgrenzungen 

verzichten kann, denn die Unterschei-

dung zwischen „uns“ und „den Anderen“ 

wird häufig als wesentlichstes Element für 

„Gruppen-Identität“ angesehen. Dies gilt 

offenbar für Kleingruppen, Stämme und 

Staatsnationen ebenso wie für kontinentale 

Einigungsprozesse.

Es ist nicht sehr lange her, dass die 

Ostgrenze der lateinischen Christenheit 

zu Beginn der Neuzeit als signifikante 

Trennlinie für die äußere Grenze der Eu-

ropäischen Union angenommen wurde. 

Dieses etwa auch von Samuel Huntington 

im „Kampf der Kulturen“ vertretene Kon-

zept argumentiert damit, dass die Länder 

östlich dieser Grenze, von Orthodoxie und 

Islam geprägt, wesentliche Ereignisse und 

Erfahrungen der westlichen Neuzeit ver-

missen lassen: Renaissance, Reformation, 

Aufklärung sowie die Französische und die 

Industrielle Revolution.3 Nicht zu überse-

hen ist jedoch, dass diese Argumentation 

auf orthodoxer Seite durchaus ihr Pendant 

findet, wenn westliche Einflüsse zurückge-

wiesen werden.4

Es braucht wohl nicht weiter darauf 

eingegangen werden, wie gefährlich sol-

che Simplifizierungen sind. Offenkundig 

ist, dass geopolitische Gegebenheiten und 

ideologische Befindlichkeiten aus der Zeit 

des „Kalten Krieges“ bei solchen Äuße-

rungen Pate standen, ungeachtet dessen, 

dass die fast ein halbes Jahrhundert durch 

den Eisernen Vorhang gebildete Trennlinie 

in der Mitte Europas überhaupt nicht mit 

der imaginären Grenze zwischen westlich- 

und östlich-christlicher Tradition überein-

stimmte.5 Während sich noch eine Reihe 

von Staaten mit „westlicher“ Tradition jen-

seits des Eisernen Vorhangs befand, hat die 

Europäische Union mit dem Beitritt Grie-

chenlands bereits im Jahre 1981 die „Gren-

ze zur Orthodoxie“ überschritten.

Allerdings ist zu beachten, dass die 

von Huntington postulierte, seit 1500 quer 

durch Europa verlaufende Grenze nach der 

Erweiterung 2004 im Großen und Ganzen 

erreicht wurde und die derzeit gegen eine 

baldige neuerliche Osterweiterung lau-

ter werdenden Stimmen den Simplifizie-

Potz/Europäische Einigung als Herausforderung an die Orthodoxie



Potz/Europäische iınıgung als Herausforderung Cdie Orthodoxie

LUNScCH Recht geben scheinen. Bel der Inwiewelt der europäische Ein1igungs-
nächsten Erweiterungsrunde sollen jeden- PIOZCSS eine CUuU«C Dimension In der (Je-

mıt umanıen und Bulgarien Zwel schichte des Okumenischen Patriarchats
weltere traclitionell orthodoxe Staaten MiIt- eröffnen kann, wird sich och zeigen. Es
lieder der Europäischen N10N werden, nımmt jedenfalls sowohl wissenschaftlich
womıt der entscheidende chritt einer als auch kirchenpolitisch eine betont IN -
inigung Europas werden wird, die tegrationsfreundliche Os1ılL1ion e1in. ahe-

Einbeziehung der Ööstlichen Tradition liegenderweise verspricht sich Konstantı-
Europas auf willkürliche (;renzziehungen nope. VO  u der europäischen inigung eine
verzichtet, welche wI1Ie ein 1858 VO  b Norden Verstärkung gesamtorthodoxer Einrich-
ach en Uurc den Kontinent gehen. Lungen, die das Okumenische Patriarchat

DIe Haltung der Orthodoxen Kirchen In SseiINner gemeinorthodoxen Funktion
ZUFK Europäischen N1ıoNnN und ihren MOg- wleder 1Ins pie. bringen könnte. Das Oku-
lichen (sJrenzen ist, wI1Ie bereits angedeutet, menische Patriarchat T1 ohl auch AaUS

durchaus zwiespältig. e1s wird elıtens diesem TUnNn: für einen EU-Beitriıtt der
Türkei e1n.der europäischen rthodoxie das gröfßere,

auch den byzantinischen ()sten einbezle- In der OMziellen Stellungnahme des
en! Europa eingemahnt. Besonders e1n- Moskauer Patriarchats ZU. „VVel  ucC.
deutig ist hier die Positionierung des Oku- ber uropean (Jovernance”® wird eben-
menischen Patriarchats und des Moskauer herausgestellt, dass Usteuropa das
Patriarchats, die €1 grundsätzlich auch Recht habe, seiInen vollen Beltrag für das
die Einbeziehung dieses größeren Europa gemeinsame europäische Haus eisten.
ıIn die befürworten. DIe „Spezifika der orthodoxen Weltsicht

SO betonte der Okumenische Patriarch ollten 1mM ‚Europäischen Projekt bedacht
Bartholomaios 1994 In einer (Gsrundsatz- werden, damıit dieses attraktiv für die Östli-
rede VOLF dem Plenum des Europäischen che CAFrC1sS  1che Welt wircl.  “o
Parlaments: DIe CAFrC1sS  1che Okumene ist diesen

„Auferhalb der (sJrenzen der heutigen Vorstellungen efolgt und hat hinsichtlich
Zwölfergemeinschaft sind auch andere der (sJrenzen Europas inzwischen bemer-
Völker mıt vielen Menschen, VO  u denen kenswerte Zeichen gesetzt. Es ist das
die me1lsten der orthodoxen kirchlichen geflügelte Wort aps Johannes Paul LL
Tradition angehören, unterwegs auf dem erinnern, dass Europa Einbeziehung
europäischen Weg (Jestatten S1e MIr, der SseiINner Ööstlichen Tradition „wieder auf ZweIl
ollnung USdruc verleihen, dass Lungenflügeln L  MuSS , und die
auch diese Völker bald erufen SeiIn WEeI- Charta Qecumenica, CS el „Euro-
den, Leben und den Institutione pa ist nicht 1Ur West- und Mitteleuropa.
des vereinten Europas teilzuhaben.“ Europa ist das Gebiet zwischen anı

Orthodoxes Forum 1994 2453
Vgl dazu Cdie Stellungnahmen des Okumenischen Patriarchen Bartholomaios anlässlich SE1-
116585 Besuches ın ÖOsterreich (kathpress J1l 2003
‚White aper kuropean Governance” VOoO 2001, KÖO  = 2001) 4728
Ofhzielle AÄAntwort des Moskauer Patriarchats zu ‚White aper kuropean Governance”
(http://www.russian-orthodox-church.org.ru/ne204093.htm) 2 2005

44

rungen Recht zu geben scheinen. Bei der 

nächsten Erweiterungsrunde sollen jeden-

falls mit Rumänien und Bulgarien zwei 

weitere traditionell orthodoxe Staaten Mit-

glieder der Europäischen Union werden, 

womit der entscheidende Schritt zu einer 

Einigung Europas getan werden wird, die 

unter Einbeziehung der östlichen Tradition 

Europas auf willkürliche Grenzziehungen 

verzichtet, welche wie ein Riss von Norden 

nach Süden durch den Kontinent gehen.

Die Haltung der Orthodoxen Kirchen 

zur Europäischen Union und ihren mög-

lichen Grenzen ist, wie bereits angedeutet, 

durchaus zwiespältig. Meist wird seitens 

der europäischen Orthodoxie das größere, 

auch den byzantinischen Osten einbezie-

hende Europa eingemahnt. Besonders ein-

deutig ist hier die Positionierung des Öku-

menischen Patriarchats und des Moskauer 

Patriarchats, die beide grundsätzlich auch 

die Einbeziehung dieses größeren Europa 

in die EU befürworten.

So betonte der Ökumenische Patriarch 

Bartholomaios I. 1994 in einer Grundsatz-

rede vor dem Plenum des Europäischen 

Parlaments:

„Außerhalb der Grenzen der heutigen 

Zwölfergemeinschaft sind auch andere 

Völker mit vielen Menschen, von denen 

die meisten der orthodoxen kirchlichen 

Tradition angehören, unterwegs auf dem 

europäischen Weg. Gestatten Sie mir, der 

Hoffnung Ausdruck zu verleihen, dass 

auch diese Völker bald gerufen sein wer-

den, am Leben und an den Institutionen 

des vereinten Europas teilzuhaben.“6

Inwieweit der europäische Einigungs-

prozess eine neue Dimension in der Ge-

schichte des Ökumenischen Patriarchats 

eröffnen kann, wird sich noch zeigen. Es 

nimmt jedenfalls sowohl wissenschaftlich 

als auch kirchenpolitisch eine betont in-

tegrationsfreundliche Position ein. Nahe-

liegenderweise verspricht sich Konstanti-

nopel von der europäischen Einigung eine 

Verstärkung gesamtorthodoxer Einrich-

tungen, die das Ökumenische Patriarchat 

in seiner gemeinorthodoxen Funktion 

wieder ins Spiel bringen könnte. Das Öku-

menische Patriarchat tritt wohl auch aus 

diesem Grund für einen EU-Beitritt der 

Türkei ein.7

In der offiziellen Stellungnahme des 

Moskauer Patriarchats zum „Weißbuch 

über European Governance“8 wird eben-

falls herausgestellt, dass Osteuropa das 

Recht habe, seinen vollen Beitrag für das 

gemeinsame europäische Haus zu leisten. 

Die „Spezifika der orthodoxen Weltsicht 

sollten im ‚Europäischen Projekt‘ bedacht 

werden, damit dieses attraktiv für die östli-

che christliche Welt wird.“9

Die christliche Ökumene ist diesen 

Vorstellungen gefolgt und hat hinsichtlich 

der Grenzen Europas inzwischen bemer-

kenswerte Zeichen gesetzt. Es ist an das 

geflügelte Wort Papst Johannes Paul II. zu 

erinnern, dass Europa unter Einbeziehung 

seiner östlichen Tradition „wieder auf zwei 

Lungenflügeln atmen muss“, und an die 

Charta Oecumenica, wo es heißt: „Euro-

pa ist nicht nur West- und Mitteleuropa. 

Europa ist das Gebiet zwischen Atlantik 

6 Orthodoxes Forum 8 (1994), 243.
7 Vgl. dazu die Stellungnahmen des Ökumenischen Patriarchen Bartholomaios I. anlässlich sei-

nes Besuches in Österreich (kathpress 21. 2. 2003).
8 „White Paper on European Governance“ vom 25. 7. 2001, KOM (2001) 428.
9 Offi  zielle Antwort des Moskauer Patriarchats zum „White Paper on European Governance“ 

(http://www.russian-orthodox-church.org.ru/ne204093.htm) (2. 10. 2005).

Potz/Europäische Einigung als Herausforderung an die Orthodoxie



Potz/Europäische inıgung als Herausforderung Cdie Orthodoxie 45

und Ural, zwischen Nordkap und Mittel- In Frage. /weiltens ist eden-
CC 10}INeeTL. ken, dass CN sich beim Religionsrecht

eine typische Querschnittsmaterie handelt,
die die normatıve BerücksichtigungOrthodoxie ım europälschen

ec ligiöser und weltanschaulicher) nteres-
SCIl anknüpft. Auch Wenn sich eine solche

3 91 Europälsches Religionsrecht 1mM Gemeinschaftsrecht 1Ur selten explizit
findet, beginnt CS doch In bestimmten

Das Europäische Gemeinschafts- Segmenten indirekt das nationale Reli-
recht hat die Religionsgemeinschaften als gionsrecht überlagern, wodurch sehr
institutionelle Bezugs- und Kristallisati- ohl europäische religionsrechtliche Stan-
onspunkte religiöser Interessen ange e1it ar' entwickelt werden. “*
kaum wahrgenommen, sodass vielfach VO  b Mıt dem KOonzept des religionsneut-
der religionsrechtlichen Blindheit der ralen Staates tun sich die orthodoxen KIır-
gesprochen wurde. ‘‘ DIes anderte sich erst chen allerdings traditionell ceher schwer.
Urc. die Schlussakte ZU. Amsterdamer Griechenland als erstes orthodoxes MIit-
Vertrag VO  u 199/, die Wenn auch auf glie der hat religionsrechtlich einen
der normatıv niederen Ebene der a- beachtlichen andel durchlaufen, gilt
LunNng Nr. 11 die Sachgesetzlichkeiten jedoch aufgrun einer Reihe VO  b eson-
ligiösen Selbstverständnisses In ihren VOCI- derheiten, die auch In der och be-
schiedenen Bezugen erstmals In den 1C. Ssprechenden Judikatur der europäischen
nımmt. Instanzen ihren Niederschlag gefunden

In der olge hat die U-Grundrechte- aben, immer och als eispie für ein
C'harta In der Taambe auf das eist1g- „Staatskirchentum DIes gilt für das
religiöse Erbe der Völker Europas ezug Proselytismus-Verbot der griechischen

DZw. In Art die Achtung Verfassung, das den Strafßburger Gerichts-
der 1e der Kulturen, Religionen und OI zu grundsätzlichen religionsrechtlichen
prachen postuliert. Entscheidungen veranlasste. 1

Der Verfassungsvertrag geht chlie{ß- DIe €1 aufbrechenden TODIeme
ich insofern och einen chritt welıter, als beeinflussen die Neugestaltung der Verfas-

In Abs die „Dialogklausel” sungsordnungen 1mM Allgemeinen und 1mM
hinzufügt, welche die Religionsgemein- Besonderen die tellung der orthodoxen
schaften zivilgesellschaftlich In die Pflicht Kirchen In den postkommunistischen
nımmt. Staaten. DIe viel besprochene religiöse

Europäisches Gemeinsch:  srecht bringt Wiedergeburt hat einerseılts ZW ar gezelgt,
für die Kirchen ıIn Europa zweierlei. Erstens dass die Kirchen die Herausforderung der
Öördert das europäische Recht ohne Zweifel atheistischen Staatsweltanschauung besser

überstanden aben, als VO  b vielendas KOonzept eiInNnes religionsneutralen Staa-
tes und stellt quasi-staatskirchliche BevoOr- Andererseits chufen S1€ aber nicht immer

http://www.cec-kek.org/Deutsch/ChartafinG-print.htm 2 2005
11 Vgl zu Folgenden Herhert Kalb/Richard Potz/Brigitte Schinkele, Religionsrecht, Wiıen 2003,

21
Vgl eb: 28
Siehe unten 33  —

45

und Ural, zwischen Nordkap und Mittel-

meer.“10

3. Orthodoxie im europäischen 
Recht

3.1 Europäisches Religionsrecht

Das Europäische Gemeinschafts-

recht hat die Religionsgemeinschaften als 

in stitutionelle Bezugs- und Kristallisati-

onspunkte religiöser Interessen lange Zeit 

kaum wahrgenommen, sodass vielfach von 

der religionsrechtlichen Blindheit der EU 

gesprochen wurde.11 Dies änderte sich erst 

durch die Schlussakte zum Amsterdamer 

Vertrag von 1997, die – wenn auch auf 

der normativ niederen Ebene der Erklä-

rung Nr. 11 – die Sachgesetzlichkeiten re-

ligiösen Selbstverständnisses in ihren ver-

schiedenen Bezügen erstmals in den Blick 

nimmt.

In der Folge hat die EU-Grundrechte-

Charta in der Präambel auf das geistig-

religiöse Erbe der Völker Europas Bezug 

genommen bzw. in Art. 22 die Achtung 

der Vielfalt der Kulturen, Religionen und 

Sprachen postuliert.

Der Verfassungsvertrag geht schließ-

lich insofern noch einen Schritt weiter, als 

er in I/Art. 52 Abs. 3 die „Dialogklausel“ 

hinzufügt, welche die Religionsgemein-

schaften zivilgesellschaftlich in die Pflicht 

nimmt.

Europäisches Gemeinschaftsrecht bringt 

für die Kirchen in Europa zweierlei. Erstens 

fördert das europäische Recht ohne Zweifel 

das Konzept eines religionsneutralen Staa-

tes und stellt quasi-staatskirchliche Bevor-

zugungen in Frage. Zweitens ist zu beden-

ken, dass es sich beim Religionsrecht um 

eine typische Querschnittsmaterie handelt, 

die an die normative Berücksichtigung re-

ligiöser (und weltanschaulicher) Interes-

sen anknüpft. Auch wenn sich eine solche 

im Gemeinschaftsrecht nur selten explizit 

findet, so beginnt es doch in bestimmten 

Segmenten indirekt das nationale Reli-

gionsrecht zu überlagern, wodurch sehr 

wohl europäische religionsrechtliche Stan-

dards entwickelt werden.12

Mit dem Konzept des religionsneut-

ralen Staates tun sich die orthodoxen Kir-

chen allerdings traditionell eher schwer. 

Griechenland als erstes orthodoxes Mit-

glied der EU hat religionsrechtlich einen 

beachtlichen Wandel durchlaufen, gilt 

jedoch aufgrund einer Reihe von Beson-

derheiten, die auch in der noch zu be-

sprechenden Judikatur der europäischen 

Instanzen ihren Niederschlag gefunden 

haben, immer noch als Beispiel für ein 

„Staatskirchentum“. Dies gilt v.a. für das 

Proselytismus-Verbot der griechischen 

Verfassung, das den Straßburger Gerichts-

hof zu grundsätzlichen religionsrechtlichen 

Entscheidungen veranlasste.13

Die dabei aufbrechenden Probleme 

beeinflussen die Neugestaltung der Verfas-

sungsordnungen im Allgemeinen und im 

Besonderen die Stellung der orthodoxen 

Kirchen in den postkommunistischen 

Staaten. Die viel besprochene religiöse 

Wiedergeburt hat einerseits zwar gezeigt, 

dass die Kirchen die Herausforderung der 

atheistischen Staatsweltanschauung besser 

überstanden haben, als von vielen erwartet. 

Andererseits schufen sie aber nicht immer 

10 http://www.cec-kek.org/Deutsch/Chartafi nG-print.htm (2. 10. 2005).
11 Vgl. zum Folgenden Herbert Kalb/Richard Potz/Brigitte Schinkele, Religionsrecht, Wien 2003, 

21ff .
12 Vgl. ebd., 28ff .
13 Siehe unten 3.3.1.

Potz/Europäische Einigung als Herausforderung an die Orthodoxie



Potz/Europäische iınıgung als Herausforderung Cdie Orthodoxie

eine Brücke ZU. freiheitlichen Rechts- Wende In den Osteuropäischen Ländern
sondern oft eher autorıtar-natio- mıt orthodoxer Tradition für diese 1INSO-

nalistischen politischen Strukturen, indem fern eine schwere Belastung gebrac hat,
S1€ die wileder entdeckten ethnischen Kon- als die Kirchen dieser Länder relativ

eher verstärkten denn abschwächten. vorbereitet mıt der Religionsfreiheit und
Nicht 1ULTL, aber VOLF em 1mM Bereich der dem damıt verbundenen Recht auf freie
rthodoxie besteht immer och die Tadı- Religionsausübung und den Aktivitäten
U1ON, In der Kirche den Gemeinschaftskult anderer Religionsgemeinschaften konfron-
einer atıon sehen. 1er wurden. Manche orthodoxen KIır-

chen hatten der kommunistischenEs werden er wleder egriffe wI1Ie
„symphonia” und „synallelia für das Herrschaft einen beschränkten TeIraUumM
Verhältnis VO  b Staat und Kirche bemüht nutzen können, MuUusstien alur aber viel-
Symphonia ist der In der Novelle ustl- fach eine Instrumentalisierung für al-
N1ans grundgelegte Idealzustand des Zu- lich-politische Interessen In Kauf nehmen.
sammenklanges der kaiserlich/politischen DIes führte ach dem Sturz der kommu-
und der geistlich/kirchlichen Funktionen nistischen Herrschaft häufig ZU. Vorwurf
In der eINNEINC. gedachten christlichen der Kollaboration.
Gesellschaft. Der verwandte Begriff der Übersehen darf auch nicht werden,

dass der Marx1ısmus-Leninismus als ein„synallelia wird auf das Konzil VO  b

Nikaia, das letzte VO  b der rthodoxie als Produkt der westlichen Aufklärung CI -

ökumenisch anerkannte Konzil, zurück- schienen War und SEe1IN Ende VOLF em In
eführt.‘“ Er hat sich als Nexibler erwıiesen der russischen Orthodoxie oft als Signal
und wird 1mM Kontext neuzeitlicher Staat- In ichtung einer Besinnung auf e1gE-
1C.  (1 In die ähe des westlichen Koordi- 1E Traditionen und nicht ZUFK Öffnung In
nationssystems erückt. Im traditionellen ichtung auf einen religiös-neutralen Staat
griechischen Schrifttum wird diesbezüg- verstanden wurde.
ich VO  u der „aufrichtigen und treuen Zu- Was die indirekte Einwirkung des
sammenarbeit der Kirche mıt dem Staat  C6 Gemeinschaftsrechtes auf die religiöse
gesprochen, dem „VO: richtigen and- Dimension er gab CS ein1ge Ma(fß-
pun der orthodoxen Kirche als eINZIS nahmen der Europäischen N1ıoNnN auf P

litischer Ebene, die auf orthodoxe Identitätrichtigen System der Beziehung zwischen
diesen beiden VO  u (Gott gestifteten Urgani- DZw. orthodoxes Selbstverständnis keine
sationen ‘> Auch In den hemals kommu- Rücksicht nahmen. So kam CS auch
nistischen Staaten sehen manche Vertreter Auseinandersetzungen mıt der grie-
der rthodoxie eine ucC dieser chischen Kirche, welche mM 1ıtLunter Vorha-
Tradition als erstrebenswert Man darf ben der Europäischen N1ION geradezu als
ıIn diesem Zusammenhang nicht die AÄu- Provokation verstand, WIE 1mM des
SgCcH davor verschließen, dass die politische VO  b der für polizeiliche Zwecke-

Vgl dazu Theodoros Nikolaou, Das Ideal der Synallilie. aal Uun: Kirche AUS orthodoxer Sicht,
1n Orthodoxes Forum 2002), 123156
Andreas Michael Wiıttig, e orthodoxe Kirche ın Griechenland. Ihre Beziehung zu aal g-
mäfß der Theorie Uun: der Entwicklung VO  3_Das Östliche Christentum, 37),
Würzburg 1987, 140

46

eine Brücke zum freiheitlichen Rechts-

staat, sondern oft zu eher autoritär-natio-

nalistischen politischen Strukturen, indem 

sie die wieder entdeckten ethnischen Kon-

flikte eher verstärkten denn abschwächten. 

Nicht nur, aber vor allem im Bereich der 

Orthodoxie besteht immer noch die Tradi-

tion, in der Kirche den Gemeinschaftskult 

einer Nation zu sehen.

Es werden daher wieder Begriffe wie 

„symphonia“ und „synallelia“ für das 

Verhältnis von Staat und Kirche bemüht. 

Symphonia ist der in der 6. Novelle Justi-

nians grundgelegte Idealzustand des Zu-

sammenklanges der kaiserlich/politischen 

und der geistlich/kirchlichen Funktionen 

in der einheitlich gedachten christlichen 

Gesellschaft. Der verwandte Begriff der 

„synallelia“ wird auf das 2. Konzil von 

Nikaia, das letzte von der Orthodoxie als 

ökumenisch anerkannte Konzil, zurück-

geführt.14 Er hat sich als flexibler erwiesen 

und wird im Kontext neuzeitlicher Staat-

lichkeit in die Nähe des westlichen Koordi-

nationssystems gerückt. Im traditionellen 

griechischen Schrifttum wird diesbezüg-

lich von der „aufrichtigen und treuen Zu-

sammenarbeit der Kirche mit dem Staat“ 

gesprochen, dem „vom richtigen Stand-

punkt der orthodoxen Kirche als einzig 

richtigen System der Beziehung zwischen 

diesen beiden von Gott gestifteten Organi-

sationen“15. Auch in den ehemals kommu-

nistischen Staaten sehen manche Vertreter 

der Orthodoxie eine Rückkehr zu dieser 

Tradition als erstrebenswert an. Man darf 

in diesem Zusammenhang nicht die Au-

gen davor verschließen, dass die politische 

Wende in den osteuropäischen Ländern 

mit orthodoxer Tradition für diese inso-

fern eine schwere Belastung gebracht hat, 

als die Kirchen dieser Länder relativ un-

vorbereitet mit der Religionsfreiheit und 

dem damit verbundenen Recht auf freie 

Religionsausübung und den Aktivitäten 

anderer Religionsgemeinschaften konfron-

tiert wurden. Manche orthodoxen Kir-

chen hatten unter der kommunistischen 

Herrschaft einen beschränkten Freiraum 

nutzen können, mussten dafür aber viel-

fach eine Instrumentalisierung für staat-

lich-politische Interessen in Kauf nehmen. 

Dies führte nach dem Sturz der kommu-

nistischen Herrschaft häufig zum Vorwurf 

der Kollaboration.

Übersehen darf auch nicht werden, 

dass der Marxismus-Leninismus als ein 

Produkt der westlichen Aufklärung er-

schienen war und sein Ende vor allem in 

der russischen Orthodoxie oft als Signal 

in Richtung einer Besinnung auf eige-

ne Traditionen und nicht zur Öffnung in 

Richtung auf einen religiös-neutralen Staat 

verstanden wurde.

Was die indirekte Einwirkung des 

Gemeinschaftsrechtes auf die religiöse 

Dimension betrifft, so gab es einige Maß-

nahmen der Europäischen Union auf po-

litischer Ebene, die auf orthodoxe Identität 

bzw. orthodoxes Selbstverständnis keine 

Rücksicht nahmen. So kam es u.a. auch 

zu Auseinandersetzungen mit der grie-

chischen Kirche, welche mitunter Vorha-

ben der Europäischen Union geradezu als 

Provokation verstand, wie im Falle des 

von der EU für polizeiliche Zwecke vorge-

14 Vgl. dazu Th eodoros Nikolaou, Das Ideal der Synallilie. Staat und Kirche aus orthodoxer Sicht, 
in: Orthodoxes Forum 16 (2002), 123–136.

15 Andreas Michael Wittig, Die orthodoxe Kirche in Griechenland. Ihre Beziehung zum Staat ge-
mäß der Th eorie und der Entwicklung von 1821–1977 (Das östliche Christentum, NF Bd. 37), 
Würzburg 1987, 140.

Potz/Europäische Einigung als Herausforderung an die Orthodoxie



Potz/Europäische inıgung als Herausforderung Cdie Orthodoxie

sehenen Zahlenkodes  16 oder 1mM der [DIe rthodoxie und ıe europälsche
Streichung des Religionsbekenntnisses AaUS Judıkatur
den Personalausweisen, Was als Versuch
interpretiert wurde, die Griechen ZUFK Ver- 3 3 7 Proselytismus-Judikatur””
leugnung ihrer Identität bringen.”” DIe Missionsfreiheit ec einen

bBerg Athos-Erklärung von sentlichen Bereich aktiver Glaubensbeftäti-
Amsterdam SuNg ab, die entsprechend ihrer Intention

1mM (egensatz anderen religiösen Ma-
In der (Jemeinsamen Erklärung be- nifestationsformen ein gEWISSES Ma{fß

Tellen: den Berg 0S 1mM Anhang ZUFK Konfliktanfälligkeit aufweist. 1ese zeigte
Schlussakte des Vertrages ber den e1trı sich In Jüngerer e1it insbesondere 1mM Zu-
Griechenlands den Europäischen (Je- sammenhang mıt religiösen Dbzw.
meinschaften AaUuSs 1979 wird festgehalten, ligionsähnlichen Bewegungen. Gegenüber
dass die den Status des Hl Berges auf- diesen Entwicklungen ist die Orthodoxie
recht erhalten I11USS, 1mM Besonderen ezüg- besonders sensibel, Was 1mM Proselytismus-
ich der Zollprivilegien, Steuerexemtionen Verbot der griechischen Verfassung Art
und des Rechts auf Niederlassung. Im Zu- Abs 220) DZw. In eiInem grundsätzlich
sammenhang mıt der „Kirchenerklärung” immer och angewandten (G(Jesetz AaUuSs

ZU. Amsterdamer Vertrag 199 / erinnerte 1939*' einen Niederschlag fand.
Griechenland ausdrücklich die a- Mıt diesen nicht SahzZ unproblema-

tischen Bestimmungen MuUusstien sich dieLunNng VO  u 1979

DIie Europäische Union fasste den Beschluss, Cdie Burger der Mitgliedstaaten unfer einem Z ah-
lencode polizeilich registrieren Uun: WIEeS dabei den Griechen ausgerechnet Cdie Nummer 666
Z Iso Jene Zahl, Clie ın der Apokalypse für das lI1ier steht, das VOorT allem ın der orthodoxen
TIradition miıt dem Antichristen identifiziert wird
Das Schengener Abkommen sieht 1ne Angleichung der Personalausweise für den freien Ke1l-
severkehr ın der VOT. Griechenland L_rat Marz AO00() diesem Abkommen bei, WA1S Cdie
Streichung der Angabe des Religionsbekenntnisses ın den Reisedokumenten ZuUu!r Folge hatte
DIie orthodoxe Kirche Griechenlands kündigte daraufhin . Unterschriften für Cdie Ab-
haltung eiINes Referendums sammeln (kathpress VO AO00() un: 4.75 2000), WOZU

letztlich ber nicht gekommen 1st
fur Rechtsstellung des Hi{ Berges Athos vgl GrIg0ri0S Papathomas, Le Patri]ıarcat OecumenN1que
de Constantinople dans l Europe Unle, Nomokanonoke Bibliotheke 1, Katerin1 1998, 387
un: 759ff Quellentexte).
Vgl dazu Brigitte Schinkele, Überlegungen zu Phänomen religiöser ewegungen unfer
dem Gesichtspunkt der Glaubenswerbung un: staatlicher Schutzpflichten, Kanon (FS KO-
dopoulos), Fichenau 1999, 253290
„Jede Religion 1st frei: ihr Kultus kann ungehindert unfer dem Schutz der (‚esetze ausgeübt WT -

den e Ausübung des Kultus darf Cdie Öffentliche Ordnung un: Cdie Sitten nicht verletzen,
21

Proselytismus 1st verboten.“
,5  1s ‚Proselytismus 1st insbesondere jeder direkte der indirekte Versuch verstehen, sich ın
Cdie religiöse Anschauung einer Person anderer religiöser Überzeugungen einzumengen, miıt
dem Ziel, diese Anschauungen erschüttern, entweder durch irgendeine rm des Änreizes
der des Versprechens eINeSs Änreizes der durch moralische Unterstutzung der materielle
Hilfestellung der mıt betrügerischen Mitteln der unfer Ausnutzen der Unerfahrenheit, des
Vertrauens, des Bedürfnisses, der mangelnden Intelligenz der der Naivität.“ S Abs (Jesetz
Nr 1363/1938, erganzt durch (Jesetz Nr 1672/1939)

47

sehenen Zahlenkodes16 oder im Falle der 

Streichung des Religionsbekenntnisses aus 

den Personalausweisen, was als Versuch 

interpretiert wurde, die Griechen zur Ver-

leugnung ihrer Identität zu bringen.17

3.2 Berg Athos-Erklärung von
Amsterdam

In der Gemeinsamen Erklärung be-

treffend den Berg Athos im Anhang zur 

Schlussakte des Vertrages über den Beitritt 

Griechenlands zu den Europäischen Ge-

meinschaften aus 1979 wird festgehalten, 

dass die EU den Status des Hl. Berges auf-

recht erhalten muss, im Besonderen bezüg-

lich der Zollprivilegien, Steuerexemtionen 

und des Rechts auf Niederlassung. Im Zu-

sammenhang mit der „Kirchenerklärung“ 

zum Amsterdamer Vertrag 1997 erinnerte 

Griechenland ausdrücklich an die Erklä-

rung von 1979.18

3.3 Die Orthodoxie und die europäische 
Judikatur

3.3.1 Proselytismus-Judikatur19

Die Missionsfreiheit deckt einen we-

sentlichen Bereich aktiver Glaubensbetäti-

gung ab, die entsprechend ihrer Intention 

im Gegensatz zu anderen religiösen Ma-

nifestationsformen ein gewisses Maß an 

Konfliktanfälligkeit aufweist. Diese zeigte 

sich in jüngerer Zeit insbesondere im Zu-

sammenhang mit neuen religiösen bzw. re-

ligionsähnlichen Bewegungen. Gegenüber 

diesen Entwicklungen ist die Orthodoxie 

besonders sensibel, was im Proselytismus-

Verbot der griechischen Verfassung (Art. 

13 Abs. 220) bzw. in einem grundsätzlich 

immer noch angewandten Gesetz aus 

193921 einen Niederschlag fand.

Mit diesen nicht ganz unproblema-

tischen Bestimmungen mussten sich die 

16 Die Europäische Union fasste den Beschluss, die Bürger der Mitgliedstaaten unter einem Zah-
lencode polizeilich zu registrieren und wies dabei den Griechen ausgerechnet die Nummer 666 
zu, also jene Zahl, die in der Apokalypse für das Tier steht, das vor allem in der orthodoxen 
Tradition mit dem Antichristen identifi ziert wird.

17 Das Schengener Abkommen sieht eine Angleichung der Personalausweise für den freien Rei-
severkehr in der EU vor. Griechenland trat am 26. März 2000 diesem Abkommen bei, was die 
Streichung der Angabe des Religionsbekenntnisses in den Reisedokumenten zur Folge hatte. 
Die orthodoxe Kirche Griechenlands kündigte daraufh in sogar an, Unterschrift en für die Ab-
haltung eines Referendums zu sammeln (kathpress vom 6. 7. 2000 und 4./5. 9. 2000), wozu es 
letztlich aber nicht gekommen ist.

18 Zur Rechtsstellung des Hl. Berges Athos vgl. Grigorios Papathomas, Le Patriarcat oecuménique 
de Constantinople dans l’Europe Unie, Nomokanonoke Bibliotheke Bd. 1, Katerini 1998, 387ff  
und 759ff  (Quellentexte).

19 Vgl. dazu Brigitte Schinkele, Überlegungen zum Phänomen neuer religiöser Bewegungen unter 
dem Gesichtspunkt der Glaubenswerbung und staatlicher Schutzpfl ichten, Kanon XV (FS Ro-
dopoulos), Eichenau 1999, 253–290.

20 „Jede Religion ist frei; ihr Kultus kann ungehindert unter dem Schutz der Gesetze ausgeübt wer-
den. Die Ausübung des Kultus darf die öff entliche Ordnung und die guten Sitten nicht verletzen, 
Proselytismus ist verboten.“

21 „Als ‚Proselytismus‘ ist insbesondere jeder direkte oder indirekte Versuch zu verstehen, sich in 
die religiöse Anschauung einer Person anderer religiöser Überzeugungen einzumengen, mit 
dem Ziel, diese Anschauungen zu erschüttern, entweder durch irgendeine Form des Anreizes 
oder des Versprechens eines Anreizes oder durch moralische Unterstützung oder materielle 
Hilfestellung oder mit betrügerischen Mitteln oder unter Ausnützen der Unerfahrenheit, des 
Vertrauens, des Bedürfnisses, der mangelnden Intelligenz oder der Naivität.“ (§ 4 Abs. 2 Gesetz 
Nr. 1363/1938, ergänzt durch Gesetz Nr. 1672/1939)

Potz/Europäische Einigung als Herausforderung an die Orthodoxie



45 Potz/Europäische iınıgung als Herausforderung Cdie Orthodoxie

Strafßburger Nslanzen schon mehrlac Im Fall AY1SS15 Griechenland
befassen. In der Entscheidung Kokkinakis VO (23372/94 el al) War als

Griechenland VO 1993 PP. sätzliche Dimension das Vorliegen eiInNnes
14307/88) 1e der Gerichtsho einerselts Sonderstatusverhältnisses berücksichti-
fest, dass Zeugnis geben In Worten und SCH, Ca die Beschwerdeführer als Offiziere
Taten mıt der usübung religiöser Über- der griechischen Luftwaife mıt einem M1S-
ZCUSUNG verbunden Sel;, andererseits ak- sionlerenden Vorgesetzten konfrontiert
zeptierte die Behauptung der Keglerung, Der Europäische Gerichtsho für
dass CS Ziel des (Jesetzes Sel, die Rechte Menschenrechte difterenzierte
anderer schützen. „Proselytismus” MUS- dahingehend, OD die Bekehrungsversuche

VO  b der zulässigen Bekehrung strikt innerhalb der Streitkräfte, also 1mM Rahmen
werden, stelle SOZUSaSCH eine eiInes beruflichen Abhängigkeitsverhält-

Entgleisung dar. N1ISSES, oder 1mM privaten KreIls erfolgten.
In der Entscheidung Manoussakis JE 1ese sind alle 1mM Kontext der

SchH Griechenland VO 26 996 PP. dominanten tellung der Griechisch-or-
18748/91) ging CS die Anmiletung VO  b thodoxen Kirche sehen, die In der den-
Räumlichkeiten für Zwecke des (jottes- tifikation VO  b griechischer Nationalität mıt

orthodoxem Bekenntnis ihre Verwurze-dienstes der (slaubensgemeinschaft „Je
hovas Zeugen Das Ansuchen den lung hat
1Nıster für Erziehungs- und Kultusan-
gelegenheiten Erteilung einer eneh- 33 Orthodoxe Jurisdiktion
migung für diesen Benützungszweck 1e Beispiel Moldawıen
unerledigt. DIe SCcCHLHEeISLLC ohne Genehmi-
SUuNg erfolgte Benutzung (sottesdienst- Auch eine Auseinandersetzung
zwecken ZUS eine strafrechtliche erurtel- orthodoxe kirchliche Jurisdiktion hat be-
lung ach sich. reits ihren Weg ach Strafßburg gefunden.

In diesen Entscheidungen hebt der Im seInem Urteil 1mM Fall Metropolitane
Gerichtsho hervor, dass CN darum gehe, Kirche Von Bessarabien O-
wahren religiösen Pluralismus gewähr- Va  22 sprach der EGMR aUus, dass sich die
eisten, der einen immanenten Wesenszug Gläubigen frei und ohne staatliche FEINMI1-
einer demokratischen Gesellschaft dar- schung vereinigen können: DIe utonomıle
stelle. elıters darın aUus, dass das der Religionsgemeinschaft steht In einer

demokratischen Gesellschaft 1mM ZentrumRecht auf Religionsfreiheit, wI1Ie CS ıIn der
Konvention gewährleistet ist, „jegliches Er- des VO  b Art. MRK gewährten Schutzes.
(1 des Staates hinsichtlich religiöser Der Staat hat SE1INE Regelungsgewalt NECU-

Anschauungen oder Mittel für den Aus- tral und unpartelisch auszuüben, CN ist da-
TUC olcher Anschauungen ausschliefst‘“. her seiInNne Aufgabe, Spannungen innerhalb
Auf der anderen Selte betont aber „das eiInes religiösen Bekenntnisses nicht Urc.
Recht der Staaten festzustellen, OD eine Eliminierung des Pluralismus beheben,
ewegung oder eine Vereinigung Ollen- sondern für Toleranz der Konifliktparteien
sichtlich religiöse Jele oder Tätigkeiten SUOTSCH. DIe Nichtanerkennung der ()I-

verfolgt, die für die Bevölkerung schädlich thodoxen Metropolie VO  u Bessarabien
sind”. Urc. die moldawischen ehorden stellt

2001, AppLl In arr 0/2003 miıt einem Kommentar VO  3 FVa Synek, 156—-171

48

Straßburger Instanzen schon mehrfach 

befassen. In der Entscheidung Kokkinakis 

gegen Griechenland vom 25. 5. 1993 (Appl. 

14307/88) hielt der Gerichtshof einerseits 

fest, dass Zeugnis zu geben in Worten und 

Taten mit der Ausübung religiöser Über-

zeugung verbunden sei, andererseits ak-

zeptierte er die Behauptung der Regierung, 

dass es Ziel des Gesetzes sei, die Rechte 

anderer zu schützen. „Proselytismus“ müs-

se von der zulässigen Bekehrung strikt 

getrennt werden, er stelle sozusagen eine 

Entgleisung dar.

In der Entscheidung Manoussakis ge-

gen Griechenland vom 26. 2. 1996 (Appl. 

18748/91) ging es um die Anmietung von 

Räumlichkeiten für Zwecke des Gottes-

dienstes der Glaubensgemeinschaft „Je-

hovas Zeugen“. Das Ansuchen an den 

Minister für Erziehungs- und Kultusan-

gelegenheiten um Erteilung einer Geneh-

migung für diesen Benützungszweck blieb 

unerledigt. Die schließlich ohne Genehmi-

gung erfolgte Benutzung zu Gottesdienst-

zwecken zog eine strafrechtliche Verurtei-

lung nach sich.

In diesen Entscheidungen hebt der 

Gerichtshof hervor, dass es darum gehe, 

wahren religiösen Pluralismus zu gewähr-

leisten, der einen immanenten Wesenszug 

einer demokratischen Gesellschaft dar-

stelle. Weiters führt er darin aus, dass das 

Recht auf Religionsfreiheit, wie es in der 

Konvention gewährleistet ist, „jegliches Er-

messen des Staates hinsichtlich religiöser 

Anschauungen oder Mittel für den Aus-

druck solcher Anschauungen ausschließt“. 

Auf der anderen Seite betont er aber „das 

Recht der Staaten festzustellen, ob eine 

Bewegung oder eine Vereinigung offen-

sichtlich religiöse Ziele oder Tätigkeiten 

verfolgt, die für die Bevölkerung schädlich 

sind“.

Im Fall Larissis u.a. gegen Griechenland 

vom 24. 2.1998 (23372/94 et al) war als zu-

sätzliche Dimension das Vorliegen eines 

Sonderstatusverhältnisses zu berücksichti-

gen, da die Beschwerdeführer als Offiziere 

der griechischen Luftwaffe mit einem mis-

sionierenden Vorgesetzten konfrontiert 

waren. Der Europäische Gerichtshof für 

Menschenrechte [EGMR] differenzierte 

dahingehend, ob die Bekehrungsversuche 

innerhalb der Streitkräfte, also im Rahmen 

eines beruflichen Abhängigkeitsverhält-

nisses, oder im privaten Kreis erfolgten.

Diese Fälle sind alle im Kontext der 

dominanten Stellung der Griechisch-or-

thodoxen Kirche zu sehen, die in der Iden-

tifikation von griechischer Nationalität mit 

orthodoxem Bekenntnis ihre Verwurze-

lung hat.

3.3.2 Orthodoxe Jurisdiktion
  am Beispiel Moldawien

Auch eine Auseinandersetzung um 

orthodoxe kirchliche Jurisdiktion hat be-

reits ihren Weg nach Straßburg gefunden. 

Im seinem Urteil im Fall Metropolitane 

Kirche von Bessarabien u.a. gegen Moldo-

va22 sprach der EGMR aus, dass sich die 

Gläubigen frei und ohne staatliche Einmi-

schung vereinigen können: Die Autonomie 

der Religionsgemeinschaft steht in einer 

demokratischen Gesellschaft im Zentrum 

des von Art. 9 EMRK gewährten Schutzes. 

Der Staat hat seine Regelungsgewalt neu-

tral und unparteiisch auszuüben, es ist da-

her seine Aufgabe, Spannungen innerhalb 

eines religiösen Bekenntnisses nicht durch 

Eliminierung des Pluralismus zu beheben, 

sondern für Toleranz der Konfliktparteien 

zu sorgen. Die Nichtanerkennung der or-

thodoxen Metropolie von Bessarabien 

durch die moldawischen Behörden stellt 

22 13. 12. 2001, Appl. 45701/99. In öarr 50/2003 mit einem Kommentar von Eva Synek, 156–171.

Potz/Europäische Einigung als Herausforderung an die Orthodoxie



Potz/Europäische inıgung als Herausforderung Cdie Orthodoxie

er einen Verstofß die Religions- traditionell orthodoxe Staaten, das el
das Staatsvolk hat eine traditionelle BIN-freiheit und die Pflicht des Staates

religiöser Neutralität dar. dung das orthodoxe Christentum. Ne-
ben Griechenland* ist dies ypern, das mıt

Europälsche INIgUNG un der Erwelterung der Europäischen N1ıoNnN
Oorthodoxes Verfassungsrecht 1mM Jahr 2004 itglie der Europäischen

N10N geworden 1st.
Das Verhältnis zwischen moderner ntier den EU-Mitgliedern eilinden

Staatlichkeit und orthodoxer Ekklesiolo- sich darüber hinaus drei Staaten mıt ()I-

gie DZw. Kirchenverfassung ist durchaus thodoxen Minderheiten, die, obwohl nicht
komplex, Ca das KOonzept des Nationalstaa- In die Kategorie „traditionell orthodoxer
tes letztlich ein Produkt der neuzeitlichen Staat  C6 allend, In autokephalen Kirchen
westlichen Entwicklung 1st. Sowohl der {ra- Organisliert sind, nämlich die Kirche VO  b

Cditionelle ekklesiologisch verankerte Begriff Polen“* und die Kirche der Ischechischen
des „Kanonischen Territoriums“ als auch Länder und der Slowakei.  25

DIe orthodoxe Kirche Lettlands istdie mıt dem Entstehen der südosteuropä-
ischen Nationalstaaten 1mM Jahrhundert eine selbstverwaltete Kirche innerhalb des
verknüpifte „Phyletismos”-Diskussion SC Moskauer Patriarchats und damıt Teil e1-

mıt der europäischen inıgung Je- Ner autokephalen Jurisdiktion.“® Auch die
enfTalls wleder In ewegung. Kirche VO  u Liıtauen ist Teil des Moskauer

Derzeıt ist die kirchenrechtliche Situ- Patriarchats.
al1l1on der orthodoxen Kirchen In der Eu- Andere orthodoxe Kirchen sind In
ropäischen N1ION durchaus vielfältig und utonomen Kirchen Organıslert. Während
lässt sich In folgenden (sruppen —- Autokephalie 1mM Grofßen und (janzen klar
menfassen: umrıssen ist, gibt CN Autonomierechte In

In einıgen Staaten bestehen autoke- verschiedenem Ausmafß.“” Unstrittig ist
phale orthodoxe Kirchen. wel davon sind der vollautonome Status 1Ur bei der Kirche

Auf Cdie Mehrzahl der Jurisdiktionen der orthodoxen Kirche 1m griechischen aat, VOorT allem auf
Cdie Zuständigkeit des Okumenischen Patriarchats für Cdie Metropolien Nordgriechenlands, 1st
hier nicht welter einzugehen.
1918 unterstanden Cdie polnischen Orthodoxen der Moskauer Jurisdiktion, unterstellten sich
infolge der politischen Entwicklung ın Russland dann ber vorläufig Konstantinopel, das 1924
auf Ansuchen der polnischen Keglerung der Okalen Kirche uch Clie Autokephalie gewährte.
DIeser chritt wurde allerdings VO  3 Moskauer €1l€ lange nicht anerkannt. Erst 1m Kontext
sowjetischer Hegemonle gewährte Cdie Russische Orthodoxe Kirche ihrerseits der Polnischen
Orthodoxen Kirche 1948 Cdie Autokephalie.
1946 fand 1nN€ kirchliche KeorganIisation unfter dem ach des Moskauer Patriarchats STA} das
1951 Clie Autokephalie gewährte. 1998 wurde Cieser Status dann uch durch das Okumenische
Patriarchat anerkannt. DIie einheitliche Jurisdiktion blieb uch für Cdie beiden Nachfolgestaaten
der TIschechoslowakischen Republik erhalten.
Das Statut der Russisch-orthodoxen Kirche VOoO  3 AO00() 7zählt Cdie Kirche VOoO  3 Lettland unfer den
VOoO  3 einem Metropoliten der Erzbischof geleiteten „Selbstverwalteten Kirchen“ innerhalb des
Moskauer Patriarchats auf Art V IT[ 16) Vgl dazu uch Ringolds Balodis, ate and C'hurch
ın atvla, 1: Gerhard Robbers, ate and Church ın the kuropean Unlon, Baden-Baden 2005,
253281
Vgl dazu Clie eıtrage 1: e Kirche Uun: Cdie Kirchen AÄAutonomie Uun: Autokephalie Kanon

un: V, 1980 Uun: 1981 Eiıne bibliographische Übersicht enthält GFI@0F10S Papathomas, ESSa]

49

daher einen Verstoß gegen die Religions-

freiheit und gegen die Pflicht des Staates zu 

religiöser Neutralität dar.

4. Europäische Einigung und
orthodoxes Verfassungsrecht

Das Verhältnis zwischen moderner 

Staatlichkeit und orthodoxer Ekklesiolo-

gie bzw. Kirchenverfassung ist durchaus 

komplex, da das Konzept des Nationalstaa-

tes letztlich ein Produkt der neuzeitlichen 

westlichen Entwicklung ist. Sowohl der tra-

ditionelle ekklesiologisch verankerte Begriff 

des „Kanonischen Territoriums“ als auch 

die mit dem Entstehen der südosteuropä-

ischen Nationalstaaten im 19. Jahrhundert 

verknüpfte „Phyletismos“-Diskussion ge-

raten mit der europäischen Einigung je-

denfalls wieder in Bewegung.

Derzeit ist die kirchenrechtliche Situ-

ation der orthodoxen Kirchen in der Eu-

ropäischen Union durchaus vielfältig und 

lässt sich in folgenden Gruppen zusam-

menfassen:

In einigen Staaten bestehen autoke-

phale orthodoxe Kirchen. Zwei davon sind 

traditionell orthodoxe Staaten, das heißt 

das Staatsvolk hat eine traditionelle Bin-

dung an das orthodoxe Christentum. Ne-

ben Griechenland23 ist dies Zypern, das mit 

der Erweiterung der Europäischen Union 

im Jahr 2004 Mitglied der Europäischen 

Union geworden ist.

Unter den EU-Mitgliedern befinden 

sich darüber hinaus drei Staaten mit or-

thodoxen Minderheiten, die, obwohl nicht 

in die Kategorie „traditionell orthodoxer 

Staat“ fallend, in autokephalen Kirchen 

organisiert sind, nämlich die Kirche von 

Polen24 und die Kirche der Tschechischen 

Länder und der Slowakei.25

Die orthodoxe Kirche Lettlands ist 

eine selbstverwaltete Kirche innerhalb des 

Moskauer Patriarchats und damit Teil ei-

ner autokephalen Jurisdiktion.26 Auch die 

Kirche von Litauen ist Teil des Moskauer 

Patriarchats.

Andere orthodoxe Kirchen sind in 

autonomen Kirchen organisiert. Während 

Autokephalie im Großen und Ganzen klar 

umrissen ist, gibt es Autonomierechte in 

verschiedenem Ausmaß.27 Unstrittig ist 

der vollautonome Status nur bei der Kirche 

23 Auf die Mehrzahl der Jurisdiktionen der orthodoxen Kirche im griechischen Staat, vor allem auf 
die Zuständigkeit des Ökumenischen Patriarchats für die Metropolien Nordgriechenlands, ist 
hier nicht weiter einzugehen.

24 1918 unterstanden die polnischen Orthodoxen der Moskauer Jurisdiktion, unterstellten sich 
infolge der politischen Entwicklung in Russland dann aber vorläufi g Konstantinopel, das 1924 
auf Ansuchen der polnischen Regierung der lokalen Kirche auch die Autokephalie gewährte. 
Dieser Schritt wurde allerdings von Moskauer Seite lange nicht anerkannt. Erst im Kontext 
sowjetischer Hegemonie gewährte die Russische Orthodoxe Kirche ihrerseits der Polnischen 
Orthodoxen Kirche 1948 die Autokephalie.

25 1946 fand eine kirchliche Reorganisation unter dem Dach des Moskauer Patriarchats statt, das 
1951 die Autokephalie gewährte. 1998 wurde dieser Status dann auch durch das Ökumenische 
Patriarchat anerkannt. Die einheitliche Jurisdiktion blieb auch für die beiden Nachfolgestaaten 
der Tschechoslowakischen Republik erhalten.

26 Das Statut der Russisch-orthodoxen Kirche von 2000 zählt die Kirche von Lettland unter den 
von einem Metropoliten oder Erzbischof geleiteten „Selbstverwalteten Kirchen“ innerhalb des 
Moskauer Patriarchats auf (Art. VII 16). Vgl. dazu auch Ringolds Balodis, State and Church 
in Latvia, in: Gerhard Robbers, State and Church in the European Union, Baden-Baden 2005, 
253–281.

27 Vgl. dazu die Beiträge in: Die Kirche und die Kirchen – Autonomie und Autokephalie = Kanon 
IV und V, 1980 und 1981. Eine bibliographische Übersicht enthält Grigorios Papathomas, Essai

Potz/Europäische Einigung als Herausforderung an die Orthodoxie



Potz/Europäische iınıgung als Herausforderung Cdie Orthodoxie

VO  b iınnlanı DIe Kirche VO  b Estland ist AaUS einer Kirche der Europäischen Uni1-
eine vollautonome Kirche ach der Rechts- geworden, besonders euilic. 1mM
auffassung VO  b Konstantinopel, aber CS Lettlands und Litauens.”
hat auch eine zweıte estnische Kirche VO  u Wır können 1mM Zuge der Sezessionen
Moskauer Selte Autonomierechte bestätigt 1mM mittel- und Osteuropäischen aum SC
bekommen, dass de facto ZweIl er- nerell eine interessante Entwicklung hin-
SCHI1EedLliche Kirchen bestehen.“ sichtlich des TINZIpS der Identität staatli-

Mıt Ausnahme Griechenlands und Zy- cher und kirchlicher (Girenzen feststellen
en alle diese orthodoxen Kirchen Auch die Serbisch-orthodoxe Kirche bean-

geme1lnsam, dass S1€ entweder aufgrun prucht die Jurisdiktion ber die (Girenzen
einer historischen politischen Zugehörig- des teilsouveränen Staates erbien hinaus
keit oder herkunftsmäfsig VO  b Russland und wehrt sich die Verselbstständi-
bestimmt In einigen Fällen, VOL SUuNg der Kirchen ıIn den anderen ehema-
em In Estland und Lettland, ist der ()I- igen jugoslawischen Republiken. Der
hodoxe Bevölkerungsanteil nicht 1Ur be- derartige Versuch geht auf die e1it des
sonders hoch, sondern bildet überwiegend geteilten Jugoslawien zurück, als die Kirche
auch eine nationale russische Minderheit. der jugoslawischen Teilrepublik Mazedoni-

Das Moskauer Patriarchat stellt damıit sich 967 für „autokephal” erklärte, Was

eine russische Institution dar, die ber die jedoch interorthodox keine Anerkennung
heutige russische Föderation hinausreicht. fand.*} In Montenegro setizte Ende der
Das Statut der ROK pricht VO  b der UFr1S- 1990er re eine anhnlıche Entwicklung
Cdiktion ber alle ersonen mıt orthodoxem e1In, sodass derzeit der Serbisch-ortho-
Bekenntnis, die auf dem kanonischen Ter- doxen Metropolie VO  u Montenegro und
r1ıLorium der Russisch-Orthodoxen Kirche den Küstengebieten eine interorthodox
eDen, undZaelalle Nachfolgestaaten nicht anerkannte Montenegrinisch-ortho-
der SowJetunion mıt Ausnahme (Jeorglens doxe Kirche gegenüber steht.**
auf.“ Das Moskauer Patriarchat ist damıt DIe auf autokephalen DZw. utonomen
ber die russisch-orthodoxe 1asSp OTa hin- Ortskirchen beruhende Verfassung der

de Bibliographie POULI l’Etude des questions de lAutocephalie, de l’Autonomie el de I9 Diaspora,
Nomokanonoke Bibliotheke /, Katerin1 2000
Vgl dazu Grig0ri0S Papathomas/ Matthias Palli, Ihe AÄAutonomous Orthodox Church of Estonla,
Nomokanonoke Bibliotheke 11, Katerin1 2002
Vgl Art
Vgl dazu Cdie Feststellung ın der ofhziellen Stellungnahme des Moskauer Patriarchat zu Wei[l8-
buch über kuropean (J0Overnance (Punkt 2.2.) „When the countries of Clentral and kastern EU-
LODE Join the large region of Orthodox civilization 11 be introduced Into the Unı1lon.
Ihese countries have traditionally been the priority for the foreign policy of Kuss1a, Belarus,
Ukraine an Moldoava. Undoubtedly, 1 11 facjlitate the dialogue between the an Kuss1a,
but al the A1LIE t1me 1 11 require Joint actions for the solution of number ofproblems pertal-

41
nıng the inter-orthodox and inter-confessional relations ın the frontier region' Anm 9)
Der Konflikt eskalierte Jungst, als der Cdie Jurisdiktion des Patriarchen VOoO  3 Belgrad anerken-
nende Bischof ovan ın das Visiler der makedonischen Polizei un: Gerichte JLL wurde
vgl dazu kathpress VOoO 2005, 13)
Vgl dazu Clie Positionen der Serbisch-orthodoxen Kirche unfer http://www.njegos.org/past/
metrohist.htm 2 2005 bzw. der Montenegrinisch-Orthodoxen Kirche unfer http://www.
montenet.org/religion 2 2005

50

von Finnland. Die Kirche von Estland ist 

eine vollautonome Kirche nach der Rechts-

auffassung von Konstantinopel, aber es 

hat auch eine zweite estnische Kirche von 

Moskauer Seite Autonomierechte bestätigt 

bekommen, so dass de facto zwei unter-

schiedliche autonome Kirchen bestehen.28

Mit Ausnahme Griechenlands und Zy-

perns haben alle diese orthodoxen Kirchen 

gemeinsam, dass sie entweder aufgrund 

einer historischen politischen Zugehörig-

keit oder herkunftsmäßig von Russland 

bestimmt waren. In einigen Fällen, so vor 

allem in Estland und Lettland, ist der or-

thodoxe Bevölkerungsanteil nicht nur be-

sonders hoch, sondern bildet überwiegend 

auch eine nationale russische Minderheit.

Das Moskauer Patriarchat stellt damit 

eine russische Institution dar, die über die 

heutige russische Föderation hinausreicht. 

Das Statut der ROK spricht von der Juris-

diktion über alle Personen mit orthodoxem 

Bekenntnis, die auf dem kanonischen Ter-

ritorium der Russisch-Orthodoxen Kirche 

leben, und zählt dabei alle Nachfolgestaaten 

der Sowjetunion mit Ausnahme Georgiens 

auf.29 Das Moskauer Patriarchat ist damit 

über die russisch-orthodoxe Diaspora hin-

aus zu einer Kirche der Europäischen Uni-

on geworden, besonders deutlich im Falle 

Lettlands und Litauens.30

Wir können im Zuge der Sezessionen 

im mittel- und osteuropäischen Raum ge-

nerell eine interessante Entwicklung hin-

sichtlich des Prinzips der Identität staatli-

cher und kirchlicher Grenzen feststellen. 

Auch die Serbisch-orthodoxe Kirche bean-

sprucht die Jurisdiktion über die Grenzen 

des teilsouveränen Staates Serbien hinaus 

und wehrt sich gegen die Verselbstständi-

gung der Kirchen in den anderen ehema-

ligen jugoslawischen Republiken. Der erste 

derartige Versuch geht auf die Zeit des un-

geteilten Jugoslawien zurück, als die Kirche 

der jugoslawischen Teilrepublik Mazedoni-

en sich 1967 für „autokephal“ erklärte, was 

jedoch interorthodox keine Anerkennung 

fand.31 In Montenegro setzte zu Ende der 

1990er Jahre eine ähnliche Entwicklung 

ein, sodass derzeit der Serbisch-ortho-

doxen Metropolie von Montenegro und 

den Küstengebieten eine interorthodox 

nicht anerkannte Montenegrinisch-ortho-

doxe Kirche gegenüber steht.32

Die auf autokephalen bzw. autonomen 

Ortskirchen beruhende Verfassung der 

 de Bibliographie pour l’Étude des questions de l’Autocéphalie, de l’Autonomie et de la Diaspora, 
Nomokanonoke Bibliotheke Bd. 7, Katerini 2000.

28 Vgl. dazu Grigorios Papathomas/Matthias Palli, Th e Autonomous Orthodox Church of Estonia, 
Nomokanonoke Bibliotheke Bd. 11, Katerini 2002.

29 Vgl. Art. I 3.
30 Vgl. dazu die Feststellung in der offi  ziellen Stellungnahme des Moskauer Patriarchat zum Weiß-

buch über European Governance (Punkt 2.2.): „When the countries of Central and Eastern Eu-
rope join the EU, a large region of Orthodox civilization will be introduced into the Union. 
Th ese countries have traditionally been the priority for the foreign policy of Russia, Belarus, 
Ukraine and Moldova. Undoubtedly, it will facilitate the dialogue between the EU and Russia, 
but at the same time it will require joint actions for the solution of a number of problems pertai-
ning to the inter-orthodox and inter-confessional relations in the frontier region“ (Anm. 9).

31 Der Konfl ikt eskalierte jüngst, als der die Jurisdiktion des Patriarchen von Belgrad anerken-
nende Bischof Jovan in das Visier der makedonischen Polizei und Gerichte genommen wurde 
(vgl. dazu kathpress vom 29. 9. 2005, 13).

32 Vgl. dazu die Positionen der Serbisch-orthodoxen Kirche unter http://www.njegos.org/past/
metrohist.htm (2. 10. 2005) bzw. der Montenegrinisch-Orthodoxen Kirche unter http://www.
montenet.org/religion (2. 10. 2005).

Potz/Europäische Einigung als Herausforderung an die Orthodoxie



51Potz/Europäische inıgung als Herausforderung Cdie Orthodoxie

Orthodoxie® steht damıt jedenfalls VOLF der Apostolischen Kanones
einer größeren institutionellen Herausf{for- Ethnos,* das IHNan 1U  b VOL ugen hatte,

War der moderne Nationalstaat. Insofernderung. DIes äng mıt Zwel historischen
Zäsuren Zunächst usste das konnte sich der Verurteilung des s 10228
1mM Territorialitätsprinzip der frühen KIır- Phyletismus 1mM ]h 35 ein nationales
chenverfassung wurzelnde traditionelle Prinzıp durchsetzen. Angesichts der
KOonzept des „Kanonischen Territoriums“ ropäischen inigung I11US5 allerdings den
der Situation angepasst werden. Uurc unterschiedliche historische riah-
DIes bedeutete einerse1lts, auf die westli- LUNSCH bedingten identitätsvermittelnden
chen Jurisdiktionsansprüche auf stkirch- und Ollenbar 1Ur schwer aufgebbaren
lichem „Kanonischem Territorium” VOL tionalen Bindungen der orthodoxen (Irts-
em 1mM Zuge der Eroberungen Uurc die kirchen der konfrontative tachel JL1-
Kreuzfahrer reagleren mMuUusSsen. Än- TIen werden. In einer bei einem Treifen

der Patriarchen und Erzbischöfe der (Je-dererseits galt CN aber auch Regeln für die
orthodoxe 1aspora auf westkirchlichem samtorthodoxie auf der Insel Patmos aNSC-
„Kanonischem Territorium” entwickeln. Erklärung wird er betont,
DIe zwelılte Zäsur äng damıt INEN, „dass die orthodoxe kirchliche Auffassung
dass ach dem Selbstständigwerden der ber den Begriff Nation  ( kein Element der
christlichen atlıonen des Osmanischen Aggressivität und der Konfrontationen
Reiches die Ortskirchen zunehmend zwischen den Völkern beinhaltet, sondern
ionalkirchlichen Charakter annahmen. dass S1€ sich auf die Besonderheit eiInes Je-
DIe Jüngeren Autokephalie-Erklärungen den Volkes bezieht, auf ihr eiliges Recht,
folgten alle dem Prinzıp, dass kirchliche den Reichtum ihrer Tradition bewahren
und politisch-staatliche Girenzen grund- und pflegen S
sätzlich übereinstimmen ollten Das In

DIie Orthodoxe Kirche wird als „Gemeinschaft Vorn P} autokephalen der Aufonomen Ortskir-
chen verstanden, die jede für sich den Anspruch erhehen kann, die eine, heilige, katholische und
apostolische Kirche SPIN UnMNtfer der VOoraussetzung, ASsSsS SIE In Gemeinschaft mit den anderen
TLokalkirchen steht“ (D Papandreou, Das Panorthodoxe Konzil, 1n Wilhelm Nyssen/ Hans-Jo-
achim Schulz/Paul Wiertz, Handbuch der Ostkirchenkunde 3, Düsseldorf 1997, 261-286)
/Zum Apostolischen Kanon vgl Panteleimon Rodopoulos, Ecclesiological Keview of the Thir-
tyfourth Apostolic Canon, ıIn Kanon 1980 02 —_909
Anders als ın Serbien Uun: we1ılt MaAassS1ıver als ın Kumanılen Uun: Albanien führte das bulgarische
Unabhängigkeitsstreben 1m Jahrhundert nicht 11UT blutigen Auseinandersetzungen mıt
dem O)smanischen Reich ESs kam uch MmMassıven Konflikten miıt dem Patriarchat VOoO  3 Kon-
stantinopel. 157() gewährte schließlich der Sultan Cdie Errichtung eINes bulgarischen Exarchats,
wodurch Cdie bulgarische Kirche Cdie Möglichkeit erhalten sollte, ihre Inneren Angelegenheiten
AULONOM regeln. e Synode ın Kostantinopel reaglerte darauf miıt einer cscharfen Verurtel-
lung der organge ın den bulgarischen Gebieten: e Begründung VOoO  3 Kirchenstrukturen auf
dem Nationalitätenprinzip („Phyletismos”) wurde als atresie gebrandmarkt. uch nach der
Konstitulerung des bulgarischen Furstentums 1878) Uun: der Proklamation eiINes unabhängigen
Königreichs 1908 verweigerte Konstantinopel Cdie Anerkennung der bulgarischen Autonomile.
Konstantinopel beendete das chisma fortschreitender Konsolidierung der bulgarischen
Kirche ın der Zwischenkriegszeit nicht VOorT dem FEFinmarsch russischer Iruppen 1945 ESs folgte
1953 Cdie Ernennung des Metropoliten VOoO  3 Plovdiv zu bulgarischen Patriarchen, dessen ÄAner-
kennung durch Konstantinopel ber weltere acht Jahre auf sich wartien 1eß
Orthodoxes Forum 1996 100

51

Orthodoxie33 steht damit jedenfalls vor 

einer größeren institutionellen Herausfor-

derung. Dies hängt mit zwei historischen 

Zäsuren zusammen. Zunächst musste das 

im Territorialitätsprinzip der frühen Kir-

chenverfassung wurzelnde traditionelle 

Konzept des „Kanonischen Territoriums“ 

der neuen Situation angepasst werden. 

Dies bedeutete einerseits, auf die westli-

chen Jurisdiktionsansprüche auf ostkirch-

lichem „Kanonischem Territorium“ – vor 

allem im Zuge der Eroberungen durch die 

Kreuzfahrer – reagieren zu müssen. An-

dererseits galt es aber auch Regeln für die 

orthodoxe Diaspora auf westkirchlichem 

„Kanonischem Territorium“ zu entwickeln. 

Die zweite Zäsur hängt damit zusammen, 

dass nach dem Selbstständigwerden der 

christlichen Nationen des Osmanischen 

Reiches die Ortskirchen zunehmend na-

tionalkirchlichen Charakter annahmen. 

Die jüngeren Autokephalie-Erklärungen 

folgten alle dem Prinzip, dass kirchliche 

und politisch-staatliche Grenzen grund-

sätzlich übereinstimmen sollten. Das in c. 

34 der Apostolischen Kanones genannte 

Ethnos,34 das man nun vor Augen hatte, 

war der moderne Nationalstaat. Insofern 

konnte sich trotz der Verurteilung des sog. 

Phyletismus im 19. Jh.35 ein nationales 

Prinzip durchsetzen. Angesichts der eu-

ropäischen Einigung muss allerdings den 

durch unterschiedliche historische Erfah-

rungen bedingten identitätsvermittelnden 

und offenbar nur schwer aufgebbaren na-

tionalen Bindungen der orthodoxen Orts-

kirchen der konfrontative Stachel genom-

men werden. In einer bei einem Treffen 

der Patriarchen und Erzbischöfe der Ge-

samtorthodoxie auf der Insel Patmos ange-

nommenen Erklärung wird daher betont, 

„dass die orthodoxe kirchliche Auffassung 

über den Begriff ‚Nation‘ kein Element der 

Aggressivität und der Konfrontationen 

zwischen den Völkern beinhaltet, sondern 

dass sie sich auf die Besonderheit eines je-

den Volkes bezieht, auf ihr heiliges Recht, 

den Reichtum ihrer Tradition zu bewahren 

und zu pflegen“36.

33 Die Orthodoxe Kirche wird als „Gemeinschaft  von [...] autokephalen oder autonomen Ortskir-
chen verstanden, die jede für sich den Anspruch erheben kann, die eine, heilige, katholische und 
apostolische Kirche zu sein – unter der Voraussetzung, dass sie in Gemeinschaft  mit den anderen 
Lokalkirchen steht“ (D. Papandreou, Das Panorthodoxe Konzil, in: Wilhelm Nyssen/Hans-Jo-
achim Schulz/Paul Wiertz, Handbuch der Ostkirchenkunde Bd. 3, Düsseldorf 1997, 261–286).

34 Zum 34. Apostolischen Kanon vgl. Panteleimon Rodopoulos, Ecclesiological Review of the Th ir-
tyfourth Apostolic Canon, in. Kanon IV (1980), 92–99.

35 Anders als in Serbien und weit massiver als in Rumänien und Albanien führte das bulgarische 
Unabhängigkeitsstreben im 19. Jahrhundert nicht nur zu blutigen Auseinandersetzungen mit 
dem Osmanischen Reich. Es kam auch zu massiven Konfl ikten mit dem Patriarchat von Kon-
stantinopel. 1870 gewährte schließlich der Sultan die Errichtung eines bulgarischen Exarchats, 
wodurch die bulgarische Kirche die Möglichkeit erhalten sollte, ihre inneren Angelegenheiten 
autonom zu regeln. Die Synode in Kostantinopel reagierte darauf mit einer scharfen Verurtei-
lung der Vorgänge in den bulgarischen Gebieten: Die Begründung von Kirchenstrukturen auf 
dem Nationalitätenprinzip („Phyletismos“) wurde als Häresie gebrandmarkt. Auch nach der 
Konstituierung des bulgarischen Fürstentums (1878) und der Proklamation eines unabhängigen 
Königreichs (1908) verweigerte Konstantinopel die Anerkennung der bulgarischen Autonomie. 
Konstantinopel beendete das Schisma trotz fortschreitender Konsolidierung der bulgarischen 
Kirche in der Zwischenkriegszeit nicht vor dem Einmarsch russischer Truppen 1945. Es folgte 
1953 die Ernennung des Metropoliten von Plovdiv zum bulgarischen Patriarchen, dessen Aner-
kennung durch Konstantinopel aber weitere acht Jahre auf sich warten ließ.

36 Orthodoxes Forum 10 (1996), 100.

Potz/Europäische Einigung als Herausforderung an die Orthodoxie



Potz/Europäische iınıgung als Herausforderung Cdie Orthodoxie

Nichtsdestoweniger wird al dem ein men1ca emp(fohlen, die pri 2001
sehr spezifisches, historisch kontingentes In Strafßburg während einer gesamteuro-
KONnzept VO  b Autokephalie Grunde SC päischen ökumenischen Begegnung VO

legt, das sich nicht infach In die Vergan- Präsidenten der KEK, dem Metropoliten
enheit rückprojizieren lässt und bei dem VO  b arls, erem1as, und VO Präsidenten
angesichts heutiger Entwicklungen auch des GOEE, ardına. Vlk, unterzeichnet
raglic ist, welche Bedeutung CS für die wurde.
Zukunft en wIrd. In der Autokephalie- E1n erstes instruktives eispie für
rage hat die interorthodoxe Kommissıon ropäisches Tätigwerden VO  b Vertretern der
1993 er lediglich Übereinkunft darüber Orthodoxie ıIn diesen (sremien erga sich
erzielt, dass „die Institution der Autoke- bel einem VO  u der COMELCUCE 1mM pri. 199 /
phalie ..} In authentischer elise e1ine der Organıslerten Treffen ZUTFK Vorbereitung e1-
wesentlichen Sichtweisen der orthodoxen Ner „Kirchenerklärung” VO  b Amsterdam.
ekklesiologischen Tradition über die ezZ1ie- Auch der Dezember 2000

In 177a unterzeichneten C'harta derhung der Okalen ZUT weltweiten Kirche (G0t-
fes  C6 ausdrückt. Grundrechte der Europäischen N1ıoNnN ha-

ben orthodoxe Vertreter 1mM Rahmen der
Orthodoxe kırchliche Konferenz europäischer Kirchen ihre Stel-
Einrichtungen n der Jlungnahmen abgegeben. Dabei wurde auch
Europälschen Union insofern eine politische Querverbindung

eullich, als die ulnahme einer nrufung
Orthodoxe Kirchen sind Mitglieder (,ottes ıIn die Taambe anderem VO  b

Griechenland ausdrücklich befürwortetder „Konferenz Europäischer Kirchen
und dort auf der welteren europäa- worden WAarfl.

ischen Ebene atıg S1e wurde Zeiten des DIe Bereitschaft, aktive „Europapoli-
kalten Krieges 1959 In Nyborg gegründet tik“ betreiben, dokumentiert sich auch
und ist WIE der Okumenische Rat der KIr- In den Vertretungen orthodoxer Kirchen
chen ein Orum, das sowohl Kirchen der In Brüssel, WIE S1€ die Kirche Griechen-
Reformation als auch orthodoxe Kirchen lands>”, das Okumenische Patriarchat®®
als Mitglieder hat. Ziel War die erhinde- und das Moskauer Patriarchat”” eingerich-
LunNng eiInes 35-  isernen Vorhanges” zwischen tel en
den Europäischen Kirchen. emerkenswert ist SCHLLEISLIC. auch

DIe Zusammenarbeit mıt dem Kat der die Institutionalisierung der Kontakte ZW1-
Aischen BIschofskonferenzen CCEE) schen der Orthodoxie und den europäa-

bei der Europäischen Okumenischen ischen artelen, die auf eine Inıtlatıive des
Versammlung „Frieden In Gerechtigkeit” Okumenischen Patriarchen Bartholoma-
In Basel 1989 tellte einen Wendepunkt In 1085 zurückgeht. DIe Fraktion der Uro-
der Tätigkeit der KEK dar. Von der Oku- päischen Volkspartei (Christdemokraten)
menischen Versammlung In (yjraz 199 / ist einer entsprechenden Einladung des
wurde die Abfassung einer C'harta (Jecu- Okumenischen Patriarchats ZU. Dialog

Informationen unfer http://www.regue.0rg 2 2005
http://www.ec-patr.gr 2 2005
http://orthodoxeurope.org 2 2005

52

Nichtsdestoweniger wird all dem ein 

sehr spezifisches, historisch kontingentes 

Konzept von Autokephalie zu Grunde ge-

legt, das sich nicht einfach in die Vergan-

genheit rückprojizieren lässt und bei dem 

angesichts heutiger Entwicklungen auch 

fraglich ist, welche Bedeutung es für die 

Zukunft haben wird. In der Autokephalie-

frage hat die interorthodoxe Kommission 

1993 daher lediglich Übereinkunft darüber 

erzielt, dass „die Institution der Autoke-

phalie [...] in authentischer Weise eine der 

wesentlichen Sichtweisen der orthodoxen 

ekklesiologischen Tradition über die Bezie-

hung der lokalen zur weltweiten Kirche Got-

tes“ ausdrückt.

5. Orthodoxe kirchliche
Einrichtungen in der
Europäischen Union

Orthodoxe Kirchen sind Mitglieder 

der „Konferenz Europäischer Kirchen“ 

(KEK) und dort auf der weiteren europä-

ischen Ebene tätig. Sie wurde zu Zeiten des 

kalten Krieges 1959 in Nyborg gegründet 

und ist wie der Ökumenische Rat der Kir-

chen ein Forum, das sowohl Kirchen der 

Reformation als auch orthodoxe Kirchen 

als Mitglieder hat. Ziel war die Verhinde-

rung eines „Eisernen Vorhanges“ zwischen 

den Europäischen Kirchen.

Die Zusammenarbeit mit dem Rat der 

europäischen Bischofskonferenzen (CCEE) 

bei der 1. Europäischen Ökumenischen 

Versammlung „Frieden in Gerechtigkeit“ 

in Basel 1989 stellte einen Wendepunkt in 

der Tätigkeit der KEK dar. Von der 2. Öku-

menischen Versammlung in Graz 1997 

wurde die Abfassung einer Charta Oecu-

menica empfohlen, die am 22. April 2001 

in Straßburg während einer gesamteuro-

päischen ökumenischen Begegnung vom 

Präsidenten der KEK, dem Metropoliten 

von Paris, Jeremias, und vom Präsidenten 

des CCEE, Kardinal Vlk, unterzeichnet 

wurde.

Ein erstes instruktives Beispiel für eu-

ropäisches Tätigwerden von Vertretern der 

Orthodoxie in diesen Gremien ergab sich 

bei einem von der COMECE im April 1997 

organisierten Treffen zur Vorbereitung ei-

ner „Kirchenerklärung“ von Amsterdam.

Auch zu der am 7. Dezember 2000 

in Nizza unterzeichneten Charta der 

Grundrechte der Europäischen Union ha-

ben orthodoxe Vertreter im Rahmen der 

Konferenz europäischer Kirchen ihre Stel-

lungnahmen abgegeben. Dabei wurde auch 

insofern eine politische Querverbindung 

deutlich, als die Aufnahme einer Anrufung 

Gottes in die Präambel unter anderem von 

Griechenland ausdrücklich befürwortet 

worden war.

Die Bereitschaft, aktive „Europapoli-

tik“ zu betreiben, dokumentiert sich auch 

in den Vertretungen orthodoxer Kirchen 

in Brüssel, wie sie die Kirche Griechen-

lands37, das Ökumenische Patriarchat38 

und das Moskauer Patriarchat39 eingerich-

tet haben.

Bemerkenswert ist schließlich auch 

die Institutionalisierung der Kontakte zwi-

schen der Orthodoxie und den europä-

ischen Parteien, die auf eine Initiative des 

Ökumenischen Patriarchen Bartholoma-

ios I. zurückgeht. Die Fraktion der Euro-

päischen Volkspartei (Christdemokraten) 

ist einer entsprechenden Einladung des 

Ökumenischen Patriarchats zum Dialog 

37 Informationen unter http://www.regue.org (2. 10. 2005).
38 http://www.ec-patr.gr (2. 10. 2005).
39 http://orthodoxeurope.org (2. 10. 2005).

Potz/Europäische Einigung als Herausforderung an die Orthodoxie



Potz/Europäische inıgung als Herausforderung Cdie Orthodoxie 5

gefolgt.” DIe Treifen finden se1t 1995 In the development of the an-European
regelmäfßigen Abständen und ha- Curıty System, social problems, ethics of
ben inzwischen durchaus auch politisches applying modern technologies, migration,
Gewicht bekommen, WIE die Reden der eIic For this objective, ıl would be CS -

Ministerpräsidenten VO  u Griechenland, Sar y rovide the Orthodox expert
erbien und Montenegro SOWI1E VO  b Kro- ACCEsS different commıttees and expert
atıen beim Treiffen 1mM Oktober 2004 In SIOUDS of the uropean Commi1ission. A

Thessaloniki euilic. machten. Bel dieser Grundsätzlich bekennen sich die ()I-

Gelegenheit WIES der griechische 1N1S- thodoxen Kirchen DZw. ihre Vertreter In
terpräsident Karamanlıis ausdrücklich auf ihren Erklärungen vorbehaltlos ZU. de-
die Dialogklausel Art Abs des Ver- mokratischen System, CS wird SOßar AaUS-

fassungsvertrages für Europa auch für die drücklich die ähe der demokratischen
orthodoxen Kirchen als verantwortliche Ordnung Europas ZUFK orthodoxen Lehre
Partner In einer europäischen Zivilgesell- mıt dem Schwerpunkt auf der euchari-
schaft hin.* stisch versammelten (Gemeinde und der

In die leiche ichtung geht CS, WEnnn konziliaren Verfassung betont.“* Das „ Mot-
die offizielle Stellungnahme des Moskauer to  C6 der „Einheit In jelfalt“ wird SCIA-
Patriarchats ZU. el  ucC. ber uropean dezu als orthodoxes Prinzıp reklamiert, CS

(j0overnance es entspräche der „COMMUNIO ecclesiarum“
„The Russıan Orthodox Church 15 1mM orthodoxen Verständnis als einer „Ge-

greatiy interested In Cooperation meinschaft vieler selbstständiger Kirchen,
die 1mM Wesentlichen denselben Glaubenwith the uropean NCN OQur Church 185

ready particıpate ıIn the consultation S YS- aben, aber ‚föderalistisch, nicht zentralis-
tem, which 15 eing shaped In the Europe- tisch verwaltet wird.” Auch werden In der

Commission and other agenCles of the Orthodoxie „die gemeinsamen TODIemMe
NCN Probabily, when working Out COTMN-Potz/Europäische Einigung als Herausforderung an die Orthodoxie  53  gefolgt.“ Die Treffen finden seit 1995 in  the development of the Pan-European se-  regelmäßigen Abständen statt und ha-  curity system, social problems, ethics of  ben inzwischen durchaus auch politisches  applying modern technologies, migration,  Gewicht bekommen, wie die Reden der  etc. For this objective, it would be neces-  Ministerpräsidenten von Griechenland,  sary to provide the Orthodox an expert  Serbien und Montenegro sowie von Kro-  access to different committees and expert  atien beim 8. Treffen im Oktober 2004 in  groups of the European Commission.“*  Thessaloniki deutlich machten. Bei dieser  Grundsätzlich bekennen sich die or-  Gelegenheit wies der griechische Minis-  thodoxen Kirchen bzw. ihre Vertreter in  terpräsident Karamanlis ausdrücklich auf  ihren Erklärungen vorbehaltlos zum de-  die Dialogklausel (Art. 52 Abs. 3) des Ver-  mokratischen System, es wird sogar aus-  fassungsvertrages für Europa auch für die  drücklich die Nähe der demokratischen  orthodoxen Kirchen als verantwortliche  Ordnung Europas zur orthodoxen Lehre  Partner in einer europäischen Zivilgesell-  mit dem Schwerpunkt auf der euchari-  schaft hin.“  stisch versammelten Gemeinde und der  In die gleiche Richtung geht es, wenn  konziliaren Verfassung betont.”® Das „Mot-  die offizielle Stellungnahme des Moskauer  to“ der EU „Einheit in Vielfalt“ wird gera-  Patriarchats zum Weißbuch über European  dezu als orthodoxes Prinzip reklamiert, es  Governance festhält:  entspräche der „communio ecclesiarum“  „The Russian Orthodox Church is  im orthodoxen Verständnis als einer „Ge-  greatly interested in concrete cooperation  meinschaft vieler selbstständiger Kirchen,  die im Wesentlichen denselben Glauben  with the European Union. Our Church is  ready to participate in the consultation sys-  haben, aber ‚föderalistisch‘ nicht zentralis-  tem, which is being shaped in the Europe-  tisch verwaltet wird.“ Auch werden in der  an Commission and other agencies of the  Orthodoxie „die gemeinsamen Probleme  Union. Probably, when working out a com-  ... konziliar und synodal mit demokra-  mon code of consultation rules, it is neces-  tischen Prinzipien behandelt, auch in den  <144.  sary to consider a possibility of addressing  schwierigsten Krisen ihres Lebens  the Orthodox Churches of Europe for ex-  Dieser Vergleich ist jedoch keine Ein-  pert advice. At the same time, the Church  bahnstraße, denn der europäische Eini-  should not be limited only to participation  gungsprozess stellt gewissermaßen auch  in discussing the interethnic and interreli-  eine positive Provokation der um ihre  gious relations. The representatives of the  Einheit ringenden Kirchen dar. Dies gilt  Church are ready to take part in discussing  nicht nur für die katholische Kirche,* son-  40  Grigorios Larentzakis, Die Rolle der Orthodoxie in Europa, in: Epistemonikes Parousias Theo-  41  logon Chalkes, t. V (1952-2002), 473ff.  http://www.kokid.de/nachrichten/index.php?shownews=90 (2. 10. 2005).  42  http://www.russian-orthodox-church.org.ru/ne204093.htm (2. 10. 2005).  43  Erzbischof Jeremiah von Wroclaw und Szczecin in einem vom „Nachrichtendienst Östliche Kir-  chen“ teilweise abgedruckten Beitrag (http://www.kirchen-n-osteuropa.de/archiv/04120901.  htm) (2. 10. 2005).  44  Grigorios Larentzakis, Der Beitrag der Orthodoxie für Europa (http://www.orthodoxie.net/de/  Texte/Texte_Varia/Larentzakis_OrthodoxieEuropa_de.htm) (2. 10. 2005).  45  Wolfgang Offermanns, Die römisch-katholische Kirche und die EU, 283, bejaht aus katholischer  Sicht die Frage des Interviewers: „Kann man sagen, dass die politische Integration Europas inkonziliar und synodal mıt demokrta-
IO  b code of consultation rules, ıl 15 C8- tischen Prinziplen behandelt, auch In den

<144.Sar Y consider possibility of addressing schwierigsten 1sen ihres Lebens
the Orthodox urches of Europe for 1eser Vergleich ist jedoch keine FE1IN-
pert advice. At the Salmllle Uıme, the Church bahnstraße, denn der europäische 1N1-
should NOoT be imited only particıpation SUNSSPIOZCSS stellt gewissermafßen auch
In discussing the interethnic and interreli- eine positive Provokation der ihre
g10US relations. The representatives of the Einheit ringenden Kirchen dar. DIes gilt
Church AIC ready take part In discussing nicht 1Ur für die katholische Kirche,* SO1I1-

Grig0ri0S Larentzakis, DIie Rolle der Orthodoxie ın kuropa, 1: Epistemonikes Parousıias T1heo-

4 ]
logon Chalkes, ),A7347.
http://www.kokid.de/nachrichten/index.php?shownews=90 2 2005
http://www.russian-orthodox-church.org.ru/ne204093.htm 2 2005
Erzbischof Jeremiah VOoO  3 Wroclaw un: S7zczecın ın einem VOoO „Nachrichtendienst ÖOstliche KI1r-
he  ‚6C teilweise abgedruckten Beıltrag (http://www.kirchen-n-osteuropa.de/archiv/04120901.
htm) 2 2005
Grig0ri0S Larentzakis, Der Beılitrag der Orthodoxie für kuropa (http://www.orthodoxie.net/de/
Texte/Texte_Varia/Larentzakis_OrthodoxieEuropa_de.htm) 2 2005
Wolfgang OÖffermanns, e römisch-katholische Kirche un: die 283, bejaht AUS katholischer
Sicht Cdie rage des Interviewers: „Kann 111all JL, dass Cdie politische Integration kuropas ın

53

gefolgt.40 Die Treffen finden seit 1995 in 

regelmäßigen Abständen statt und ha-

ben inzwischen durchaus auch politisches 

Gewicht bekommen, wie die Reden der 

Ministerpräsidenten von Griechenland, 

Serbien und Montenegro sowie von Kro-

atien beim 8. Treffen im Oktober 2004 in 

Thessaloniki deutlich machten. Bei dieser 

Gelegenheit wies der griechische Minis-

terpräsident Karamanlis ausdrücklich auf 

die Dialogklausel (Art. 52 Abs. 3) des Ver-

fassungsvertrages für Europa auch für die 

orthodoxen Kirchen als verantwortliche 

Partner in einer europäischen Zivilgesell-

schaft hin.41

In die gleiche Richtung geht es, wenn 

die offizielle Stellungnahme des Moskauer 

Patriarchats zum Weißbuch über Euro pean 

Governance festhält:

„The Russian Orthodox Church is 

greatly interested in concrete cooperation 

with the European Union. Our Church is 

ready to participate in the consultation sys-

tem, which is being shaped in the Europe-

an Commission and other agencies of the 

Union. Probably, when working out a com-

mon code of consultation rules, it is neces-

sary to consider a possibility of addressing 

the Orthodox Churches of Europe for ex-

pert advice. At the same time, the Church 

should not be limited only to participation 

in discussing the interethnic and interreli-

gious relations. The representatives of the 

Church are ready to take part in discussing 

the development of the Pan-European se-

curity system, social problems, ethics of 

applying modern technologies, migration, 

etc. For this objective, it would be neces-

sary to provide the Orthodox an expert 

access to different committees and expert 

groups of the European Commission.“42

Grundsätzlich bekennen sich die or-

thodoxen Kirchen bzw. ihre Vertreter in 

ihren Erklärungen vorbehaltlos zum de-

mokratischen System, es wird sogar aus-

drücklich die Nähe der demokratischen 

Ordnung Europas zur orthodoxen Lehre 

mit dem Schwerpunkt auf der euchari-

stisch versammelten Gemeinde und der 

konziliaren Verfassung betont.43 Das „Mot-

to“ der EU „Einheit in Vielfalt“ wird gera-

dezu als orthodoxes Prinzip reklamiert, es 

entspräche der „communio ecclesiarum“ 

im orthodoxen Verständnis als einer „Ge-

meinschaft vieler selbstständiger Kirchen, 

die im Wesentlichen denselben Glauben 

haben, aber ‚föderalistisch‘, nicht zentralis-

tisch verwaltet wird.“ Auch werden in der 

Orthodoxie „die gemeinsamen Probleme 

… konziliar und synodal mit demokra-

tischen Prinzipien behandelt, auch in den 

schwierigsten Krisen ihres Lebens“44.

Dieser Vergleich ist jedoch keine Ein-

bahnstraße, denn der europäische Eini-

gungsprozess stellt gewissermaßen auch 

eine positive Provokation der um ihre 

Einheit ringenden Kirchen dar. Dies gilt 

nicht nur für die katholische Kirche,45 son-

40 Grigorios Larentzakis, Die Rolle der Orthodoxie in Europa, in: Epistemonikes Parousias Th eo-
logon Chalkes, t. V (1952–2002), 473ff .

41 http://www.kokid.de/nachrichten/index.php?shownews=90 (2. 10. 2005).
42 http://www.russian-orthodox-church.org.ru/ne204093.htm (2. 10. 2005).
43 Erzbischof Jeremiah von Wroclaw und Szczecin in einem vom „Nachrichtendienst Östliche Kir-

chen“ teilweise abgedruckten Beitrag (http://www.kirchen-n-osteuropa.de/archiv/04120901.
htm) (2. 10. 2005).

44 Grigorios Larentzakis, Der Beitrag der Orthodoxie für Europa (http://www.orthodoxie.net/de/
Texte/Texte_Varia/Larentzakis_OrthodoxieEuropa_de.htm) (2. 10. 2005).

45 Wolfgang Off ermanns, Die römisch-katholische Kirche und die EU, 283, bejaht aus katholischer 
Sicht die Frage des Interviewers: „Kann man sagen, dass die politische Integration Europas in

Potz/Europäische Einigung als Herausforderung an die Orthodoxie



Potz/Europäische iınıgung als Herausforderung Cdie Orthodoxie

dern In besonderer e1se für die e1n- Der Autor UNIVv. Prof. Dr Richard otz ist
heitliche Strukturen ringende orthodoxe Vorstand des Instituts für Rechtsphilosophie,
Kirche, Was durchaus einbekannt wird. In Religions- und Kulturrecht der Untversitd
der bereits genannten Stellungnahme des Wıen nier seinmen Zzahnlreichen Veröffent-
Moskauer Patriarchatsel CS „The Uro- lichungen gibt C$ verschiedene eiıtrdge ZUT

PCanl experlence 15 valuable AS5 example Fec:  ichen fellung der Kirchen und Reli-
for certaın creative borrowings, the ONMNEC gionsgemeinschaften In Österreich und der
hand, and Aa pomt of understanding OUT E 9 auch In ThPQ 145 (1997) 55 9—
OW. peculiarities In Organızıng soclal ife 48 „Religion und Kirche 11M weltanschau-
ıIn the countries where the Russ1an O- lich-neutralen Verfassungsstaat einıge Per-
OX Church Carrles OutL ıts pastoral work, spektiven‘ (Zus. mMit alb Schinkele),

C A1Gthe other. SOWILE ThPQ 146 (1998) 173-186: „AIeE
DIe Statistik ze1igt, dass In zehn Anerkennung Von Kirchen und Religionsge-

Mitgliedsstaaten der Anteil der O- meinschaften In Österreich“ ebenfalls zZUS

doxen mehr als ein Prozent der ohnbe- mMit alb und Schinkele
völkerung ausmacht.*”

den etzten dreifßig Jahren der katholischen Kirche einen Anstof(ß gegeben hat europäischer
Integration ın ihren eigenen Reihen?“ Uun: WEe1Sst darauf hin, dass 111all „durchaus davon SPIE-
hen könne, dass 111all e{was ursprünglich der Kkatholischen Kirche kigenes wiederentdeckt“
hat
Siehe Anm.
In folgenden EU-Mitgliedstaaten beträgt der Anteil der Orthodoxen mehr als 1% der Wohnbe-
völkerung: Griechenland (95 %); Zypern (83 %); Lettland (28 %); Estland (10 %); L1tauen (4 %);
Slowenien (2, %); ÖOsterreich (2, O; der Anteil der Orthodoxen der Wohnbevölkerung
Wiıens machtoüber K AUS Uun: dürfte SOMI1tT der weltaus höchste ın Städten aufßerhalb der
traditionellen orthodoxen Gebiete kuropas sein); Deutschland (1,; %); Polen (1,3 %); Schweden
(1, %); FEinnland (1,1 %) Als Grundlage Cieser Aufstellung dient 1ne NSUTCU! für Rechts-
philosophie, Religions- un: Kulturrecht der Unıiversita: Wiıen geführte Uun: laufend erganzte
Religionsstatistik.

54

dern in besonderer Weise für die um ein-

heitliche Strukturen ringende orthodoxe 

Kirche, was durchaus einbekannt wird. In 

der bereits genannten Stellungnahme des 

Moskauer Patriarchats heißt es: „The Euro-

pean experience is valuable as an example 

for certain creative borrowings, on the one 

hand, and as a point of understanding our 

own peculiarities in organizing social life 

in the countries where the Russian Ortho-

dox Church carries out its pastoral work, 

on the other.“46

Die Statistik zeigt, dass in zehn EU-

Mitgliedsstaaten der Anteil der Ortho-

doxen mehr als ein Prozent der Wohnbe-

völkerung ausmacht.47

Der Autor: Univ. Prof. Dr. Richard Potz ist 

Vorstand des Instituts für Rechtsphilosophie, 

Religions- und Kulturrecht der Universität 

Wien. Unter seinen zahlreichen Veröffent-

lichungen gibt es verschiedene Beiträge zur 

rechtlichen Stellung der Kirchen und Reli-

gionsgemeinschaften in Österreich und der 

EU, u.a. auch in ThPQ 145 (1997), 339–

348: „Religion und Kirche im weltanschau-

lich-neutralen Verfassungsstaat – einige Per-

spektiven“ (zus. mit H. Kalb u. B. Schinkele), 

sowie ThPQ 146 (1998), 173–186: „Die 

Anerkennung von Kirchen und Religionsge-

meinschaften in Österreich“, ebenfalls zus. 

mit H. Kalb und B. Schinkele.

 den letzten dreißig Jahren der katholischen Kirche einen Anstoß gegeben hat zu europäischer 
Integration in ihren eigenen Reihen?“ und weist darauf hin, dass man „durchaus davon spre-
chen könne, dass man etwas ursprünglich der katholischen Kirche Eigenes wiederentdeckt“ 
hat.

46 Siehe Anm. 9.
47 In folgenden EU-Mitgliedstaaten beträgt der Anteil der Orthodoxen mehr als 1% der Wohnbe-

völkerung: Griechenland (95 %); Zypern (83 %); Lettland (28 %); Estland (10 %); Litauen (4 %); 
Slowenien (2,3 %); Österreich (2,2 %; der Anteil der Orthodoxen an der Wohnbevölkerung 
Wiens macht sogar über 6 % aus und dürft e somit der weitaus höchste in Städten außerhalb der 
traditionellen orthodoxen Gebiete Europas sein); Deutschland (1,6 %); Polen (1,3 %); Schweden 
(1,2 %); Finnland (1,1 %). Als Grundlage dieser Aufstellung dient eine am Institut für Rechts-
philosophie, Religions- und Kulturrecht der Universität Wien geführte und laufend ergänzte 
Religionsstatistik.

Potz/Europäische Einigung als Herausforderung an die Orthodoxie


