
X ]Kirchengeschichte

ke un: emotionale Ausrichtung auf den aps Maxıimilian Liebmann zurück. Der für einen
beeinflusst uch Clie Sicht VOoO  3 Kirche, Cdie als (irazer Kirchenhistoriker mehr als passende
1ne VOoO aps geleitete Institution begrifien Buchtitel erhält durch den 75 Geburtstag VOoO  3

wird Interessanı: 1st CS, dass diesbezüglich bei Altbischof Dr Johann Weber Uun: Cdie WIlie-
den Bischöfen über den SaNZCH behandelten derkehr der Bischofweihe VOoO  3 Diözesanbischof
Seitraum hinweg keine wesentlichen Auffas- Dr Egon Kapellari zusätzliche Bedeutung. Ke-
sungsunterschiede bestehen, uch unabhängig daktionell kam dem Buch 1ne wertvolle VOT-
davon, ob 61€ 11U  3 VOoO  3 Monarchen nomiinlert, arbeit Namhafte Autorinnen un:
VOoO  3 Domkapiteln gewählt der VO  3 Papsten frei Autoren AUS dem Umfeld des (irazer Instituts
bestellt wurden. S1€e erwelisen sich durchwegs als für Kirchengeschichte hatten Jungst für das
„ultramontan’ Uun: bezeugen 1n€e ausgepragte VOoO  3 Prof. Erwın at7z herausgegebene Bischof-

exikon Clie Biografien der esteirischen Bischöfe„Papstdevotion, Clie 11UT ın Uuancen VONeIN-
ander difieriert. e Beauftragung durch den beigestellt. [ese Artikel werden 11U  3 ın einem

eigenen Sammelband prasentiert. Das Werk 1staps macht gewissermalsen AUS den Bischöfen
celbst kleine Papste (Formulierung des Kezen- als praktisch-handliches Buch mit insgesamt
senten), Cdie als „Fürsten‘ Uun: als Bischöfe ihrer 24() Seiten) angelegt Uun: ol einen raschen fu-
„Herde” dazu berufen sind, „die Kirche (,ottes oriff auf Grunddaten der esteirischen Kirchenge-

regieren , WI1IE Bischof Gföllner VO  3 LInz schichte ermöglichen.
ausdrückte. AÄAm Beginn esteht 1n€e VO  3 Univ.Prof.

Erst SallZ allmählich weıltet sich ın der € 15- Dr arl Amon miıt Bravour verfasste, kurze
ten Hälfte des Jahrhunderts das Kirchenbild, Uun: informative Zusammenfassung der StE1-
der Gedanke das allgemeine Priestertum rischen Diözesangeschichte. Darın werden

Cdie Entwicklungslinien VOoO vergleichsweisebeginnt Platz ogreifen, der Gemeinschafts-
charakter der Kirche wird bewusst. Was den kleinen salzburgischen Eigenbistum (Chor-

bistum mıt 7 Pfarren) bis ZuUu!r heutigen 107€eseBischof betrifft, wird AUS dem „S5eelenhirten
allmählich eın „Wegführer”. DIie zentralistische raz-Seckau nachgezeichnet. Amon ruft zu

Sicht der Kirche wird ber dadurch nicht der Beispiel ın Erinnerung, dass der Bischofsitz U1 -

kaum ın rage gestellt. Das trıfit nach Ansicht sprünglich aufßerhalb des Diözesangebietes ın
der Burg Leibnitz eingerichtet wurde, währendLeitgöbs uch für Cdie Gegenwart Z dass

111all 7zweifeln I1USS, ob sich „schnelle Schritte das Domkapitel 1m Augustiner-Chorherrnstift
Seckau se1INe S1t7 hatte Wwas Immer wiederauf dem Weg einer OommMUunicalen Gestalt
Spannungen führte). Allen Hindernissen zudes päpstlichen Primats gehen lassen (288) YOTLZ erwiesen sich Cdie 1m Jhdt festgelegtenInteressanı: WAre CS, Cdie Ergebnisse der AÄAr- Strukturen VOoO  3 grofßer Beständigkeit un: WUTI-beit mıt Antrittshirtenbriefen VOoO  3 Bischöfen den YST miıt der Schaftung eINeEeSs Landesbistumsvergleichen, welche nicht ın Kom un: nicht durch Joseph I{ geändert.Germanikum ausgebildet wurden. e nNter-

cschiede ın den Auffassungen waren vermutlich Dem einleitenden Überblick folgen Clie B1-
OSTAILLILLE der insgesamt Bischöfe. Wer sichnicht gravierend.

Im Rahmen einer Kezension konnten hier
der Mühe unterzieht, Cdie Blogramme ın chro-
nologischer Folge lesen, begegnet nicht 11UT

11UT ein1ge Aspekte der vorliegenden [sserta-
t1on aufgezeigt werden, deren Gesamtlektüre

trockenen geschichtlichen Details, sondern
spur Cdie theologischen Uun: religionspolitischenempfohlen wird Transformationsprozesse, ın Cdie Clie Hırten der

LINZ Rudolf Zinnhobler einzelnen Epochen gestellt
ESs WT 1ne Selbstverständlichkeit, dass

+  S Kronthaler, Miıchaela Hg.) | ebensbilder (bis ZUuU!T eIit des Josephinismus) alle [O7e-
cteirıscher Bıschöfe. (Veröffentlichungen sanbischöfe AUS dem Salzburger Domkapitel
des Steiermärkıschen Landesarchivs, Band kamen Uun: me1lst adeligen Famlilien entstamm-

29, nrsg. Vo  — Hofrat Univ.Proft. Dr Wal- (en. DIie Verknüpfung des Bischofssitzes miıt der
ter Brunner) Styria, Graz 20072 (239, We] Pfründenpolitik wird VOT allem 1m Mittelalter
Karten) Geb ISEN 3-2)22-12995-9 deutlich sichtbar. Manches davon I1AS heute

ckurril erscheinen. „Mittelalterliche Pfründen-
Der Anlass ZUr! Herausgabe Cdieses Buches Jag d“ konnte zu Beispiel dazu führen, dass

geht auf Cdie Emeritierung VOoO  3 Unıv. Prof. Dr Christoph ach 1m Alter VOoO  3 28

81

ke und emotionale Ausrichtung auf den Papst 
beeinfl usst auch die Sicht von Kirche, die als 
eine vom Papst geleitete Institution begriff en 
wird. Interessant ist es, dass diesbezüglich bei 
den Bischöfen über den ganzen behandelten 
Zeitraum hinweg keine wesentlichen Auff as-
sungsunterschiede bestehen, auch unabhängig 
davon, ob sie nun von Monarchen nominiert, 
von Domkapiteln gewählt oder von Päpsten frei 
bestellt wurden. Sie erweisen sich durchwegs als 
„ultramontan“ und bezeugen eine ausgeprägte 
„Papstdevotion“, die nur in Nuancen vonein-
ander diff eriert. Die Beauft ragung durch den 
Papst macht gewissermaßen aus den Bischöfen 
selbst kleine Päpste (Formulierung des Rezen-
senten), die als „Fürsten“ und als Bischöfe ihrer 
„Herde“ dazu berufen sind, „die Kirche Gottes 
zu regieren“, wie es Bischof Gföllner von Linz 
(1915–1941) ausdrückte.

Erst ganz allmählich weitet sich in der ers-
ten Hälft e des 20. Jahrhunderts das Kirchenbild, 
der Gedanke an das allgemeine Priestertum 
beginnt Platz zu greifen, der Gemeinschaft s-
charakter der Kirche wird bewusst. Was den 
Bischof betrifft  , wird aus dem „Seelenhirten“ 
allmählich ein „Wegführer“. Die zentralistische 
Sicht der Kirche wird aber dadurch nicht oder 
kaum in Frage gestellt. Das trifft   nach Ansicht 
Leitgöbs auch für die Gegenwart zu, so dass 
man zweifeln muss, ob sich „schnelle Schritte 
auf dem Weg zu einer communicalen Gestalt 
des päpstlichen Primats gehen lassen“ (288).

Interessant wäre es, die Ergebnisse der Ar-
beit mit Antrittshirtenbriefen von Bischöfen zu 
vergleichen, welche nicht in Rom und nicht am 
Germanikum ausgebildet wurden. Die Unter-
schiede in den Auff assungen wären vermutlich 
nicht gravierend.

Im Rahmen einer Rezension konnten hier 
nur einige Aspekte der vorliegenden Disserta-
tion aufgezeigt werden, deren Gesamtlektüre 
empfohlen wird.

Linz Rudolf Zinnhobler

◆ Kronthaler, Michaela (Hg.): Lebensbilder 
steirischer Bischöfe. (Veröffentlichungen 
des Steiermärkischen Landesarchivs, Band 
29, hrsg. von Hofrat ao. Univ.Prof. Dr. Wal-
ter Brunner) Styria, Graz 2002. (239, zwei 
Karten) Geb. ISBN 3-222-12995-9.

Der Anlass zur Herausgabe dieses Buches 
geht auf die Emeritierung von Univ. Prof. Dr. 

Maximilian Liebmann zurück. Der für einen 
Grazer Kirchenhistoriker mehr als passende 
Buchtitel erhält durch den 75. Geburtstag von 
Altbischof Dr. Johann Weber und die 20. Wie-
derkehr der Bischofweihe von Diözesanbischof 
Dr. Egon Kapellari zusätzliche Bedeutung. Re-
daktionell kam dem Buch eine wertvolle Vor-
arbeit entgegen. Namhaft e Autorinnen und 
Autoren aus dem Umfeld des Grazer Instituts 
für Kirchengeschichte hatten jüngst für das 
von Prof. Erwin Gatz herausgegebene Bischof-
lexikon die Biografi en der steirischen Bischöfe 
beigestellt. Diese Artikel werden nun in einem 
eigenen Sammelband präsentiert. Das Werk ist 
als praktisch-handliches Buch (mit insgesamt 
240 Seiten) angelegt und soll einen raschen Zu-
griff  auf Grunddaten der steirischen Kirchenge-
schichte ermöglichen.

Am Beginn steht eine von em. Univ.Prof. 
Dr. Karl Amon mit Bravour verfasste, kurze 
und informative Zusammenfassung der stei-
rischen Diözesangeschichte. Darin werden 
die Entwicklungslinien vom – vergleichsweise 
– kleinen salzburgischen Eigenbistum (Chor-
bistum mit 22 Pfarren) bis zur heutigen Diözese 
Graz-Seckau nachgezeichnet. Amon ruft  zum 
Beispiel in Erinnerung, dass der Bischofsitz ur-
sprünglich außerhalb des Diözesangebietes in 
der Burg Leibnitz eingerichtet wurde, während 
das Domkapitel im Augustiner-Chorherrnstift  
Seckau seine Sitz hatte (was immer wieder zu 
Spannungen führte). Allen Hindernissen zum 
Trotz erwiesen sich die im 13. Jhdt festgelegten 
Strukturen von großer Beständigkeit und wur-
den erst mit der Schaff ung eines Landesbistums 
durch Joseph II. geändert.

Dem einleitenden Überblick folgen die Bi-
ogramme der insgesamt 69 Bischöfe. Wer sich 
der Mühe unterzieht, die Biogramme in chro-
nologischer Folge zu lesen, begegnet nicht nur 
trockenen geschichtlichen Details, sondern 
spürt die theologischen und religionspolitischen 
Transformationsprozesse, in die die Hirten der 
einzelnen Epochen gestellt waren.

Es war eine Selbstverständlichkeit, dass 
(bis zur Zeit des Josephinismus) alle Diöze-
sanbischöfe aus dem Salzburger Domkapitel 
kamen und meist adeligen Familien entstamm-
ten. Die Verknüpfung des Bischofssitzes mit der 
Pfründenpolitik wird vor allem im Mittelalter 
deutlich sichtbar. Manches davon mag heute 
skurril erscheinen. „Mittelalterliche Pfründen-
jagd“ konnte zum Beispiel dazu führen, dass 
Christoph Zach (1502–1508) im Alter von 28 

Kirchengeschichte



Kirchengeschichte

Jahren zu Bischof VOoO  3 Seckau ernannt WUTI - rung der wissenschaftl. Ausbildung des Klerus,
de, obwohl Cdie Diakonats- als uch Cdie Prles- u.a.m.) aılmMelen deutlich den €1S katholischer
terweihe ausstanden Uun: YST anlässlich der Aufklärung. Der miıt der Realisierung der WEe1L-
Bischofsweihe gespendet werden Usstien. Der reichenden Maflßnahmen Josephs I{ betraute
Renaissancebischof Christophorus VOoO  3 Raubar esteirische Bischof hiefs Joseph dam raf ÄTrcOo.

WT bereits miıt Jahren ' zu Im Zuge Cieser Reformen wurde Seckau 1756
Bischof VOoO  3 Laibach ernannt, ber YST miıt 7 zu eigenständigen Bistumssprengel erhoben
Jahren zu Priester (und als 36Jähriger zu un: auf den gröfßtenl des Kronlandes Steler-
Bischof VO  3 Seckau) geweiht geworden. [Dass mark ausgedehnt. Der Bischofsitz wurde nach
bei diesem ingen zwischen kaliserlicher Uun: (ıraz verlegt. e Schaftung einer zusätzlichen
päpstlicher Pfründenpolitik oftmals Cdie Salz- (innerösterreichischen) Kirchenprovinz miıt der
burger Ernennungsrechte übergangen wurden, Metropole (iraz cscheiterte Widerstand des
liegt auf der and In Einzelfällen (auf Grund Salzburger Erzbischofs. Fur Cdie kmanzıpation
einer zusätzlichen Administratorentätigkeit) der Kirche VOoO  3 der josephinisch-aufgeklärten
stand eın eteirischer Oberhirte gleichzeitig wel Bevormundung beziehungsweise für Cdie 1IECUE

Biıstumern VOT zum Beispiel Philipp Kenner Concordia VOoO  3 aal Uun: Kirche ın der Phase
des Neoabsolutismus nach 1545 esteht VOT allemeOrg Agricola

uch Aspekte der Reformation werden der erklärte Ultramontane Joseph COthmar
er VOoO  3 Rauscher (Fürstbischof VOoO  3 (ırazdem Leser durch Cdie Blogramme VOT ugen SC-

führt So fällt 1wa Cdie anfänglich zurückhalten- ), der spatere Erzbischof VO  3 Wiıen.
de bischöfliche Reaktion auf Cdie lutherischen Rauscher WT bedeutender Unterhändler des
Reformideen auf. DIiese Haltung zeigt, dass das Konkordates VOoO  3 15855
„Lutherische” VOoO  3 vielen VOTEerst begeistert auf- Miıt Leopold Schuster trug
3000001 wurde. ons WAre nicht erklärbar, erstmals der Sohn eiINes (steirischen) Kleinland-
dass Bischof Christoph Freiherr VOoO  3 Lamberg wIrtes Cdie bischöflichen Insignien. Ferdinand
154 546) 3° den vordringenden Pro- Pawlikowski ), Bischof während
testantısmus nichts unternommen haben der Ersten Republik, des Ständestaates Uun: der

nationalsozialistischen Ara,; beendete diescheint (73) der der bischöfliche Administra-
LOr Philipp Kenner „die Ausbrei- (er Kalser Friedrich 111 eröffnete TIradition der

„Fürst”bischöfe. Pawlikowskis Lebensschicksal(ung der Reformation ın seinem Bıstum hin-
nehmen“ MUSSTLE (76) ber das wahre Ausmaf(ß als Sohn eINes gallizischen Reitknechts 1st über
der Verbreitung des Luthertums geben Cdie Er- se1INe Amtsführung hinaus uch persönlich be-
gebnisse der Reformationskommissionen Auf- rührend. uch Clie Epoche nach 1945 entbehrt
schluss. och ZUuU!T e1t des streng gegenreforma- nicht Spannungen. Wenigen Zeitgenossen 1st

Cdie Dramatik innerkirchlicher Auseinanderset-torischen Bischofs artın Brenner 1584- 6)
begegneten vielfach Cdie „1n der Reformations- ZUNSCH ın der e1t nach dem / weiten Vatika-
e1t üblich gewordene Ehe katholischer Prles- 11U bewusst. Bischof Josef Schoiswohl 1954-
ter  66 un: das verbreitete Klerikerkonkubinat 1968 hat AMNMAT frühzeitig viele Reformschritte
(85) DIie Kommi1ssionen der Gegenreformation ın der esteirischen Kirche DESELZL. Dennoch esteht

dagegen WIE WwWIr wISsen das Ihre Der se1in Rücktritt 1m direkten Zusammenhang mıt
unbedingte Wille ZuUu!r Rekatholisierung triehb diözesanen Konflikten über die Umsetzung des
dabei seltsame Blüten: z u Beispiel Cdie papst- Konzils. Erst Bischof Johann Weber 1969—
liche prior1-Dispens für Bischof Johannes 2001 konnte Cdie Früchte des IL Vatik Konzils
Freiher Aldringen 1m Rahmen ernten, nachdem nach den Auseinanderset-
selner Mitwirkung bei Hexenprozessen (Höhe- ZUNSCH wieder ruhigeres Fahrwasser erreicht

worden WT,punkt 1m sogenannten Zaubererjackl-Prozess
In eINnem dritten eil des Buches werden Cdie

DIie Steiermark wWwelst uch prominente B1- oft unterschätzten un: wen1g bekannten
cchöfe der katholischen Aufklärung auf. Leopold Weihbischöfe Uun: Gjeneralvikare vorgestellt.
YNS Reichsfreiherr VO  3 Fırmıan), Stellvertretend soll[ hier der langjährige (JeNe-
der nachmalige Passauer Fürstbischof Uun: Kar- ralvikar Leopold Städtler genannt
dinal, hatte sich schon als Junger Theologe dem werden.
Salzburger Moratori-Zirkel angeschlossen. SE1- Das Buch 1st eın gelungenes Nachschla-

bischöflichen Maflßnahmen ın (ıraz (Förde- gewerk für diözesan-, kirchen- Uun: landesge-

82

Jahren zum Bischof von Seckau ernannt wur-
de, obwohl die Diakonats- als auch die Pries-
terweihe ausstanden und erst anlässlich der 
Bischofsweihe gespendet werden mussten. Der 
Renaissancebischof Christophorus von Raubar 
(1512–1536) war bereits mit 17 Jahren (!) zum 
Bischof von Laibach ernannt, aber erst mit 22 
Jahren zum Priester (und als 36jähriger zum 
Bischof von Seckau) geweiht geworden. Dass 
bei diesem Ringen zwischen kaiserlicher und 
päpstlicher Pfründenpolitik oft mals die Salz-
burger Ernennungsrechte übergangen wurden, 
liegt auf der Hand. In Einzelfällen (auf Grund 
einer zusätzlichen Administratorentätigkeit) 
stand ein steirischer Oberhirte gleichzeitig zwei 
Bistümern vor (zum Beispiel Philipp Renner 
1551–1553; Georg Agricola 1572–1584).

Auch Aspekte der Reformation werden 
dem Leser durch die Biogramme vor Augen ge-
führt. So fällt etwa die anfänglich zurückhalten-
de bischöfl iche Reaktion auf die lutherischen 
Reformideen auf. Diese Haltung zeigt, dass das 
„Lutherische“ von vielen vorerst begeistert auf-
genommen wurde. Sonst wäre nicht erklärbar, 
dass Bischof Christoph Freiherr von Lamberg 
(1541–1546) „gegen den vordringenden Pro-
testantismus … nichts unternommen zu haben“ 
scheint (73) oder der bischöfl iche Administra-
tor Philipp Renner (1551–1555) „die Ausbrei-
tung der Reformation in seinem Bistum hin-
nehmen“ musste. (76). Über das wahre Ausmaß 
der Verbreitung des Luthertums geben die Er-
gebnisse der Reformationskommissionen Auf-
schluss. Noch zur Zeit des streng gegenreforma-
torischen Bischofs Martin Brenner (1584–1516) 
begegneten vielfach die „in der Reformations-
zeit üblich gewordene Ehe katholischer Pries-
ter“ und das verbreitete Klerikerkonkubinat 
(85). Die Kommissionen der Gegenreformation 
taten dagegen – wie wir wissen – das Ihre. Der 
unbedingte Wille zur Rekatholisierung trieb 
dabei seltsame Blüten: zum Beispiel die päpst-
liche a priori-Dispens für Bischof Johannes M. 
Freiher v. Aldringen (1633–1664) im Rahmen 
seiner Mitwirkung bei Hexenprozessen (Höhe-
punkt im sogenannten Zaubererjackl-Prozess 
1675–1690).

Die Steiermark weist auch prominente Bi-
schöfe der katholischen Aufk lärung auf. Leopold 
Ernst Reichsfreiherr von Firmian (1739–1763), 
der nachmalige Passauer Fürstbischof und Kar-
dinal, hatte sich schon als junger Th eologe dem 
Salzburger Moratori-Zirkel angeschlossen. Sei-
ne bischöfl ichen Maßnahmen in Graz (Förde-

rung der wissenschaft l. Ausbildung des Klerus, 
u.a.m.) atmeten deutlich den Geist katholischer 
Aufk lärung. Der mit der Realisierung der weit-
reichenden Maßnahmen Josephs II. betraute 
steirische Bischof hieß Joseph Adam Graf Arco. 
Im Zuge dieser Reformen wurde Seckau 1786 
zum eigenständigen Bistumssprengel erhoben 
und auf den größten Teil des Kronlandes Steier-
mark ausgedehnt. Der Bischofsitz wurde nach 
Graz verlegt. Die Schaff ung einer zusätzlichen 
(innerösterreichischen) Kirchenprovinz mit der 
Metropole Graz scheiterte am Widerstand des 
Salzburger Erzbischofs. Für die Emanzipation 
der Kirche von der josephinisch-aufgeklärten 
Bevormundung beziehungsweise für die neue 
Concordia von Staat und Kirche in der Phase 
des Neoabsolutismus nach 1848 steht vor allem 
der erklärte Ultramontane Joseph Othmar 
Ritter von Rauscher (Fürstbischof von Graz 
1849–1853), der spätere Erzbischof von Wien. 
Rauscher war bedeutender Unterhändler des 
Konkordates von 1855.

Mit Leopold Schuster (1893–1927) trug 
erstmals der Sohn eines (steirischen) Kleinland-
wirtes die bischöfl ichen Insignien. Ferdinand 
S. Pawlikowski (1927–1953), Bischof während 
der Ersten Republik, des Ständestaates und der 
nationalsozialistischen Ära, beendete die un-
ter Kaiser Friedrich III. eröff nete Tradition der 
„Fürst“bischöfe. Pawlikowskis Lebensschicksal 
als Sohn eines gallizischen Reitknechts ist über 
seine Amtsführung hinaus auch persönlich be-
rührend. Auch die Epoche nach 1945 entbehrt 
nicht an Spannungen. Wenigen Zeitgenossen ist 
die Dramatik innerkirchlicher Auseinanderset-
zungen in der Zeit nach dem Zweiten Vatika-
num bewusst. Bischof Josef Schoiswohl (1954–
1968) hat zwar frühzeitig viele Reformschritte 
in der steirischen Kirche gesetzt. Dennoch steht 
sein Rücktritt im direkten Zusammenhang mit 
diözesanen Konfl ikten über die Umsetzung des 
Konzils. Erst Bischof Johann Weber (1969–
2001) konnte die Früchte des II. Vatik. Konzils 
ernten, nachdem nach den Auseinanderset-
zungen wieder ruhigeres Fahrwasser erreicht 
worden war.

In einem dritten Teil des Buches werden die 
– oft  unterschätzten und zu wenig bekannten 
– Weihbischöfe und Generalvikare vorgestellt. 
Stellvertretend soll hier der langjährige Gene-
ralvikar Leopold Städtler (1976–1997) genannt 
werden.

Das Buch ist ein gelungenes Nachschla-
gewerk für diözesan-, kirchen- und landesge-

Kirchengeschichte



Uuns; X

schichtlich Interessierte. DIeser Nutzen wird Begegnung VOoO  3 Kirche Uun: Uuns! einsetzten
durch das ausführliche Kegister unterstutzt konnte“ (6/7) AÄus der ahnungslosen Sicht
LINZ Helmut Wagner eiINes Nachgeborenen, ber dennoch miıt der Sa-

che Beschäftigten lässt sich mıt einiger Portion
Frechheit formulieren: tto Mauer 1st (Uunter
Rombaold keiner geworden. Und 1m Nachsatz:
ott S£1 ank nicht. e Zeıt, 111a reden

+  S Rombold, Gunter Bilder-Sprache der Ra- konnte WI1IE Cieser Domprediger, dem Cdie JungelIgion. (Asthetik Theologıe Liturgik Avantgarde damals Füßen lag, WT /eiten
38) LIT-Verlag, Munster 2004 Geb (Uunter Rombaolds vorbei. Dafür hat Rombold

Von den 134 Artikeln Uun: Abhandlungen, einen ihm viel ANSECINESSCHEICH Weg gewählt.
Rombaold hat uUu11s den Iyp eINes Theologen VOI -Cdie uUu11s (Uunter Rombold 1m Anhang als Le-

bensertrag prasentiert, sSind zehn, Cdie ın die- gelebt, der AMNVAT noch daheim WT ın seinem
5ystem, (jaOüber Jahrzehnte ın den Ferlen-s Buch, erschienen seinem (1e-

burtstag Anfang 2005, erneut abgedruckt sind Onaten den Aushilfspfarrer machte), ber kei-
Kontrastfolie ihm mehr se1in brauchte.DIie erstien beiden: „Begegnungen' un: „Bilder

Vielmehr näherte sich miıt dem (JesStus desSprache der Religion’ sSind 111e  C Wır haben
hier unverkennbar miıt eINnem „Testament“” Fragens der grofßen WI1IE der kleinen uns un:
(un, wiewohl (‚unter Rombold uch ın seinem keiner der Künstler WAre auf Cdie Idee gekom-
begonnenen neunten Lebensjahrzehnt vital ILNECIL, der Professor hätte keine Identität als T1heo-
1st WI1IE JE ‚UV{ ber ın der Sache das heißt loge, 1m Gegenteil. Miıt solchem Sensus begabt
ın dem, WA1S WwWIr als „Lebenswerk” bezeichnen WT uch ın der Lage, beide Welten ın eın

Gespräch bringen Uun: miteinander kommu-schien ihm eın Anliegen se1IN, JL,
WA1S wichtig WT Uun: WA1S weniger wichtig: Eın nızleren lassen: Von den vielen Begegnungen

Uun: Gesprächen mıt Künstlern sind Jene mıtAusdruck VOoO  3 Weisheit Uun: Anerkennung bio-
orafischer Tenzen. (jenau diese Benennungen AdalfFrohner (6 ),arl Prant/[1 69—-72 un:
machen den Ke1i7z Cdieses Buches AaUS, das ın der (Uunter Vecker 73-80), denen N noch

einmal als LeserInnen teilnehmen lässt. berAufmachung freilich schöner hätte se1in können.
(Uunter Rombaold WT un: 1st kein Mann der Rombaold zeigt damıit uch Cdie Ihemen . Cdie
Mythisierungen, kein Mann VOoO hohen KOSse, ihm 1m Schnittfeld VO  3 uns Uun: Religion als
kein Mann der Floskeln, uch kein Mann der wesentlich vorkommen: Tabubruch, bezogen

auf LEros, Tod Uun: Religion Frohner), Cdie Be-Selbstinszenierungen. 1ewohl se1INe S1IN-
guläre Bedeutung 1m Dialogfeld zeitgenössische fähigung, Widersprüche vereinen Vecker)

Uun: Cdie Entdeckung der Sakralität 1m Profa-Uuns; un: Religion weilß, 1st 111a als Leser 1m
Kapitel „Begegnungen‘ (1-23) VOoO  3 seinem 11CIL1, WE 11La den Dingen, WI1IE arl Prant/[1

Stil, selner Sprache un: selner lauteren ehe- mıt selinen Meditationssteinen hat, 1ne
1LE117 dennoch verblüfft. Man wird miıt einer Liebe beimisst. In den „Begegnungen' (1-23)
Autobiografie konfrontiert, Cdie AMNVAT Cdie Archi- sSind Josef Mik]I, Markus Prachensky, Walter

Pichler, Arnulf Kalner, Alfred Hrdlicka, Wernertektur des FErreichten abwandert, ber lImmer
gläsern aıANmMULeL ESs gibt nichts verbergen Knaupp, Siegfried Anzinger, Hubert Schma-
bei (Uunter Rombaold, WIr werden euge eiINes LiX, VO  3 deren Begegnungen berichtet, Cdie
Lebensprotokolls, angefangen VOoO 2.1.1925 ih uch ın seinem Blick auf Cdie damals Junge
bis ZuUu!r Prasentation der Sammlung (Uunter Uuns! gepragt haben
Rombaold 1m Landesmuseum ın Linz 2003 Dort, (Uunter Rombaold Cdie konkreten
Miıt einem selbstrelativierenden Humor lässt Künstler un: Werke verlässt un: den Versuch

uch Cdie Ehrungen nicht AUS, Cdie ihm zuteil einer grofßen Zusammenschau entwirft, WI1IE 1m
wurden, „WEINLN 111all alt wird“” Er nımmt SSay 25-46), 1st allerdings viel unfter-
uUu11s VOoO  3 Anfang miıt un: erzählt, WA1S ih als OTLLTILIETN worden: e Legitimlerung der Bilder
iınd un: spater als Student schon faszinijert AUS der Symboltheorie, AUS biblischer Bildlich-
hat, WIE ZuUu!r uns gekommen 1st Uun: WIE keit, über den Herrlichkeitstopos bis hın ZuUu!r

der Faszınation VO  3 tto Mauer noch lImmer Erhabenheit das kann nicht innerhalb eINeEeSs
erlegen 1St. „ Ur mich WT Mauer das lebende einzı1gen Aufsatzes funktionieren.
Exempel, dass 111all als Prilester uch einen Als Theologe 1e1 un: lässt sich Rombaold
gewöhnlichen Weg einschlagen Uun: sich für Cdie VOoO  3 der Uuns; hinterfragen, Ja, sieht 1m

83

schichtlich Interessierte. Dieser Nutzen wird 
durch das ausführliche Register unterstützt.
Linz Helmut Wagner

KUNST

◆ Rombold, Günter: Bilder – Sprache der Re-
ligion. (Ästhetik – Theologie – Liturgik Bd. 
38) LIT-Verlag, Münster 2004. (121) Geb.

Von den 134 Artikeln und Abhandlungen, 
die uns Günter Rombold im Anhang als Le-
bensertrag präsentiert, sind es zehn, die in die-
sem neuen Buch, erschienen zu seinem 80. Ge-
burtstag Anfang 2005, erneut abgedruckt sind. 
Die ersten beiden: „Begegnungen“ und „Bilder 
– Sprache der Religion“ sind neu. Wir haben es 
hier unverkennbar mit einem „Testament“ zu 
tun, wiewohl Günter Rombold auch in seinem 
begonnenen neunten Lebensjahrzehnt vital 
ist wie je zuvor: Aber in der Sache – das heißt 
in dem, was wir als „Lebenswerk“ bezeichnen 
– schien es ihm ein Anliegen zu sein, zu sagen, 
was wichtig war und was weniger wichtig: Ein 
Ausdruck von Weisheit und Anerkennung bio-
grafi scher Grenzen. Genau diese Benennungen 
machen den Reiz dieses Buches aus, das in der 
Aufmachung freilich schöner hätte sein können. 
Günter Rombold war und ist kein Mann der 
Mythisierungen, kein Mann vom hohen Rosse, 
kein Mann der Floskeln, auch kein Mann der 
Selbstinszenierungen. Wiewohl er um seine sin-
guläre Bedeutung im Dialogfeld zeitgenössische 
Kunst und Religion weiß, ist man als Leser im
1. Kapitel „Begegnungen“ (1–23) von seinem 
Stil, seiner Sprache und seiner lauteren Vehe-
menz dennoch verblüfft  . Man wird mit einer 
Autobiografi e konfrontiert, die zwar die Archi-
tektur des Erreichten abwandert, aber immer 
gläsern anmutet. Es gibt nichts zu verbergen 
bei Günter Rombold, wir werden Zeuge eines 
Lebensprotokolls, angefangen vom 2.1.1925 
bis zur Präsentation der Sammlung Günter 
Rombold im Landesmuseum in Linz 2003. 
Mit einem selbstrelativierenden Humor lässt 
er auch die Ehrungen nicht aus, die ihm zuteil 
wurden, „wenn man alt genug wird“. Er nimmt 
uns von Anfang an mit und erzählt, was ihn als 
Kind und später als Student schon fasziniert 
hat, wie er zur Kunst gekommen ist und wie er 
der Faszination von Otto Mauer noch immer 
erlegen ist. „Für mich war Mauer das lebende 
Exempel, dass man als Priester auch einen un-
gewöhnlichen Weg einschlagen und sich für die 

Begegnung von Kirche und Kunst einsetzten 
konnte“ (6/7). Aus der ahnungslosen Sicht 
eines Nachgeborenen, aber dennoch mit der Sa-
che Beschäft igten lässt sich mit einiger Portion 
Frechheit formulieren: Otto Mauer ist Günter 
Rombold keiner geworden. Und im Nachsatz: 
Gott sei Dank nicht. Die Zeit, wo man so reden 
konnte wie dieser Domprediger, dem die junge 
Avantgarde damals zu Füßen lag, war zu Zeiten 
Günter Rombolds vorbei. Dafür hat Rombold 
einen ihm viel angemesseneren Weg gewählt. 
Rombold hat uns den Typ eines Th eologen vor-
gelebt, der zwar noch daheim war in seinem 
System, (ja sogar über Jahrzehnte in den Ferien-
monaten den Aushilfspfarrer machte), aber kei-
ne Kontrastfolie zu ihm mehr zu sein brauchte. 
Vielmehr näherte er sich mit dem Gestus des 
Fragens der großen wie der kleinen Kunst – und 
keiner der Künstler wäre auf die Idee gekom-
men, der Professor hätte keine Identität als Th eo-
loge, im Gegenteil. Mit solchem Sensus begabt 
war er auch in der Lage, beide Welten in ein 
Gespräch zu bringen und miteinander kommu-
nizieren zu lassen: Von den vielen Begegnungen 
und Gesprächen mit Künstlern sind es jene mit 
Adolf Frohner (61–67), Karl Prantl (69–72) und 
Günter Uecker (73–80), an denen er uns noch 
einmal als LeserInnen teilnehmen lässt. Aber 
Rombold zeigt damit auch die Th emen an, die 
ihm im Schnittfeld von Kunst und Religion als 
wesentlich vorkommen: Tabubruch, bezogen 
auf Eros, Tod und Religion (Frohner), die Be-
fähigung, Widersprüche zu vereinen (Uecker) 
und die Entdeckung der Sakralität im Profa-
nen, wenn man den Dingen, wie Karl Prantl es 
mit seinen Meditationssteinen getan hat, eine 
Liebe beimisst. In den „Begegnungen“ (1–23) 
sind es Josef Mikl, Markus Prachensky, Walter 
Pichler, Arnulf Rainer, Alfred Hrdlicka, Werner 
Knaupp, Siegfried Anzinger, Hubert Schma-
lix, von deren Begegnungen er berichtet, die 
ihn auch in seinem Blick auf die damals junge 
Kunst geprägt haben.

Dort, wo Günter Rombold die konkreten 
Künstler und Werke verlässt und den Versuch 
einer großen Zusammenschau entwirft , wie im 
2. Essay (25–46), ist allerdings zu viel unter-
nommen worden: Die Legitimierung der Bilder 
aus der Symboltheorie, aus biblischer Bildlich-
keit, über den Herrlichkeitstopos bis hin zur 
Erhabenheit – das kann nicht innerhalb eines 
einzigen Aufsatzes funktionieren.

Als Th eologe ließ und lässt sich Rombold 
von der Kunst hinterfragen, ja, er sieht es im 

Kunst


