100

Philosophie

rakters des Diakonates. Adrian Loretan (65-98)
setzt sich in seinem Beitrag mit den Pastoralas-
sistentInnen als kirchlichem Laienamt ausein-
ander. Er stellt nach einer kurzen gesellschaft-
lichen und kirchlichen Situationsanalyse dieses
Amt auf das kirchenrechtliche Fundament der
»kooperativen Seelsorge“ (78), das eine Betei-
ligung an der Ausiibung der Hirtensorge vor-
sieht. Sein Pladoyer geht in drei Richtungen:
grofiere Beteilung des Laien an pfarrlichen Auf-
gaben, Trennung von Weihe- und Leitungsvoll-
macht (was er im Beitrag ,, Abgrenzungsfragen
zwischen geweihten und beauftragten Amtern”
(145-168) niher ausfithrt) und Offnung des
sakramentalen Amtes auch fiir Frauen. Dem
verdnderten Berufsbild der KatechetInnen wid-
met sich anschlieflend Helga Kohler-Spiegel
99-118). Sie beschreibt die vielfiltigen Heraus-
forderungen zwischen Schule und Gemeinde,
zwischen Pastoral und Liturgie und entwickelt
daraus ein spirituell verankertes Berufsprofil, in
dem es um religiose Sprachkompetenz, Handeln
aus dem Glauben und um Vernetzung geht.

Einen spannenden Beitrag liefert Sabi-
ne Pemsel-Maier iiber ,,Frauen in der Kirche®
(119-144). Sie beginnt ihre Uberlegungen mit
dem spannungsreichen Verhiltnis ,zwischen
,Amt‘ und ,Dienst“ (120), wobei sie diese Span-
nung nicht aufgibt, da sie die Erfahrung vieler
Frauen spiegelt, dass der Dienst weiblich und
das Amt ménnlich ist. Unabhéngig von der Dis-
kussion beziiglich des Ausschlusses der Frauen
vom sakramentalen Ordo weist sie auf die Még-
lichkeiten zur Ausiibung von Leitungsfunkti-
onen durch Frauen hin. Mittels der Initialziin-
dung des II Vatikanums wurden fiir Laien neue
Felder der Ubernahme von Verantwortung
er6ffnet, wobei eine Diskrepanz zwischen The-
orie und Praxis weiterhin besteht. Sie pladiert
dafiir, alle kirchenrechtlich verantwortbaren
Moglichkeiten auszuschépfen und auf alle Fille
»mehrgleisig zu fahren“ (136), damit eine dif-
ferenzierte Beteiligung an den kirchlichen Am-
tern moglich ist.

Im nichsten Beitrag (169-185) beschiftigt
sich Wolfgang W. Miiller mit der Bestimmung
der Tragerschaft der Liturgie durch die Rezepti-
on des II. Vatikanums. Er bezieht das Amt und
die Dienste auf das gemeinsame Priestertum al-
ler Glaubigen und umreifit den liturgisch-the-
ologischen Gehalt der aktiven Teilnahme der
Christglaubigen beziehungsweise der Gemeinde
an der Liturgie. In Richtung einer Zuriicknah-

me des Wortiiberschwalls bei Wort-Gottes-Fei-
ern geht der Beitrag von Bernhard Kirchgessner
(187-210). Anstatt einer Logorrhée pladiert er
fiir Zeichen, Gesten und Symbole, in denen
Schweigen, Kunst und konzentrierte Wortwahl
zum Ausdruck kommen kénnen. Den Schluss-
punkt setzt Alois Koch mit seiner Verhaltnisbe-
stimmung von Musik und Liturgie (211-226).
Er betont die besondere Stellung und Funktion
der Musik in der Liturgie schon bei den Kon-
zilstexten und hebt anschlieflend die Bedeutung
der kiinstlerischen und liturgisch-pastoralen
Bedeutung der Kirchen-Musik im liturgischen
Geschehen heraus.

Dieser Sammelband zeichnet sich durch
seine Vielfalt und differenzierten Recherchen
aus und ist uneingeschrinkt Theoretikern wie
auch Praktikern zu empfehlen.

Linz Helmut Eder

PHILOSOPHIE

¢ Appel Kurt, Kants Theodizeekritik. Eine

Auseinandersetzung mit den Theodizee-
konzeptionen von Leibniz und Kant (Reli-
gion — Kultur — Recht Bd. 2). P. Lang, Frank-
furt/M. 2003. (153)

Der Titel gibt eine recht zutreffende Vor-
stellung, wovon dieses Buch handelt. Es erortert
die Frage der Theodizee, also die Moglichkeit
der Rechtfertigung Gottes, des allmichtigen,
giitigen und gerechten Schépfers, angesichts
der Ubel in der Welt. Verf. setzt ein mit dem
diesbeziiglichen Versuch von Leibniz, der fiir
dieses Unternehmen den Begriff ,Theodizee®
prégte. Dem Titel entsprechend nimmt jedoch
die Herangehensweise Kants und dessen Lo-
sungsvorschlag den grofleren Raum, also gut
zwei Drittel des Buches ein.

Leitfaden der Untersuchung, die als Disser-
tation in Wien eingereicht wurde, ist dabei die
Explikation der Freiheit des Menschen. Diese
Perspektive legt sich nicht nur durch Leibnizens
Titelgebung nahe, die im vollen Wortlaut eine
Verbindung zwischen Theodizee und mensch-
licher Freiheit herstellt: ,Essais de Théodicée
sur la bonté de Dieu, la liberté de '’homme et
lorigine du mal/Versuche in der Theodicee tiber
die Giite Gottes, die Freiheit des Menschen und
den Ursprung des Ubels®, sondern vor allem
durch Kants Auseinandersetzung mit der The-
matik, die auf eine Zuriickweisung aller Theodi-



Philosophie

101

zeeversuche hinauslauft und sich um ein tieferes
Verstdndnis menschlicher Freiheit bemiiht.

Die Arbeit zeichnet sich dadurch aus, dass
der Verf. iiber den philosophischen Ansatz bei-
der Philosophen zu verfiigen vermag und durch
weites Ausholen, das zwar manchmal doch
knapp gerdt und voraussetzungsreich bleibt,
die jeweiligen Voraussetzungen klar macht und
dadurch wie nebenbei das Denken der beiden
entfaltet. Durchgefithrt wird dies vom Verf.
dadurch, dass er fiir den jeweiligen Problem-
zusammenhang mafigebende Texte heranzieht
und ausfiihrlich zitiert. Dadurch stellt er nicht
nur seine Text-, sondern in den daran anschlie-
Benden Interpretationen auch seine Sachkennt-
nis eindriicklich unter Beweis. So ist auch das
Verdienst der Arbeit nicht in ,,neuen Ergebnis-
sen“ zu sehen, sondern in der wohl gefiigten
Rekonstruktion des Diskurses.

Durch die Konfrontation von Leibniz und
Kant nimmt Verf. ein Thema auf, dem in Wien
durch E. Heintel und H.-D. Klein besondere
Aufmerksamkeit geschenkt wurde und wird:
die ,Vermittlung“ von Substanzmetaphysik mit
der neuzeitlichen Transzendentalphilosophie.
Bekanntlich kommt Leibniz die einzigartige
Position zu, sich — unter der Herausforderung
des damals gingigen Atomismus und Empiris-
mus - um die Rehabilitierung des Substanzbe-
griffs unter dem Titel der ,Monade® bemiiht
zu haben. Leitend war dabei das Bewusstsein
der ontologischen Differenz: Das, was ist, kann
sich nicht in dem sinnlich Wahrgenommenen
erschopfen, sondern es bedarf dariiber hinaus
etwas, das die sinnliche Gegebenheit fundiert
und ihr als wahrhafte innere Einheit (Monade)
vorausliegt. Dabei ist die Rede von ,dartiber
hinaus“ und ,vorausliegen“ weder raumlich
noch zeitlich misszuverstehen. Damit soll le-
diglich die ontologische Differenz gekennzeich-
net werden, da sonst die Monaden in ontischer
Differenz als raumzeitlich gegebene, ,kleine
Klimpchen® (Kant) aufgefasst wiirden. Die
grof3e Bedeutsamkeit liegt darin, dass sich nur
unter Annahme der Monade in ontologischer
Differenz zum sinnlich Wahrgenommenen le-
bendiges Sein denken ldsst. Fiir den empiristi-
schen Standpunkt zerfillt ein Organismus in
eine blofle Ansammlung von Teilen.

Unter Rekonstruktion mafigebender Ein-
sichten Kants die theoretische und praktische
Vernunft betreffend, bemiiht sich Verf. um die
Herausarbeitung der zweiten, in systemati-

scher Hinsicht unverzichtbaren Differenz: der
transzendentalen. Damit ist gemeint, dass das
Ich nicht im Empirischen aufgeht und auch
nicht restlos verobjektiviert werden kann, son-
dern in transzendentaler Differenz als logische
Moglichkeitsbedingung fiir diese Vollziige der
Verobjektivierung (seiner selbst) vorausgesetzt
werden muss. Nur unter Wahrung dieser Dif-
ferenz ist es moglich, Freiheit als verniinftige
Selbstbestimmung zu denken.

Mit den beiden angesprochenen Diffe-
renzen ist ein immanenzbezogenes Transzen-
dieren in den Blick genommen. Beide, Leibniz
als auch Kant, nehmen fiir ihre Bemiithungen
noch eine weitere Art der Differenz in An-
spruch, die als ,absolute Differenz“ (E. Heintel)
bezeichnet werden kann. Unter Bedachtnahme
auf diese Differenz ist die Transzendenz Got-
tes in kritischer Hinsicht gegen Pantheismus
oder Projektionen zu sichern und dadurch die
»Kritze der Beschranktheit® (Hegel) von Gott
abzuhalten. Durch das Bewusstsein dieser
Transzendenz ist es einerseits Leibniz moglich,
empirische Einwidnde gegen Gott zuriickzuwei-
sen, andererseits zeigt Kant, dass die Empirie
auch umgekehrt fiir die Verteidigung Gottes
nichts taugt. In diesem Zusammenhang fallt
jedoch auf, dass Verf. diese Begrifflichkeit ver-
meidet, wenngleich er die darin gelegene Sache
herausarbeitet. Das mag damit zu tun haben,
dass Verf. des ofteren kenntnisreich und anre-
gend einen Ausblick auf den Idealismus in der
Gestalt Hegels eroffnet, wo das Verhaltnis von
Transzendenz und Immanenz bekanntlich eine
ganzlich andere Gestalt annimmt. Dem diirfte
es auch geschuldet sein, dass die am Ende kurz
vorgetragene Kritik an Kant zwar den Blick fiir
Hegel und andere freimacht, aber an Kant selbst
manches tibersieht.

Die Bemithungen von Verf. verdienen
nicht nur seine Aufmerksamkeit vor dem Hin-
tergrund von Geschehnissen, die die Frage der
Theodizee aufbrechen lassen: also angesichts
all der Schreckensnachrichten von unsagbarem
Leid, das tiber Menschen kommt durch andere
Menschen oder aufgrund naturhafter Ereig-
nisse. Dartiber hinaus verdient die Abhandlung
Beachtung, weil sie sich - mit Kant — bemiiht,
Freiheit zu denken. Sich dieser Denkanstren-
gung zu unterziehen, ist der Mithe wert, wenn
man sich vor Augen fiihrt, dass uns heutzuta-
ge von vielerlei Seiten (zum Beispiel Hirn- und
Verhaltensforschung) eine Beschreibung des
Menschen zugemutet wird, in der er sich nicht



102

Philosophie

finden kann, weil ihm darin Freiheit abgespro-
chen wird.

Linz Michael Hofer

¢ Kolf-van Melis, Claudia: Tod des Sub-
jekts? Praktische Theologie in Auseinan-
dersetzung mit Michel Foucaults Subjekt-
kritik. (Praktische Theologie heute, Bd. 62)
Kohlhammer, Stuttgart 2003. (304) Euro
30,00 (D)/Euro 30,90 (A)/sFr 52,40. ISBN 3-
17-018006-1.

Der Titel dieser Studie verheifit auf den
ersten Blick nichts Gutes - ist doch das Schlag-
wort vom Tod des Subjekts nicht nur zum einen
eine bereits reichlich abgegriffene Schablone,
sondern zum anderen und wichtigeren auch ein
- vom deutschsprachigen Bereich aus gesehen
- hausgemachtes Mantra, dessen blofle Rezita-
tion meist schon ausreicht, die bosen Geister
der sog. postmodernen Philosophie wenn nicht
auszutreiben, so zumindest auflen vor zu hal-
ten, und vor der christlichen Theologie zumal.
In gewisser Hinsicht bestitigt sich dieses vom
Titel ausgehende Vorurteil bei der Lektiire des
Buches auch, insofern die Autorin in der Tat
wenigstens zur Hélfte in das zwar schon etwas
angerostete, aber immer noch offene Messer ei-
ner auch nach zig Jahren nicht anders denn als
verquer zu bezeichnenden deutschsprachigen
Rezeption der franzosischen Philosophie der
1960er bis 80er Jahre (auf die sie dankenswer-
terweise eingangs hinweist) rennt, was sich
eben daran zuerst zeigt, dass sie die auf Roland
Barthes rekurrierende (und in dieser Form
rechtens ausschliefSlich ihm zuzuschreibende)
Wendung vom ,,Tod des Subjekts“ umstandslos
wie die meisten ihrer theologischen wie philo-
sophischen KollegInnen (darunter in jiingerer
Zeit am prominentesten wohl Judith Butler),
aber deswegen um nichts weniger irrefithrend
bzw. schlicht falsch, Michel Foucault unter-
schiebt, weil er unvorsichtig genug war, am
Ende seines epochemachenden Werks iiber die
Ordnung der Dinge im Konjunktiv vom ,,Ende
des Menschen® zu sprechen. Zwischen dem im
Kantischen Sinn problematischen ,Ende des
Menschen® bei Foucault und dem postulato-
rischen ,,Tod des (Autor-)Subjekts bei Barthes
liegt jedoch nicht nur (historisch-biographisch
wie systematisch) die Phidnomenologie und
damit eine (wie auch immer permeable) Was-
serscheide zwischen Strukturalismus und Post-

strukturalismus, dazwischen liegt vor allem
die Differenz zwischen einem a-theologischen
Denken auf der einen und einem dezidiert anti-
theologischen auf der anderen Seite. Das heifSt
nicht, dass die Theologie beim Diskurspositi-
visten Foucault unbedingt besser wegkommt
als bei Barthes, sie spielt aber zumindest auf der
Ebene der historischen Diskursformationen fiir
ihn immer noch eine Rolle, und sei es nur als
interessantes Studienobjekt (wovon vor allem
die im Umfeld des nicht fertiggestellten oder je-
denfalls nicht veroffentlichten geplanten Bandes
4 von Sexualitit und Wahrheit, Die Gestiandnisse
des Fleisches, entstandenen Texte zeugen), wo-
hingegen Barthes in ihr, ganz einem bestimm-
ten radikal-aufkldrerischen Gestus verpflichtet,
eine nur mit Gewinn zu iberwindende, weil in
jeder ihrer Erscheinungsformen mit Notwen-
digkeit repressive, die Freiheit des einzelnen
und der Gesellschaft beschneidende Denkform
erblickt.

In einem anderen Sinn freilich - und das
muss man der Autorin und ihrem Buch zu-
gute halten - bemiiht sie sich auch, diese von
der Rezeption Foucaults breitgetretene und
daher umso gefihrlichere Interpretationsfalle
zu umgehen. Dem Fragezeichen hinter dem
Schlagwort ,Tod des Subjekts®, das in solchen
Kontexten gleichsam von sich aus dazu ten-
diert, die damit aufgerufene provokative Frage
in ein und demselben Schriftzug auch gleich
wieder zu entschiarfen und zu verharmlosen
(nach dem Muster: Tod des Subjekts? Huch! Na,
so schlimm wird’s schon nicht sein ...), indem
es zum Indikator einer falschen Vermittlung
zwischen Subjekt-Kritik und Subjekt-Meta-
physik mutiert, bleibt hier ein solches Schicksal
dadurch erspart, dass es seine urspriingliche
Funktion, Anzeichen einer offenen Frage zu
sein, Uiber weite Strecken beibehalten darf: Ein
close reading von Foucaults Werk (Kap. II) in
Gegeniiberstellung zu einem ebensolchen von
Karl Rahners Schriften (Kap. III) wird nicht
ausschliefSlich nach dem Prinzip durchgefiihrt,
dass unter der Voraussetzung, der eine (Fou-
cault) wird es schon nicht so gemeint haben,
sich bestimmt auch beim anderen (Rahner)
Vergleichsmomente finden lassen werden. Man
kann, mit anderen Worten, die entsprechenden
Kapitel zu Foucault und Rahner durchaus mit
einem gewissen Erkenntnisgewinn lesen, vor
allem als ,,ErstleserIn®, sei’s von beiden oder von
einem von ihnen. Der outcome des Buches in-
des (Kap. IV) vermag kaum zu tiberraschen und



