
192 Aktuelle Fragen

schlagen: „Von ott 1m C'haos sprechen be- 1L11US ın praktisch-theologischer Hinsicht. inge
deutet Cdie theologische Interpretation der schließt damıit 1ne wichtige lücke 1m Dialog
turwissenschaftlichen Betrachtung der FEFrvoluti- zwischen Theologie Uun: Naturwissenschaft. ESs

lohnt sich sOowohl für wissenschaftlich als uchın ihrer Selbstorganisationsdynamik” (155)
Im vierten Kapitel untersucht inge Cdie für praktisch Orlentlierte TheologInnen, diese

Konsequenzen selINes Ansatzes hinsichtlich de- anspruchsvolle Uun: interdisziplinär angelegte
1E Relevanz für Clie praktische Theologie, Cdie Studie lesen. Das einz1ge Manko 1st I1UTL, dass

als „kritische Handlungswissenschaft” (178) inge Cdie überzogene Chaoseuphorie der 1990er
definiert. Der UlOor sieht Cdie Relevanz der C'ha- Jahre keiner kritischen Prüfung unterzieht.

LINZ Helmut derOstheorie VOT allem 1m Bereich der Entwicklung
bzw. Weiterentwicklung der „religiösen Urteils-
kraft“ (178) sowohl auf individueller als uch

+  S Bstenh, Andreas/Mirdamadlı, Ssevyed Hg.)auf gesellschaftlicher Ebene mittels empirischer
Forschungsmethoden gegeben. OM1 kann für erte Reachte Pflıchten Grundfragen el-

Nlr gerechten Ordnung des Zusammenle-ih Praktische Theologie 1n ihrem WISSEeN- ens n chrıistlicher un slamıscher Sıchtcschaftlichen Bemühen 1ne 1IECUE PraxI1s auf Iranisch-Österreichische Konferenz Wıen,der empirischen Basıs eINeEeSs kognitiv-affektiven HIS September 1999 Ratferate Än-Chaosmodells innerhalb der Selbstorganisa- Tragen Gesprächsbelträge. Verlag St Gab-tionstheorie nichtlinearer 5ysteme arbeiten riel, Mödling 2001 Kart Uuro 2990(201)
Das fünfte Kapitel esteht 1m Zeichen der ISBN 3-85264-549 /-)

Korrelation der Ergebnisse selner bisherigen Nicht vielen 1st bekannt, dass einen
Arbeit mıt dem Handlungsfeld der Diakonie iranisch-Österreichischen Dialog mıt einer
bzw. der C .arltas. inge formuliert daraus 1IECUE durchaus bemerkenswerten Geschichte Sibt,
Handlungsprinzipien, Cdie dem Prinzıp der Selb- In Folge der ersien internationalen christlich-
storganısatıon, der Systemtheorie, der Theolo- islamischen Konferenz 1993 ın Wiıen („Friede
g1€ WI1IE uch den Theorien der C arıtaswlssen- für Cdie Menschheit”) un: 1m Anschluss 1nN€
cschaften gerecht werden wollen. Der UfOor sieht Konsultation 1m Janner 1995 fand 1m Jahr 1996
Cdie Diakonie bzw. C.arıltas als eın SO71lales SyS- ın Teheran Cdie ersie iranisch-Österreichische
(em zwischen „den Subsystemen Religion Uun: Konferenz unfer dem Titel „Gerechtigkeit ın
Sozlalstaat” (235) das sich celbst organıisliert, den internationalen Uun: interreligiösen Be7zl1e-
ethisch grundgelegt 1st Uun: durch empirische hungen‘ Drel Jahre spater g1ing bereits
Forschung un: Beobachtungen erster, zwelıter Cdie zwelte derartige Konferenz ın Wiıen über
un: „dritter Ordnung” (240) sich den Anforde- Cdie Bühne:; dieses Mal stand WI1IE Andreas
FUNSCH qualifiziert Uun: zeitgemäfs estellt. Besteh SVD Leiter des Religionstheologischen

Im abschliefsenden sechsten Kapitel plä- Instituts St Gabriel Uun: OlOr Cdieses Dialog-
diert inge für weiltere Schritte des geme1n- Prozesses) ın der Begrüßung ‚dUuSs 1$-

Dialogs zwischen Theologie Uun: Na- lamischer Uun: christlicher Sicht das für 1n€e
turwissenschaft 1m Allgemeinen Uun: zwischen gerechte Ordnung des 7Zusammenlebens fun-
Praktischer Theologie Uun: der Chaostheorie 1m damentale Verhältnis zwischen Rechten Uun:
Besonderen. Sowohl auf empirischer WI1IE uch Pflichten un: deren Verankerung ın verbind-
auf wissenschaftstheoretischer Ebene sieht der lichen Wertkriterien 1m Mittelpunkt des In-
UlOor Entwicklungschancen un: Möglichkeiten teresses“ (18) Deser Band dokumentiert Cdie
des fruchtbaren Dialogs. „ S zeigt sich ın Cieser Eröffnungsansprachen‚ Cdie zwolf ortrage der
abschließenden Reflexion, dafß Cdie Theologie Plenarsitzungen SOWIE Cdie Anfragen un: (1E-

der Diskussion Cdie Entwicklung einer sprächsbeiträge der 1IEeEUN iranischen un: ehn
transklassischen Rationalität, WI1IE 61€E VOoO  3 vielen Österreichischen Konferenzteilnehmer. Neben
Wissenschaftlern der Selbstorganisationtheorie der vorliegenden deutschen Ausgabe erschien
angemahnt wird, einen wichtigen Beltrag leis- WIE bei den VOTFaNSCHANSCHNEN Konferenzen
ten kan  ‚6C (Einleitung, 27) der Tagungsband uch auf Farsı (der zweıiten

Das Buch 1st 1ne wissenschaftstheore- ofhziellen Konferenzsprache) 1m Iran.
tisch fundierte Auseinandersetzung miıt den e eıtrage Cieser Tagung gehen jeweils
Feldern der Chaosforschung, der C'haostheo- AUS islamischer Uun: christlicher Sicht auf
rle, der Systemtheorie Uun: des Konstruktivis- das Bild des Menschen Uun: der Gesellschaft,

192

schlagen: „Von Gott im Chaos zu sprechen be-
deutet die theologische Interpretation der na-
turwissenschaft lichen Betrachtung der Evoluti-
on in ihrer Selbstorganisationsdynamik“ (155).

Im vierten Kapitel untersucht Singe die 
Konsequenzen seines Ansatzes hinsichtlich de-
ren Relevanz für die praktische Th eologie, die 
er als „kritische Handlungswissenschaft “ (178) 
defi niert. Der Autor sieht die Relevanz der Cha-
ostheorie vor allem im Bereich der Entwicklung 
bzw. Weiterentwicklung der „religiösen Urteils-
kraft “ (178) sowohl auf individueller als auch 
auf gesellschaft licher Ebene mittels empirischer 
Forschungsmethoden gegeben. Somit kann für 
ihn Praktische Th eologie „in ihrem wissen-
schaft lichen Bemühen um eine neue Praxis auf 
der empirischen Basis eines kognitiv-aff ektiven 
Chaosmodells innerhalb der Selbstorganisa-
tionstheorie nichtlinearer Systeme arbeiten“ 
(201).

Das fünft e Kapitel steht im Zeichen der 
Korrelation der Ergebnisse seiner bisherigen 
Arbeit mit dem Handlungsfeld der Diakonie 
bzw. der Caritas. Singe formuliert daraus neue 
Handlungsprinzipien, die dem Prinzip der Selb-
storganisation, der Systemtheorie, der Th eolo-
gie wie auch den Th eorien der Caritaswissen-
schaft en gerecht werden wollen. Der Autor sieht 
die Diakonie bzw. Caritas als ein soziales Sys-
tem zwischen „den Subsystemen Religion und 
Sozialstaat“ (235), das sich selbst organisiert, 
ethisch grundgelegt ist und durch empirische 
Forschung und Beobachtungen erster, zweiter 
und „dritter Ordnung“ (240) sich den Anforde-
rungen qualifi ziert und zeitgemäß stellt.

Im abschließenden sechsten Kapitel plä-
diert Singe für weitere Schritte des gemein-
samen Dialogs zwischen Th eologie und Na-
turwissenschaft  im Allgemeinen und zwischen 
Praktischer Th eologie und der Chaostheorie im 
Besonderen. Sowohl auf empirischer wie auch 
auf wissenschaft stheoretischer Ebene sieht der 
Autor Entwicklungschancen und Möglichkeiten 
des fruchtbaren Dialogs. „Es zeigt sich in dieser 
abschließenden Refl exion, daß die Th eologie 
zu der Diskussion um die Entwicklung einer 
transklassischen Rationalität, wie sie von vielen 
Wissenschaft lern der Selbstorganisationtheorie 
angemahnt wird, einen wichtigen Beitrag leis-
ten kann“ (Einleitung, 27).

Das Buch ist eine wissenschaft stheore-
tisch fundierte Auseinandersetzung mit den 
Feldern der Chaosforschung, der Chaostheo-
rie, der Systemtheorie und des Konstruktivis-

◆ Bsteh, Andreas/Mirdamadi, Seyed A. (Hg.): 
Werte – Rechte – Pflichten. Grundfragen ei-
ner gerechten Ordnung des Zusammenle-
bens in christlicher und islamischer Sicht. 2. 
Iranisch-Österreichische Konferenz Wien,
19. bis 22. September 1999. Referate – An-
fragen – Gesprächsbeiträge. Verlag St. Gab-
riel, Mödling 2001. (410) Kart. Euro 29,90. 
ISBN 3-85264-597-2.

Nicht vielen ist bekannt, dass es einen 
iranisch-österreichischen Dialog mit einer 
durchaus bemerkenswerten Geschichte gibt. 
In Folge der ersten internationalen christlich-
islamischen Konferenz 1993 in Wien („Friede 
für die Menschheit“) und im Anschluss an eine 
Konsultation im Jänner 1995 fand im Jahr 1996 
in Teheran die erste iranisch-österreichische 
Konferenz unter dem Titel „Gerechtigkeit in 
den internationalen und interreligiösen Bezie-
hungen“ statt. Drei Jahre später ging bereits 
die zweite derartige Konferenz in Wien über 
die Bühne; dieses Mal stand – wie Andreas 
Bsteh SVD (Leiter des Religionstheologischen 
Instituts St. Gabriel und Motor dieses Dialog-
prozesses) in der Begrüßung sagte – „aus is-
lamischer und christlicher Sicht das für eine 
gerechte Ordnung des Zusammenlebens fun-
damentale Verhältnis zwischen Rechten und 
Pfl ichten und deren Verankerung in verbind-
lichen Wertkriterien im Mittelpunkt des In-
teresses“ (18). Dieser Band dokumentiert die 
Eröff nungsansprachen, die zwölf Vorträge der 
Plenarsitzungen sowie die Anfragen und Ge-
sprächsbeiträge der neun iranischen und zehn 
österreichischen Konferenzteilnehmer. Neben 
der vorliegenden deutschen Ausgabe erschien 
– wie bei den vorangegangenen Konferenzen 
– der Tagungsband auch auf Farsi (der zweiten 
offi  ziellen Konferenzsprache) im Iran.

Die Beiträge dieser Tagung gehen – jeweils 
aus islamischer und christlicher Sicht – auf 
das Bild des Menschen und der Gesellschaft , 

mus in praktisch-theologischer Hinsicht. Singe 
schließt damit eine wichtige Lücke im Dialog 
zwischen Th eologie und Naturwissenschaft . Es 
lohnt sich sowohl für wissenschaft lich als auch 
für praktisch orientierte Th eologInnen, diese 
anspruchsvolle und interdisziplinär angelegte 
Studie zu lesen. Das einzige Manko ist nur, dass 
Singe die überzogene Chaoseuphorie der 1990er 
Jahre keiner kritischen Prüfung unterzieht.
Linz Helmut Eder

Aktuelle Fragen



193Aktuelle Fragen

auf das Verhältnis VO  3 Religion Uun: aat, auf weiterentwickelt wird, gehört hne Zweifel
sO7]lale Uun: wirtschaftliche Fragen, auf Cdie Be- den wichtigsten Anliegen der Menschheit 1m
gründung VOoO  3 ethischen Normen Uun: religi- Jahrhundert.
sen Werten SOWIE auf die rage der Menschen- Salzburg FYTranz Gmainer-Pranzl!
rechte eın eın Ihema, das 1m gegenwartigen
weltpolitischen Kontext besonders interessiert.
SO sprach AH Akhar Rashadı VO  3 der besonde- + Hottinger, Arnold: Gottesstaaten un

Machtpyramiden. Demokratie n der cIa-
1E Würde des Menschen „aufgrund des Ver- miıschen \Waelt Verlag Ferdinand Schöningh,estandes Uun: der Entscheidungskraft, Cdie ihm

Paderborn 2000 Geb uro 39,10gegeben sind“ (91) Uun: die, Ca 61€ der Schöpfer ISBEN 3-506-73947/-6celbst verliehen hat, niemandem JLL
werden dürfen. Moditahed Schabestari VO  3 Uun: WI1IE der „Kampf der Kulturen (Sa-
der Teheraner Theologischen Fakultät betont: muel Huntington, 1996 stattfindet, 1st nach
‚Indem ott alle Menschen hne Ausnahme als WI1IE VOorT 1ne strıttige rage. /u komplex sind Cdie
‚Person bezeichnet, 11 ott alle als JIräger VOoO  3 SO7]lalen un: kulturellen Beziehungen zwischen
Grundrechten anerkennen“ (119) Ayatollah den verschiedenen Gesellschaften, kurzle-
Seyed Mohammed Khamene wWwelst auf Cdie enlL- big manche politischen Allianzen, Cdie offenbar
cscheidende Bedeutung der „Statthalterschaft” VOoO  3 wirtschaftlichen Interessen her gESLEU-
(hilafa) hin, Cdie ott dem Menschen auf Erden er[t werden als VO  3 ethnischen der religiösen
verliehen hat Uun: Clie 1m Koran (Sure 2,30) ZuUu!r Diftlerenzen. Dennoch 1st Cdie globale Situation
Sprache kommt:; 61€E 1st „erster un: wichtigster des beginnenden J1l Jahrhunderts ın unüber-
Grundsatz“ (165) WEI111 das Verständnis cehbarer Welse VOoO  3 kulturellen Uun: religiösen
der Rechte un: Pflichten des Menschen geht, Konflikten gepragt, denen uch das Verhält-
un: besagt 1ne „gottgegebene Würde“ (169) NıSs zwischen islamischen un: westlich-säku-
Ayatollah Mohammad AH Taskhiri macht ın laren Lebenswelten gehört. Arnold Hottinger,
erstaunlicher ähe Dignitatis humanae Nr jahrzehntelanger Redakteur der „Neuen /ür-

darauf aufmerksam, „dass alle Rechte der her Zeitung” Uun: eın hervorragender Kenner
ursprünglichen Anlage des Menschen, selnNer der arabischen Welt, 1st der rage nachgegan-
fitra, entspringen‘, WI1IE Cdies „dUusSs der Reflexi- SCIL, WIE ın islamischen Ländern miıt demo-

des Menschen auf se1in ihm eigenes Wesen kratischen Regierungsformen bestellt 1St. Das
hervor[geht| CC (279) Ergebnis un: das Anliegen des SaNZECN Buches

Während ın SO7]lalen un: wirtschaftlichen bringt der Verfasser Beginn auf den Punkt:
Fragen eın hohes Ma{iß Übereinstimmung „DIE emokratie 1st 1m Nahen sten nicht hei-
zwischen den christlichen Uun: islamischen (1e- misch. ber 61€ 111US$5 werden‘ (16)
sprächspartnern herrscht, 1st das bei der E1In- eil —1 geht der langen, oft theo-
schätzung der Säkularisierung, der persönlichen kratisch gepragten Vergangenheit heutiger 1$-
Freiheit der dem Verständnis VOoO  3 Geboten lamischer Länder nach, angefangen VOoO alten
weniger der Fall, WIE Cdie differenzierte un: uch Ägypten, VO  3 Mesopotamilen Uun: dem Iran
kontroverse Diskussion zeigt. Dem religionsthe- über den byzantinischen, arabischen un: schi-
ologisch aufmerksamen Leser fällt schließlich itischen (,ottesstaa: mıt seinem „Zusammen-
Cdie ede VOoO  3 „beiden göttlichen Religionen ' spiel VO  3 Herrscher Uun: Gottesgelehrten (97)
auf (vgl 32, 34, 4, 248), Cdie VO  3 beträchtlicher bis hın markanten Entwicklungen des
Relevanz für den weılteren interreligiösen [ Dia- Jahrhunderts, denen uch Cdie Abschaftung
log 1st Einige Jahre nach dem „11 September des Sultanats 1922) SOWIE des Kalifats 1924)
2001)” SOWIE angesichts der Wahl VOoO  3 Mahmud durch Kemal Atatürk ın der Tüurkei zählen.
Ahmedinejad zu Präsidenten der islamischen eil 11 123-321) sich miıt der Jun-
Republik Iran zeigt der VO  3 Andreas Besteh Uun: JL Vergangenheit der politischen Systeme

des Nahen ()stens auseinander. Der VerfasserSeyed Mirdamadi vorgelegte Band, welches
N1ıveau der Dialogprozess zwischen Vertretern zeigt den Unterschied zwischen der demokrta-
des christlichen Uun: des islamischen Glaubens tischen Ordnung kuropas auf, welche auf dem
schon einmal erreicht hat [)ass ber der „Fr1e- römischen Recht fufßt, „das kein Gottesrecht
densdienst der Religionen’ (37) den Kardinal war (125) un: der islamischen Tradition, Cdie
Franz On1g damals bei der Eröffnung der Kon- „keinen politischen Rückblick auf Cdie antı-
feren7z inmahnte, tatsächlich geschätzt Uun: ken Demokratien“ (128) kannte. Eın wichtiger

193

auf das Verhältnis von Religion und Staat, auf 
soziale und wirtschaft liche Fragen, auf die Be-
gründung von ethischen Normen und religi-
ösen Werten sowie auf die Frage der Menschen-
rechte ein – ein Th ema, das im gegenwärtigen 
weltpolitischen Kontext besonders interessiert. 
So sprach Ali Akbar Rashadi von der besonde-
ren Würde des Menschen „aufgrund des Ver-
standes und der Entscheidungskraft , die ihm 
gegeben sind“ (91) und die, da sie der Schöpfer 
selbst verliehen hat, niemandem genommen 
werden dürfen. M. Modjtahed Schabestari von 
der Teheraner Th eologischen Fakultät betont: 
„Indem Gott alle Menschen ohne Ausnahme als 
‚Person‘ bezeichnet, will Gott alle als Träger von 
Grundrechten anerkennen“ (119). Ayatollah 
Seyed Mohammed Khamene’i weist auf die ent-
scheidende Bedeutung der „Statthalterschaft “ 
(hilafā) hin, die Gott dem Menschen auf Erden 
verliehen hat und die im Koran (Sure 2,30) zur 
Sprache kommt; sie ist „erster und wichtigster 
Grundsatz“ (165), wenn es um das Verständnis 
der Rechte und Pfl ichten des Menschen geht, 
und besagt eine „gottgegebene Würde“ (169). 
Ayatollah Mohammad Ali Taskhiri macht – in 
erstaunlicher Nähe zu Dignitatis humanae Nr. 
2 – darauf aufmerksam, „dass alle Rechte der 
ursprünglichen Anlage des Menschen, seiner 
fi tra, entspringen“, wie dies „aus der Refl exi-
on des Menschen auf sein ihm eigenes Wesen 
hervor[geht]“ (279).

Während in sozialen und wirtschaft lichen 
Fragen ein hohes Maß an Übereinstimmung 
zwischen den christlichen und islamischen Ge-
sprächspartnern herrscht, ist das bei der Ein-
schätzung der Säkularisierung, der persönlichen 
Freiheit oder dem Verständnis von Geboten 
weniger der Fall, wie die diff erenzierte und auch 
kontroverse Diskussion zeigt. Dem religionsthe-
ologisch aufmerksamen Leser fällt schließlich 
die Rede von „beiden göttlichen Religionen“ (!) 
auf (vgl. 32, 34, 214, 248), die von beträchtlicher 
Relevanz für den weiteren interreligiösen Dia-
log ist. Einige Jahre nach dem „11. September 
(2001)“ sowie angesichts der Wahl von Mahmud 
Ahmedinejad zum Präsidenten der islamischen 
Republik Iran zeigt der von Andreas Bsteh und 
Seyed A. Mirdamadi vorgelegte Band, welches 
Niveau der Dialogprozess zwischen Vertretern 
des christlichen und des islamischen Glaubens 
schon einmal erreicht hat. Dass aber der „Frie-
densdienst der Religionen“ (37), den Kardinal 
Franz König damals bei der Eröff nung der Kon-
ferenz einmahnte, tatsächlich geschätzt und 

weiterentwickelt wird, gehört ohne Zweifel zu 
den wichtigsten Anliegen der Menschheit im 
21. Jahrhundert.
Salzburg Franz Gmainer-Pranzl

◆ Hottinger, Arnold: Gottesstaaten und 
Machtpyramiden. Demokratie in der isla-
mischen Welt. Verlag Ferdinand Schöningh, 
Paderborn 2000. (467) Geb. Euro 39,10. 
ISBN 3-506-73947-6.

Ob und wie der „Kampf der Kulturen“ (Sa-
muel P. Huntington, 1996) stattfi ndet, ist nach 
wie vor eine strittige Frage. Zu komplex sind die 
sozialen und kulturellen Beziehungen zwischen 
den verschiedenen Gesellschaft en, zu kurzle-
big manche politischen Allianzen, die off enbar 
von wirtschaft lichen Interessen eher gesteu-
ert werden als von ethnischen oder religiösen 
Diff erenzen. Dennoch ist die globale Situation 
des beginnenden 21. Jahrhunderts in unüber-
sehbarer Weise von kulturellen und religiösen 
Konfl ikten geprägt, zu denen auch das Verhält-
nis zwischen islamischen und westlich-säku-
laren Lebenswelten gehört. Arnold Hottinger, 
jahrzehntelanger Redakteur der „Neuen Zür-
cher Zeitung“ und ein hervorragender Kenner 
der arabischen Welt, ist der Frage nachgegan-
gen, wie es in islamischen Ländern mit demo-
kratischen Regierungsformen bestellt ist. Das 
Ergebnis und das Anliegen des ganzen Buches 
bringt der Verfasser zu Beginn auf den Punkt: 
„Die Demokratie ist im Nahen Osten nicht hei-
misch. Aber sie muss es werden“ (16).

Teil I (19–121) geht der langen, oft  theo-
kratisch geprägten Vergangenheit heutiger is-
lamischer Länder nach, angefangen vom alten 
Ägypten, von Mesopotamien und dem Iran 
über den byzantinischen, arabischen und schi-
itischen Gottesstaat mit seinem „Zusammen-
spiel von Herrscher und Gottesgelehrten“ (97) 
bis hin zu markanten Entwicklungen des 20. 
Jahrhunderts, zu denen auch die Abschaff ung 
des Sultanats (1922) sowie des Kalifats (1924) 
durch Kemal Atatürk in der Türkei zählen.

Teil II (123–321) setzt sich mit der jün-
geren Vergangenheit der politischen Systeme 
des Nahen Ostens auseinander. Der Verfasser 
zeigt den Unterschied zwischen der demokra-
tischen Ordnung Europas auf, welche auf dem 
römischen Recht fußt, „das kein Gottesrecht 
war“ (125), und der islamischen Tradition, die 
„keinen politischen Rückblick auf die anti-
ken Demokratien“ (128) kannte. Ein wichtiger 

Aktuelle Fragen


