
ÖTDogmatik

kann Iso transsubstantiatio diesen Begriff ver- für se1in Empfinden VO  3 den Sakramenten enL-
wendete bereits das Vıierte Laterankonzil 1215 fremdeten e1t nach einer nachvollziehbaren
[vgl 803]1) ‚„< [OLa substantia panıs el V1nı Begründung für Cdie den Mannern vorbehaltene
ın substantiam CoOrporIıs el Sangulnıs lesu Weihe, die sich zwingend AUS dem Sakramenta-
Christi“ I Sent. 11 a.l, Parıs 29, SI len Wesen Uun: dem Stiftungswillen Jesu C'hristi
[vgl 5]) philosophisch schlüssig un: theolo- für das kirchliche A mt ergeben würde. DIie VvIier
gisch verantwortbar gedacht werden? Kapitel erschließen Cdie beständige Lehre un:

ach Albertus Magnus sind Cdie Akrziden- PraxI1s der Kkatholischen Kirche 1994 ın Ordina-
1l1en vermittelt durch Cdie Trägerfunktion der 110 sacerdotalis bestätigt); 61€ beschreiben un:
Quantität ın der v1ırtus divina (1 1) gehalten. begründen mıt vielen Belegstellen Cdie verbind-
In seinem Spätwerk De COFDOIC domini aller- liche Glaubenslehre Uun: das Amtsverständnis
dings VEerIrı Albert 1m Zuge selner KOom- des I{ Vatikanums. Nicht psychologische der
mentierung VOoO  3 De anıma des Aristoteles 1nN€ sozlologische Erkundungen, sondern ekklesiog-
andere Auffassung: IDER eın der Akzidenzien logische un: christologische Begründungen
ergibt sich AUS ihrer Zeichenfunktion analog untermauern besonders auf der Grundlage
der Wahrnehmungsbilder (species), denen eın biblischer Uun: frühkirchlicher Quellen Clie

kirchliche Positlion.„VOIIL materiellen Gegenstand abstrahiertes 11N-
materielles en  ‚6C (16f) 1m ınn eINes „CSSC Spir1- Im ersten Beltrag „rrauen sind Kirche.
tuale“ zukommt. Eiıne Herausforderung Cdie Ekklesiologie der

Alberts Bemühen, „die Möglichkeit der Gegenwart” 13-25) bekräftigt der Verfasser
subjektlosen Seinswelse der Ssakramentalen mıt Nachdruck die kirchliche Auffassung VOoO  3

Akzidentien rational vermitteln (18) 1st der Gottebenbildlichkeit aller Menschen: Cdie g-
eın Beispiel dafür, WI1IE eın Theologe 1ne Fra- schlechtsbedingten Unterschiede VOoO  3 Mannern
gestellung des kirchlichen Lebens (die rage Uun: Frauen sSind pOSIt1V bewerten, Uun: ihnen
nach der somatischen Gegenwart Jesu C'hristi kommt Cdie gleiche göttliche Würde ESs dür-
1m Sakrament) mıt den Kategorien eINeSs ihm fe nicht Geschlechterkampf, Vorherrschaft
zugänglichen un: aktuellen Paradigmas der Uun: restige gehen un: uch nicht darum, Cdie

kirchlichen Dokumente AUS der Sicht modernerPhilosophie in diesem Fall des arıstotelischen
Substanzbegrifts) intellektuell VeranCwOor- emanzipatorischer Haltungen unfter einer Her-
ten sucht. Um diese Anstrengung des Begrifts meneutik des Verdachts interpretlieren.
kommt keine Rechenschaft des Glaubens he- Der Zzwelte Beltrag rag den Titel „Wer
IU empfängt das Weihesakrament ın den Stufenr  Salzburg FYTranz Gmainer-Pranzl! des Priestertums Uun: des Diakonats?”“ 26-48),

beschäftigt sich ber 1m Grunde miıt der (Un-)
Möglichkeit der Frauenordination. Insbesonde-

+  S Müller, Gerharad LUdWIG: Priestertum un sich Müller miıt der umfangreichen [IIS-Diakonat. Der Empfänger des Weiırhesak- sertatıon VOoO  3 Dorothea Keininger auUseinander
raments n schöpfungstheologischer un (Diakonat der Yau 1ın der einen Kirche, Osthl-christologischer Perspektive. Johannes Fın- dern 1999), ın der zumindest Cdie Weihestufe des
siedeln, Freiburg 2000 Geb Diakonats für Cdie TYau propaglert wird Obwohl

Der 1m Oktober 2002 zu Bischof VO  3 diese Arbeit insgesamt würdigt, estellt ihr
Regensburg ernannte ehemalige Professor für gegenüber heraus, dass ce1t der frühen Kirche
Dogmatik ın München bezieht ın diesem Sam- Episkopen-, Presbyter- un: Diakonenamt auf-
melband Stellung ZuUu!r Theologie des Weihesak- srund ihrer gemeinsamen Teilhabe der Sen-
ramentes Das Buch sich AUS vier bereits dung C'hristi zusammengehören. Deshalb S£1
früher publizierten Beltragen JIL.  J1, Cdie Cdie historisch bezeugte Diakonissinnenweihe,
jedoch für Clie vorliegende Veröffentlichung Cdie ın einer Art Segnung einer kirchlichen
erheblich erweiıtert wurden. e leitende rage- Aufgabe bestand (Taufassistenz bei Frauen,
stellung 1st Cdie nach dem Empfänger der Weihe, Krankendienst), lImmer VO  3 der Ssakramentalen

Diakonenweihe etrikt unterschieden worden.das heißt nach der anthropologischen, schöp-
fungstheologischen Uun: heilsgeschichtlichen Bedauerlicherweise anglert der Verfasser 11UT

oberflächlich un: subjektiv Cdie we1lt konkretereBegründung der kirchlichen PraxIs, derzufolge
11UT Manner Cdie Prilester- Uun: Diakonatsweihe Auseinandersetzung anderer dogmatischer Än-
gültig empfangen können. Müller ringt ın einer satze, zu Beispiel VOoO  3 elier Hüunermann, Uun:

201

kann also transsubstantiatio (diesen Begriff  ver-
wendete bereits das Vierte Laterankonzil 1215 
[vgl. DH 803]) „a tota substantia panis et vini 
in totam substantiam corporis et sanguinis Iesu 
Christi“ (IV Sent. d. 11 a.1, Ed. Paris 29, 266sq 
[vgl. 5]) philosophisch schlüssig und theolo-
gisch verantwortbar gedacht werden?

Nach Albertus Magnus sind die Akziden-
zien – vermittelt durch die Trägerfunktion der 
Quantität – in der „virtus divina“ (11) gehalten. 
In seinem Spätwerk De corpore domini aller-
dings vertritt Albert – im Zuge seiner Kom-
mentierung von De anima des Aristoteles – eine 
andere Auff assung: Das Sein der Akzidenzien 
ergibt sich aus ihrer Zeichenfunktion – analog 
der Wahrnehmungsbilder (species), denen ein 
„vom materiellen Gegenstand abstrahiertes im-
materielles Sein“ (16f) im Sinn eines „esse spiri-
tuale“ zukommt.

Alberts Bemühen, „die Möglichkeit der 
subjektlosen Seinsweise der sakramentalen 
Akzidentien rational zu vermitteln“ (18), ist 
ein Beispiel dafür, wie ein Th eologe eine Fra-
gestellung des kirchlichen Lebens (die Frage 
nach der somatischen Gegenwart Jesu Christi 
im Sakrament) mit den Kategorien eines ihm 
zugänglichen und aktuellen Paradigmas der 
Philosophie (in diesem Fall des aristotelischen 
Substanzbegriff s) intellektuell zu verantwor-
ten sucht. Um diese Anstrengung des Begriff s 
kommt keine Rechenschaft  des Glaubens he-
rum.
Salzburg Franz Gmainer-Pranzl

◆ Müller, Gerhard Ludwig: Priestertum und 
Diakonat. Der Empfänger des Weihesak-
raments in schöpfungstheologischer und 
christologischer Perspektive. Johannes Ein-
siedeln, Freiburg 2000. (192) Geb.

Der im Oktober 2002 zum Bischof von 
Regensburg ernannte ehemalige Professor für 
Dogmatik in München bezieht in diesem Sam-
melband Stellung zur Th eologie des Weihesak-
ramentes. Das Buch setzt sich aus vier bereits 
früher publizierten Beiträgen zusammen, die 
jedoch für die vorliegende Veröff entlichung 
erheblich erweitert wurden. Die leitende Frage-
stellung ist die nach dem Empfänger der Weihe, 
das heißt nach der anthropologischen, schöp-
fungstheologischen und heilsgeschichtlichen 
Begründung der kirchlichen Praxis, derzufolge 
nur Männer die Priester- und Diakonatsweihe 
gültig empfangen können. Müller ringt in einer 

für sein Empfi nden von den Sakramenten ent-
fremdeten Zeit nach einer nachvollziehbaren 
Begründung für die den Männern vorbehaltene 
Weihe, die sich zwingend aus dem sakramenta-
len Wesen und dem Stift ungswillen Jesu Christi 
für das kirchliche Amt ergeben würde. Die vier 
Kapitel erschließen die beständige Lehre und 
Praxis der katholischen Kirche (1994 in Ordina-
tio sacerdotalis bestätigt); sie beschreiben und 
begründen mit vielen Belegstellen die verbind-
liche Glaubenslehre und das Amtsverständnis 
des II. Vatikanums. Nicht psychologische oder 
soziologische Erkundungen, sondern ekklesio-
logische und christologische Begründungen 
untermauern – besonders auf der Grundlage 
biblischer und frühkirchlicher Quellen – die 
kirchliche Position.

Im ersten Beitrag „Frauen sind Kirche. 
Eine Herausforderung an die Ekklesiologie der 
Gegenwart“ (13–25) bekräft igt der Verfasser 
mit Nachdruck die kirchliche Auff assung von 
der Gottebenbildlichkeit aller Menschen: die ge-
schlechtsbedingten Unterschiede von Männern 
und Frauen sind positiv zu bewerten, und ihnen 
kommt die gleiche göttliche Würde zu. Es dür-
fe nicht um Geschlechterkampf, Vorherrschaft  
und Prestige gehen und auch nicht darum, die 
kirchlichen Dokumente aus der Sicht moderner 
emanzipatorischer Haltungen unter einer Her-
meneutik des Verdachts zu interpretieren.

Der zweite Beitrag trägt den Titel „Wer 
empfängt das Weihesakrament in den Stufen 
des Priestertums und des Diakonats?“ (26–48), 
beschäft igt sich aber im Grunde mit der (Un-)
Möglichkeit der Frauenordination. Insbesonde-
re setzt sich Müller mit der umfangreichen Dis-
sertation von Dorothea Reininger auseinander 
(Diakonat der Frau in der einen Kirche, Ostfi l-
dern 1999), in der zumindest die Weihestufe des 
Diakonats für die Frau propagiert wird. Obwohl 
er diese Arbeit insgesamt würdigt, stellt er ihr 
gegenüber heraus, dass seit der frühen Kirche 
Episkopen-, Presbyter- und Diakonenamt auf-
grund ihrer gemeinsamen Teilhabe an der Sen-
dung Christi zusammengehören. Deshalb sei 
die historisch bezeugte Diakonissinnenweihe, 
die in einer Art Segnung zu einer kirchlichen 
Aufgabe bestand (Taufassistenz bei Frauen, 
Krankendienst), immer von der sakramentalen 
Diakonenweihe strikt unterschieden worden. 
Bedauerlicherweise tangiert der Verfasser nur 
oberfl ächlich und subjektiv die weit konkretere 
Auseinandersetzung anderer dogmatischer An-
sätze, zum Beispiel von Peter Hünermann, und 

Dogmatik



02 Fundamentaltheologie

erwähnt nicht einmal Wolfgang Belnert, der 1ne klare, 1ın ihrer weitgehenden Objektivität
hierzu IlInteressante eıtrage geliefert hat wohltuende Uun: daher lesenswerte Grundlage

„Priestertum. Kann 11UT der getaufte Mann bieten.
Kremsmünster-Innsbruckgültig das Weihesakrament empfangen?” (49- Weinberger OSB

149) bildet als umfangreichstes drittes Kapitel
das Pentrum des Buches Uun: bietet 1ne guL
dokumentierte Theologie der Kirche un: des NDAMENTALTHEOÖOÖL  IE
kirchlichen mMmMLes Ausgehend VOoO  3 der Bez1e-
hung C'hristi ZuUu!r Kirche wird 1m Anschluss +  S Hoff, Gregor Marıa: Dıre orekäre Identi-
das IL Vatikanum das sakramentale Verständnis tat des Christlichen. DITZ Herausforderung
der Kirche Uun: ihrer Amterstruktur dargestellt. DostModernen Dıfferenzdenkens tür ıne

Dementsprechend 111US$5 der Empfänger des theologische Hermenaeutik. Verlag Fardı-
Weihesakraments „eiIne Person se1IN, Cdie durch and Schöningh, Paderborn 2001
ihre geistig-leibliche Relations-Symbolik das Kart Uuro 9090 (D) ISEN 3-506-/3948-4

spezifische Gegenüber VOoO  3 C'hristus ZUuU!T Kirche e rage nach der Identität des C'hristli-
als Brautigam Uun: YAauUı typologisch Uun: damit hen stellt sich angesichts der gegenwartigen
Ssakramental sichtbar macht“ (148) DIie einhel- Erfahrung eINes tiefgehenden Relevanzverlus-
lige kirchliche TIradition bezüglich des Weihe- ([eS VOoO  3 Glaube Uun: Kirche radikal WI1IE selten
empfängers gründe nicht ın historisch-sozilalen UVOo Gegen den TIrend flotten ekklesiolo-
Gegebenheiten, sondern 1m Willen Gottes, der gischen E1in- un: Anpassungen, ber uch
uUu11s 1m sakramentalen Wesen der Kirche begeg- Cdie Versuchung ZuUu!r Ausbildung VOoO  3 Gegenmili-
nel U estellt sich Gregor Marıa Hoff, Professor für

Der vierte Beılitrag „Der Ssakramentale [Ma- Fundamentaltheologie der Katholisch-1heo-
konat“ 150-187) enthält 1ne pragnante Uun: logischen Fakultät der Unıiversita: Salzburg, der
guL durchstrukturierte Theologie des Diako- Herausforderung, christliche Identität 1m Ho-
nalts, der ın der Diakonia Jesu C'hristi selinen r1zont „postModerner” Differenzhermeneutik
rsprung hat Als 1n€e Art VOoO  3 Helferdienst AUS reflektieren. e veränderte Orthographie
dem Apostolat entstanden, stellt das Diakonen- „postModern möchte zu Ausdruck bringen,
3  n 1ne eigene, VOoO Episkopen- Uun: Presby- dass Cieser missverstandene, Ja zwielichtige
Leramıt unterschiedene Weihestufe dar Müller Begriff nicht einfach eın Paradigma „nNach der
betont wiederhalt, dass Frauen nicht deshalb Moderne“ bezeichnet, das sich eindeutig AUS-
schon nachgestellt sind, 11UT weil keine Sakra- welsen ließe, sondern 1nN€ „Bruchstelle” 11L11LAa1I-
mentalität der frühkirchlichen Diakonissinnen- kiert, „die Hen hält, WA1S sich nicht trennscharf
weihe vorliegt: „Denn nirgends ergibt sich Cdie auUseinanderhalten lässt“ (17)
Zulassung ZuUu!r Weihe als Konklusion AUS der Der erstie eil — Cdieses literarisch
Pramıiısse einer SO7lalen der Sal ontologisch- Uun: systematisch anspruchsvollen Werks, das
kreatürlich begründeten Minderverwirklichung 1m Jahr 1999 der Bonner Unıiversita: als
des Menschseins ın der Tau  66 (128) Habilitationsschrift eingereicht wurde, bietet

Der Wert des Buches liegt ın der fundiert 1nN€ Hinführung z u Anspruch „postModer-
ausgearbeiteten un: TLaU belegten Position 1IieT Hermeneutik”; diese bezeichnet „als Fort-
der katholischen Kirche 1ın ezug auf den EMp- führung moderner enk- Uun: Gestaltungs-
fänger des Weihesakraments. DIie theologische mMoOotıve ın radikalisierter rm 1nN€ Pluralität,
Argumentation 1st AMNMAT schlüssig Uun: üÜüberzeu- Cdie nicht noch einmal Einheitskonzepte
gend, ber 61€ wird dem Titel des Buches Prles- rückgebunden wird”“ (27) Als Denkform übt
terLum un: Diakonat insofern nicht gerecht, als „PostModernität” 1nN€ grundsätzliche „Skepsis

1ne vehemente „Defensio Ordinatio“ 1st un: totalbegriffliche Identithkationen (39)
61€ sich dem I1hema Priestertum Uun: Diakonat Uun: macht „‚Frron! Cdie Bemächtigung des
der TYau widmet. Abgesehen davon wird dieses Anderen (40) Kennzeichnend für ihren mul-
Buch sicher nicht alle Ooffenen Fragen beseitigen. tiperspektivischen Blick 1st Cdie „Einsicht ın Cdie
Allerdings kann denen, Cdie Informationen Unmöglichkeit rationaler Ursicherheiten“ (41)

einer sachlichen Klärung interessiert un: VOoO  3 der her AMNMAT 1nN€ Verknüpfung verschie-
dem bereit sind, grundsätzlich Cdie AÄAntwort auf dener Diskurse un: dadurch Verständigung
diese Fragen AUS dem Glauben Uun: nicht AUS e1- nicht als unmöglich angesehen wird, ber VO  3

HCN Vorstellungen un: Wünschen abzuleiten, den Voraussetzungen einer „Hermeneutik der

202

erwähnt nicht einmal Wolfgang Beinert, der 
hierzu interessante Beiträge geliefert hat.

„Priestertum. Kann nur der getauft e Mann 
gültig das Weihesakrament empfangen?“ (49–
149) bildet als umfangreichstes drittes Kapitel 
das Zentrum des Buches und bietet eine gut 
dokumentierte Th eologie der Kirche und des 
kirchlichen Amtes. Ausgehend von der Bezie-
hung Christi zur Kirche wird im Anschluss an 
das II. Vatikanum das sakramentale Verständnis 
der Kirche und ihrer Ämterstruktur dargestellt. 
Dementsprechend muss der Empfänger des 
Weihesakraments „eine Person sein, die durch 
ihre geistig-leibliche Relations-Symbolik das 
spezifi sche Gegenüber von Christus zur Kirche 
als Bräutigam und Braut typologisch und damit 
sakramental sichtbar macht“ (148). Die einhel-
lige kirchliche Tradition bezüglich des Weihe-
empfängers gründe nicht in historisch-sozialen 
Gegebenheiten, sondern im Willen Gottes, der 
uns im sakramentalen Wesen der Kirche begeg-
net.

Der vierte Beitrag „Der sakramentale Dia-
konat“ (150–187) enthält eine prägnante und 
gut durchstrukturierte Th eologie des Diako-
nats, der in der Diakonia Jesu Christi seinen 
Ursprung hat. Als eine Art von Helferdienst aus 
dem Apostolat entstanden, stellt das Diakonen-
amt eine eigene, vom Episkopen- und Presby-
teramt unterschiedene Weihestufe dar. Müller 
betont wiederholt, dass Frauen nicht deshalb 
schon nachgestellt sind, nur weil keine Sakra-
mentalität der frühkirchlichen Diakonissinnen-
weihe vorliegt: „Denn nirgends ergibt sich die 
Zulassung zur Weihe als Konklusion aus der 
Prämisse einer sozialen oder gar ontologisch-
kreatürlich begründeten Minderverwirklichung 
des Menschseins in der Frau“ (128).

Der Wert des Buches liegt in der fundiert 
ausgearbeiteten und genau belegten Position 
der katholischen Kirche in Bezug auf den Emp-
fänger des Weihesakraments. Die theologische 
Argumentation ist zwar schlüssig und überzeu-
gend, aber sie wird dem Titel des Buches Pries-
tertum und Diakonat insofern nicht gerecht, als 
es eine vehemente „Defensio Ordinatio“ ist und 
sie sich dem Th ema Priestertum und Diakonat 
der Frau widmet. Abgesehen davon wird dieses 
Buch sicher nicht alle off enen Fragen beseitigen. 
Allerdings kann es denen, die an Informationen 
zu einer sachlichen Klärung interessiert und zu-
dem bereit sind, grundsätzlich die Antwort auf 
diese Fragen aus dem Glauben und nicht aus ei-
genen Vorstellungen und Wünschen abzuleiten, 

eine klare, in ihrer weitgehenden Objektivität 
wohltuende und daher lesenswerte Grundlage 
bieten.
Kremsmünster-Innsbruck W. Weinberger OSB

FUNDAMENTALTHEOLOGIE

◆ Hoff, Gregor Maria: Die prekäre Identi-
tät des Christlichen. Die Herausforderung 
postModernen Differenzdenkens für eine 
theologische Hermeneutik. Verlag Ferdi-
nand Schöningh, Paderborn 2001. (582) 
Kart. Euro 90,90 (D). ISBN 3-506-73948-4.

Die Frage nach der Identität des Christli-
chen stellt sich angesichts der gegenwärtigen 
Erfahrung eines tiefgehenden Relevanzverlus-
tes von Glaube und Kirche so radikal wie selten 
zuvor. Gegen den Trend zu fl otten ekklesiolo-
gischen Ein- und Anpassungen, aber auch gegen 
die Versuchung zur Ausbildung von Gegenmili-
eus stellt sich Gregor Maria Hoff , Professor für 
Fundamentaltheologie an der Katholisch-Th eo-
logischen Fakultät der Universität Salzburg, der 
Herausforderung, christliche Identität im Ho-
rizont „postModerner“ Diff erenzhermeneutik 
zu refl ektieren. Die veränderte Orthographie 
„postModern“ möchte zum Ausdruck bringen, 
dass dieser – missverstandene, ja zwielichtige 
– Begriff  nicht einfach ein Paradigma „nach der 
Moderne“ bezeichnet, das sich eindeutig aus-
weisen ließe, sondern eine „Bruchstelle“ mar-
kiert, „die off en hält, was sich nicht trennscharf 
auseinanderhalten lässt“ (17).

Der erste Teil (17–220) dieses literarisch 
und systematisch anspruchsvollen Werks, das 
im Jahr 1999 an der Bonner Universität als 
Habilitationsschrift  eingereicht wurde, bietet 
eine Hinführung zum Anspruch „postModer-
ner Hermeneutik“; diese bezeichnet „als Fort-
führung moderner Denk- und Gestaltungs-
motive in radikalisierter Form eine Pluralität, 
die nicht noch einmal an Einheitskonzepte 
rückgebunden wird“ (27). Als Denkform übt 
„PostModernität“ eine grundsätzliche „Skepsis 
gegen totalbegriffl  iche Identitfi kationen“ (39) 
und macht „Front gegen die Bemächtigung des 
Anderen“ (40). Kennzeichnend für ihren mul-
tiperspektivischen Blick ist die „Einsicht in die 
Unmöglichkeit rationaler Ursicherheiten“ (41), 
von der her zwar eine Verknüpfung verschie-
dener Diskurse – und dadurch Verständigung 
– nicht als unmöglich angesehen wird, aber von 
den Voraussetzungen einer „Hermeneutik der 

Fundamentaltheologie


