202

Fundamentaltheologie

erwédhnt nicht einmal Wolfgang Beinert, der
hierzu interessante Beitrage geliefert hat.

»Priestertum. Kann nur der getaufte Mann
giiltig das Weihesakrament empfangen?“ (49-
149) bildet als umfangreichstes drittes Kapitel
das Zentrum des Buches und bietet eine gut
dokumentierte Theologie der Kirche und des
kirchlichen Amtes. Ausgehend von der Bezie-
hung Christi zur Kirche wird im Anschluss an
das II. Vatikanum das sakramentale Verstindnis
der Kirche und ihrer Amterstruktur dargestellt.
Dementsprechend muss der Empfinger des
Weihesakraments ,,eine Person sein, die durch
ihre geistig-leibliche Relations-Symbolik das
spezifische Gegeniiber von Christus zur Kirche
als Brautigam und Braut typologisch und damit
sakramental sichtbar macht® (148). Die einhel-
lige kirchliche Tradition beziiglich des Weihe-
empfingers griinde nicht in historisch-sozialen
Gegebenheiten, sondern im Willen Gottes, der
uns im sakramentalen Wesen der Kirche begeg-
net.

Der vierte Beitrag ,,Der sakramentale Dia-
konat“ (150-187) enthdlt eine pragnante und
gut durchstrukturierte Theologie des Diako-
nats, der in der Diakonia Jesu Christi seinen
Ursprung hat. Als eine Art von Helferdienst aus
dem Apostolat entstanden, stellt das Diakonen-
amt eine eigene, vom Episkopen- und Presby-
teramt unterschiedene Weihestufe dar. Miiller
betont wiederholt, dass Frauen nicht deshalb
schon nachgestellt sind, nur weil keine Sakra-
mentalitdt der frithkirchlichen Diakonissinnen-
weihe vorliegt: ,Denn nirgends ergibt sich die
Zulassung zur Weihe als Konklusion aus der
Pramisse einer sozialen oder gar ontologisch-
kreatiirlich begriindeten Minderverwirklichung
des Menschseins in der Frau“ (128).

Der Wert des Buches liegt in der fundiert
ausgearbeiteten und genau belegten Position
der katholischen Kirche in Bezug auf den Emp-
fanger des Weihesakraments. Die theologische
Argumentation ist zwar schliissig und tiberzeu-
gend, aber sie wird dem Titel des Buches Pries-
tertum und Diakonat insofern nicht gerecht, als
es eine vehemente ,,Defensio Ordinatio® ist und
sie sich dem Thema Priestertum und Diakonat
der Frau widmet. Abgesehen davon wird dieses
Buch sicher nicht alle offenen Fragen beseitigen.
Allerdings kann es denen, die an Informationen
zu einer sachlichen Kldrung interessiert und zu-
dem bereit sind, grundsitzlich die Antwort auf
diese Fragen aus dem Glauben und nicht aus ei-
genen Vorstellungen und Wiinschen abzuleiten,

eine klare, in ihrer weitgehenden Objektivitit
wohltuende und daher lesenswerte Grundlage
bieten.

Kremsmiinster-Innsbruck ~ W. Weinberger OSB

FUNDAMENTALTHEOLOGIE

¢ Hoff, Gregor Maria: Die prekare Identi-
tat des Christlichen. Die Herausforderung
postModernen Differenzdenkens fir eine
theologische Hermeneutik. Verlag Ferdi-
nand Schoéningh, Paderborn 2001. (582)
Kart. Euro 90,90 (D). ISBN 3-506-73948-4.

Die Frage nach der Identitit des Christli-
chen stellt sich angesichts der gegenwirtigen
Erfahrung eines tiefgehenden Relevanzverlus-
tes von Glaube und Kirche so radikal wie selten
zuvor. Gegen den Trend zu flotten ekklesiolo-
gischen Ein- und Anpassungen, aber auch gegen
die Versuchung zur Ausbildung von Gegenmili-
eus stellt sich Gregor Maria Hoff, Professor fiir
Fundamentaltheologie an der Katholisch-Theo-
logischen Fakultit der Universitét Salzburg, der
Herausforderung, christliche Identitdt im Ho-
rizont ,,postModerner® Differenzhermeneutik
zu reflektieren. Die verdnderte Orthographie
»postModern“ mochte zum Ausdruck bringen,
dass dieser — missverstandene, ja zwielichtige
- Begriff nicht einfach ein Paradigma ,,nach der
Moderne“ bezeichnet, das sich eindeutig aus-
weisen liele, sondern eine ,,Bruchstelle“ mar-
kiert, ,die offen halt, was sich nicht trennscharf
auseinanderhalten lasst“ (17).

Der erste Teil (17-220) dieses literarisch
und systematisch anspruchsvollen Werks, das
im Jahr 1999 an der Bonner Universitit als
Habilitationsschrift eingereicht wurde, bietet
eine Hinfithrung zum Anspruch ,postModer-
ner Hermeneutik®; diese bezeichnet ,,als Fort-
fihrung moderner Denk- und Gestaltungs-
motive in radikalisierter Form eine Pluralitit,
die nicht noch einmal an Einheitskonzepte
riickgebunden wird“ (27). Als Denkform bt
»PostModernitit® eine grundsitzliche ,,Skepsis
gegen totalbegriffliche Identitfikationen® (39)
und macht ,,Front gegen die Beméchtigung des
Anderen” (40). Kennzeichnend fiir ihren mul-
tiperspektivischen Blick ist die ,,Einsicht in die
Unmoglichkeit rationaler Ursicherheiten (41),
von der her zwar eine Verkniipfung verschie-
dener Diskurse — und dadurch Verstindigung
- nicht als unméglich angesehen wird, aber von
den Voraussetzungen einer ,,Hermeneutik der



Fundamentaltheologie

203

Differenz“ her betrieben wird. Die ,,differenz-
theoretische Wendung in der Philosophie® (75),
die Hoft auf dem Hintergrund hermeneutischer
Grundpositionen (Hegel, Schleiermacher, Hei-
degger, Gadamer) aufzeigt und durch differenz-
philosophische Ansitze (Foucault, Deleuze, In-
terpretationistische Hermeneutik, Blumenberg,
Ricoeur) weiter verdeutlicht, hat fiir das theo-
logische Denken massive Folgen: in die ,,Iden-
titdt des Christlichen® sind Differenzeintrége,
Abweichungen und metaphorische Verfrem-
dungen eingetragen, die es nicht zu eliminieren,
sondern wahrzunehmen gilt, wie sich das etwa
in Auseinandersetzung mit Blumenbergs her-
meneutischer Reflexion zeigt: ,,Metaphorisches
Denken provoziert abseitiges, entlegenes Den-
ken und die Rettung des Abweichenden als
moglichen Ort von Offenbarungen” (184).

Der zweite Teil (221-546) dieser Studie
setzt bei dem grundlegenden Problem an, wie
die Person und Botschaft Jesu Christi, der ,ei-
nen existentiell unausweichlichen Anspruch
erhebt®, durch eine ,radikal pluralistische Her-
meneutik® (222) zur Sprache kommen kann.
Hier zeigt Hoff durch den Verweis auf einige
paradigmatische Weichenstellungen der Alten
Kirche auf, dass es — angesichts der Grundspan-
nung von ,,Identitdt” und ,Differenz® - zu einer
,=Uberdehnung des identititslogischen Paradig-
mas® (231) kam; die Sicherheit und Krisenre-
sistenz, die dadurch gewonnen wurden, hatten
auch ihren Preis, nidmlich ,systemische und
doktrinére Erstarrungen® (251), die der eigenen
Pluralitit des Christlichen (was sich beispielhaft
am biblischen Kanon zeigt, vgl. 251-253) nicht
gerecht wurden. Der massive Einfluss eines
Identititsdenkens auf vielen Ebenen, das auch in
einer ,.Verdrangungslogik® (267) zum Ausdruck
kam, wurde erst durch die Pluralismusrezepti-
on des Zweiten Vatikanums zuriickgedrangt.
Das Konzil entwickelte tatsichlich eine ,,neue
Kultur der Differenz“ (318) und machte - ge-
gen den Sog immer wieder neu aufflackernder
Fundamentalismen - etwas deutlich, was die
christliche Theologie im Begriff der ,,maior dis-
similitudo (353) gewissermaflen gegen ihre ei-
gene Verabsolutierung bekannte: ,,Fundament®
des Glaubens ist nicht eine Lehre, sondern eine
Person; und jeglicher Versuch, Glaubensgrund
und Glaubenssitze - womdglich noch durch
ein ,Verfiigungsdenken® (351) - zu identifizie-
ren, bringt die Identitit des Christentums, das
»im letzten trinitarisch zu denken“ (362) hat,
gerade nicht zum Ausdruck.

Eine ausfithrliche Auseinandersetzung
mit der theologischen PostModerne-Rezepti-
on (Mark Taylor, David Tracy, Sallie McFague,
Kevin Hart, Graham Ward) - auch im deutsch-
sprachigen Raum (Joachim Valentin, Susanne
Sandherr, Johannes Hoff) - macht auf viel-
fache Weise deutlich, dass die Gebrochenheit
theologischer Differenzhermeneutik aus dem
Bezug auf christliche Basisidentitdt resultiert
(und nicht gegen sie!). Hier bedarf es einer
neuen Kultur der Entscheidungen und Grenz-
ziehungen: ,Der Konflikt zwischen postMo-
dernem und christlichem Denken entsteht im
konkreten Austrag der Differenzen: wo absolut
gesetzte, kritikresistente Identitit Differenzen
schon vorweg exkommuniziert und sich des
Anderen hermeneutisch bemachtigt (389).
Die Identitdt des christlichen Glaubens ist nicht
als ausgemachte, sondern als aufgegebene anzu-
sehen: ,Der Glaube ist selbst différance: semio-
logisch fragile Identitét. Keine Sicherheit, auch
nicht die seines denkmdglichen ultimativen
Begriffs, ist ihm zu entnehmen. Der Sinn dieses
Sinns begegnet je verschoben® (486). Seinen
»Grund® erhdlt der Glaube nicht durch Rekurs
auf eine ,Letztbegriindung® (516) oder , letzte
Vernunftsicherheit (521), auch nicht durch die
Etablierung von ,,Differenz® um ihrer selbst wil-
len, sondern nur ,als Kritik im Sinne der Fun-
damentalhermeneutik einer Unterscheidung der
Geister, die immer neu zu geschehen hat, kein
anderes letztes Kriterium als die geistgewirkte
Gegenwart Jesu kennt und eben darin jene du-
Berste Sicherheit bietet, die der Glaube finden
kann: in der existenziellen Aussetzung des Ich,
ignatianisch: in der Selbstiiberlieferung des in-
timen Gesprichs mit dem Gekreuzigten. Er ist
die letzte Kritik aller Interpretation, die christ-
lich darauf setzt, dass diese Kritik die Wahrheit
tiber alle Interpretationen und jeden Interpre-
ten ans Licht bringt® (534).

Gregor Maria Hoff hat mit dieser Studie
den philosophischen Diskurs der Gegenwart,
zentrale  Topoi  fundamentaltheologischer
»Grammatik® sowie Ansitze einer ,,Logik exis-
tenzieller Erkenntnis“ miteinander verbunden
und aufgezeigt, dass ,,postModernes Differenz-
denken® ein wesentliches Anliegen christlicher
Theologie trifft: zum einen Kritik zu iiben ,,an
Totalititsmodellen, in denen Gott zum einsetz-
baren Konzept mutiert (405), zum anderen ,,in
sich das christologische und trinitarische Span-
nungsgefiige auszutragen, das Differenz und
Identitit nicht gegeneinander ausspielt, son-



204

Fundamentaltheologie

dern bewahrt“ (535). Differenzhermeneutische
Theologie, so bringt es Hoff auf den Punkt, ,,hélt
sich offen fiir eine reductio in mysterium jenseits
der Totalen von Autonomie und Heteronomie,
von Identitit und Differenz, deren Dialektik
sich ... nicht anders als negativ, differentiell,
gespannt vermittelt* (541). - Es wiirde zwei-
fellos dem Charakter dieser Arbeit widerspre-
chen, sie als ,vollstindige Bestandsaufnahme®
postModernen Denkens zu wiirdigen; sie zeigt
mit viel Geschick und nicht ohne die Anstren-
gung des Begriffs auf, inwiefern der Einbruch
eines radikalen Differenzbewusstseins mit der
ureigensten — namlich prekdren - Identitét des
Christlichen zusammenhidngt. An dieser Pro-
blemstellung und den von Hoff aufgezeigten
Vermittlungsmoglichkeiten wird die fundamen-
taltheologische Auseinandersetzung — auch im
Widerspruch gegen ,,PostModernitit® — nicht
vorbeikommen.

Salzburg Franz Gmainer-Pranzl

# Sudbrack, Josef: Trunken vom hell-lichten
Dunkel des Absoluten. Dionysios der Areo-
pagite und die Poesie der Gotteserfahrung.
Johannes Verlag Einsiedeln, Freiburg 2001.
(323) Geb. Euro 20,00 (D).

Josef Sudbrack, Doyen der spirituellen
Theologie im deutschen Sprachraum, stellt in
diesem Werk grundlegende Uberlegungen zur
Gotteserfahrung an. Wie kénnen wir uns denn
der Gestalt des Gestaltlosen annéhern, wie die
Gottesbegegnung beschreiben? Das scheinbar
Paradoxe bildet stets den Horizont der Theolo-
gie: ,Das Gottliche ist jenseits allen Begreifens
und reicht doch in das menschliche Begreifen
und Erfahren hinein“ (12). Fiir den Jesuiten ist
eine Grundeinsicht mystischer Theologie aller
Zeiten, ,dass die letzten Dinge und wichtigs-
ten Wahrheiten von Mensch und Welt nicht
aufgehen im rationalen Bescheidwissen (241).
Deshalb zeige ,,die poetische Form (wie immer
man sie versteht) einen Weg in die Zukunft des
christlichen Glaubens und in die des mensch-
lichen Denkens und Erfahrens iiberhaupt®
(261). Im Umgang mit Gott und in der Rede
iiber ihn ist also eine theologische Asthetik ge-
fordert, die das Symbol, die Kunst, das Bild zu
ihrem Grundwortschatz macht. Die Poetik der
Gotteserfahrung ist die angemessene Form, der
Unerkennbarkeit Gottes gerecht zu werden. Die
Theologie von heute muss ihr nach Sudbrack

neben der rationalen Erkenntnis einen zentra-
len Stellenwert einraumen, damit das Christen-
tum seine Strahlkraft zuriickgewinnt.

Im ersten Teil (15-113) behandelt Sud-
brack die poetische Mystik des Dionysius Areo-
pagita. Auf den Seiten 18-31 bringt er eine
neue, nahe am griechischen Urtext orientierte
Ubersetzung der ,Theologia Mystika®, die zu-
sammen mit den anderen um 500 entstandenen
Schriften des ratselhaften Autors einen kaum
zu iiberschitzenden Einfluss auf die Mystik der
nachfolgenden Jahrhunderte ausgetibt hat. Das
Licht ist eine zentrale Metapher fiir die Schau
auf die Welt und Gott, die nach der Schonheit
in allen Dingen sucht. Was ansonsten im per-
sonlichen Glauben wie in der Theologie ausein-
anderzufallen droht, bildet bei Dionysius eine
Synthese. Sakramentale Riten und unmittelbare
Gotteserfahrung, himmlische und kirchliche
Hierarchie, das Nichterkennen des Absoluten
und das Finden Gottes in allen Dingen fiigen
sich zu einer Finheit, in der sie erst zu sich sel-
ber kommen. Die Suche nach der Ganzheit im
Geist ist es denn auch, was das Modewort Spiri-
tualitdt besagen soll: den Dingen auf den Grund
gehen, um ihre Herkunft und ihr Ziel wissen
und sie so in ihrem Geheimnis bewahren. In
dieser Perspektive 19st die Mystik die Welt und
den Menschen nicht auf, sondern bringt sie zu
ihrem wahren Wesen.

Die bei Dionysius aufgespiirte Poesie der
Gotteserfahrung entdeckt Sudbrack im zweiten
Teil (115-239) auch in der vedischen Literatur
und im hellenistischen Christentum, bei mittel-
alterlichen Mystikern (Hildebert von Lavardin,
Hildegard von Bingen, Mechthild von Magde-
burg, Meister Eckhart), in neuzeitlichen Gestal-
ten, die diese Einheit bedroht sehen (Johannes
vom Kreuz, Angelus Silesius, Goethe), sowie bei
modernen Vertretern, die fiir die Zerrissenheit
zwischen Vereinzelung und Vermassung ste-
hen (Hans Arp, Paul Celan, Eva Zeller, Ernesto
Cardenal). Ein beeindruckendes Panorama von
herausragenden Gestalten wird hier gezeigt, die
alle in irgendeiner Weise der Erfahrung des Ab-
soluten im poetischen Zeugnis gewahr wurden
und so das Unfassbare in ihrer Weise festzuhal-
ten trachteten.

Der dritte Teil (241-315) ist im Grunde ein
engagiertes Plidoyer, das Asthetische und Po-
etische in die Theologie zu integrieren (wohl-
gemerkt: ,innerhalb der praktischen, aber auch
der theoretischen Theologie, 276). Dabei geht
es Sudbrack um nichts weniger als darum, die



