Fundamentaltheologie

205

Wirklichkeit in ihrer Ganzheit wahrnehmen
und erfassen zu kénnen. Denn Alltagssprache
und Wissenschaftslogik vermégen nicht einmal
anndhernd, der ganzen Wirklichkeit inne zu
werden. Kategorien wie die Analogie oder die je
groflere Unihnlichkeit bei Ahnlichkeitsaussa-
gen gehoren notwendigerweise zum Mysterium
dazu. Die Theologie kann deshalb nicht auf den
leibhaftigen Ausdruck im Ritus, auf Gestik und
Gebarde, auf Musik und Kunst, auf das dichte-
rische Wort verzichten. Gerade theologisches
Verstehen ist nicht verbal festzuschreiben,
sondern bildhaft-symbolisch zu entdecken (zu
enthiillen, um auch gleich wieder verhiillt zu
werden). Erst der Poesie gelingt es, ,Wahrheiten
so auszudriicken, Erfahrungen so ins Wort zu
bringen, dass das Herz des Horers, Lesers er-
griffen wird“ (243). Sudbrack spricht die Mitte
der Theologie an, wenn er dazu aufruft, die Tii-
ren zu ,einem neuen, personlichen Verhiltnis
zu Gott und seinem Jesus“ zu o6ffnen. Und er
weist auf die zukunftstrachtige Kraft des dsthe-
tisch-poetischen Weg, wenn er fortfahrt (264):
»Begrifflich zu eindeutige Markierungen (Defi-
nitionen) legen fest, was letztlich im Geheimnis
Gottes ruht und stets hinter ihm zuritickbleibt;
es braucht Raum fiir neues Suchen, was hinfiihrt
zum erfahrenden Vollzug, zum Glauben.*

Kremsmiinster ~ Bernhard A. Eckerstorfer OSB

¢ Rahner, Johanna: Creatura Evangelii.
Zum Verhaéltnis von Rechtfertigung und
Kirche, Herder, Freiburg i. Br—Basel-Wien
2005. (608) Kart. Euro 40,00. ISBN 3-451-
28499-5.

In der umfangreichen Habilitationsschrift
geht es der Verfasserin um eine ,rechtferti-
gungstheologische Uberpriifung katholischer
Ekklesiologie auf und nach dem II. Vaticanum®
(5). Der Aufbau der Arbeit ist sehr klar: Nach
einer ausfiihrlichen Einfithrung in den gegen-
wirtigen Stand der Rechtfertigungsdebatte
in okumenischer Sicht (14-52) behandelt die
Verfasserin die Wurzeln der Rechtfertigungs-
lehre bei Martin Luther (53-138), dann bei
Melanchthon und Calvin (139-183), anschlie-
end die Ekklesiologie im Zeichen der Gegen-
reformation mit den drei Schwerpunkten Cate-
chismus Romanus, Bellarmin und J.A. Mohler
(185-274). Es folgt die Auseinandersetzung
mit der Ekklesiologie des II. Vatikanischen
Konzils (275-523), eine kurze Darstellung der

nachkonziliaren Entwicklungen (525-544) so-
wie eine zusammenfassende Schlussreflexion
(545-568).

Mit solider Griindlichkeit stellt die Verfas-
serin die Genese und die systematische Bedeu-
tung der ekklesiologischen Aussagen Luthers
dar, hebt die zentrale Stellung des Abendmahls-
sermon von 1519 heraus, in dem alle spiteren
Auflerungen Luthers zur geistlich-sakramen-
talen Sicht der Kirche grundgelegt sind (133).
Das Fazit: ,So betont die Wesensbestimmung
von Kirche als creatura Evangelii zunichst ihre
Selbstentzogenheit und garantiert so die ek-
klesiale Unverfiigbarkeit des extra nos unseres
Heils. Die Vermittlung des Heils geschieht not-
wendig kirchlich konkret in der worthaft-sak-
ramentalen Effektivitit kirchlichen Handelns,
aber dennoch jenseits jeglichen menschlichen
Eigenwerks oder -tuns.“ (136) In einer &hn-
lich sorgfiltigen Studie wird differenziert das
»Grundverstindnis von Kirche bei Philipp Me-
lanchthon und Johannes Calvin“ (139) heraus-
gearbeitet. Dass gegeniiber diesen griindlichen
Darstellungen das Konzil von Trient auf nur
eineinhalb Seiten (185f.) behandelt wird, lasst
darauf schlieffen, dass die Verfasserin ihm fiir
die Thematik des Verhéltnisses von Rechtfer-
tigung und Kirche kaum Relevanz beimisst. Es
verwundert, dass weder das Dekret tiber die
Erbsiinde von 1546 noch insbesondere jenes
tiber die Rechtfertigung von 1547 in diesem Zu-
sammenhang erwahnt wird. Ein kurzer Blick in
die (im Literaturverzeichnis nicht aufgefiihrte)
funfbindige ,Geschichte des Konzils von Tri-
ent von H. Jedin wiirde aufzeigen, wie intensiv
in Trient um die Rechtfertigungsthematik ge-
rungen wurde. Zwar triftt es zu, dass das Tri-
dentinum das ekklesiologische Problem nicht
in einem systematischen Sinn behandelt hat,
doch sind gerade durch dieses Konzil Weichen-
stellungen vollzogen worden, ohne die sich die
gesamte neuzeitliche Entwicklung der romisch-
katholischen Kirche nicht verstehen lasst.

Fir sich genommen koénnte der Exkurs
»Die antikonziliaristisch-papalistische Gefahr-
dung® (195-198) zu dem Schluss verleiten, die
gesamte Entwicklung der romisch-katholischen
Kirche im zweiten Jahrtausend bis zum II. Vati-
kanischen Konzil kime aus systematischer Sicht
einer einzigen Fehlentwicklung gleich. Eine dif-
ferenzierte historische Darstellung miisste je-
doch auch deutlich machen, wie diese zentralis-
tischen Tendenzen, die isoliert betrachtet ohne
Zweifel zu einem Zerrbild von Kirche fithren



206

Fundamentaltheologie

konnen, immer auch als Gegenbewegung zu
interpretieren sind und ohne spezifische Rah-
menbedingungen unverstandlich bleiben.

In ihrer Interpretation des II. Vatika-
nischen Konzils mochte sich die Verfasserin auf
die ,rechtfertigungstheologisch sensiblen Teile
der ekklesiologischen Auflerungen des Kon-
zils“ konzentrieren (275). Sie geht aus von der
»Kernthese“: ,Mit der Wiederentdeckung der
zentralen Bedeutung der theologischen Tiefen-
dimension von Kirche und ihrer trinitarisch-
christozentrischen Grundlegung [...] erhilt das
Thema Rechtfertigung implizit seinen Ort in der
[sic!] Ekklesiologie des Konzils, so dass in Aus-
legung und Riickbezug auf diese Grundlegung
katholische Theologie fiirderhin dem inneren
Anliegen der Reformation auch ekklesiolo-
gisch Rechnung tragen kann und dies in kon-
sequenter Durchfiithrung des ekklesiologischen
Neuansatzes fiir die rechtfertigungstheologisch
sensiblen Einzelthemen im Gefolge des im II.
Vaticanum Grundgelegten und dariiber hinaus
auch muss.“ (275f ) Sprachlich wiirde man sich
eine gegliicktere Formulierung einer ,,Kernthe-
se“ wiinschen.

Insgesamt bewegt sich die Interpretation
des II. Vatikanischen Konzils in den Bahnen ei-
ner gangigen Communio-Theologie. Dem Kon-
zil werden viele ,,Schwicheanfille® angelastet
(vgl. das Urteil von K. Barth iiber das zweite Ka-
pitel der Offenbarungskonstitution, das sich die
Verfasserin zu Eigen macht. Siehe S. 501, Anm.
479), so der ,,Riickfall in ein kultisch-sacerdota-
les Priesterbild” (431), die ,,fulminante Aufwer-
tung des Bischofsamtes“ (427), die um einen zu
hohen Preis erkauft sei, das Defizit, ,dass selbst
das Konzil sich nicht dariiber im Klaren ist, was
es eigentlich von Schrift, Tradition und Lehramt
und ihrem Verhiltnis zueinander zu halten hat®
(504), insbesondere aber die kirchenpolitische
Tatsache, ,.eine Wende begonnen, sie aber nicht
zu Ende gebracht“ (434) zu haben. So bleibt ein
zwiespiltiges Bild, das noch einmal verstarkt
wird durch die (nicht begriindete) Auswahl der
beiden Dokumente ,Katechismus der Katho-
lischen Kirche“ und ,,Dominus Jesus*, die als re-
présentativ fiir ,nachkonziliare Entwicklungen®
(525-544) behandelt werden. Gemessen an der
Vorgabe, dass ,,auch innerhalb der katholischen
Ekklesiologie das Rechtfertigungsgeschehen als
immanentes Kriterium“ anzusetzen sei (558),
kann angesichts eines ,kontradiktorischen
Pluralismus® (565) im Bereich der Wirkungs-
geschichte des II. Vatikanischen Konzils nur

ein diisteres Szenario der gegenwirtigen theo-
logischen Landschaft in der romisch-katho-
lischen Kirche entworfen werden.

Schade, dass einige Schieflagen der Archi-
tektur die Arbeit um die Brillanz einer durch-
gingig tiberzeugenden Argumentation bringen.
Dennoch: Insgesamt hat die Verfasserin mit der
vorliegenden, breit angelegten Veréftentlichung
einen wichtigen Beitrag zu einem 6kumenisch
brennenden Thema beigesteuert.

Linz Hanjo Sauer

¢ Hans Urs von Balthasar-Stiftung: ,Wer ist
die Kirche?” Die Referate am Symposion
zum 10. Todestag von Hans Urs von Baltha-
sar. Johannes Verlag, Einsiedeln 1999.
(228).

Das Symposion fand vom 16.-18. Septem-
ber 1998 an der Universitit Fribourg statt. ,Es
lohnt sich gerade in einer Zeit des drohenden
kirchlichen Selbstverlustes nach der geheim-
nisvoll eingerichteten Selbstidentitdt des Kol-
lektivsubjekts Kirche zu fragen“ (A.M. Haas,
Prisident der Stiftung, 9). Das franzésische und
das italienische Referat sind auch ins Deutsche
iibertragen.

Kurt Koch (Basel) gibt die Ekklesiologie
von Balthasars in nuce kompetent wieder: Die
Uberbetonung des Sozial- und die Unterbe-
lichtung des Mysteriumcharakters ist die Kon-
trastfolie fiir die ,,durch und durch personale
Ekklesiologie® von Balthasars (29). Nicht ein
Was, sondern ein Wer ist die Kirche: ein Ge-
fiige konkreter Personen, mit der Hauptperson
Jesus Christus, ,,Ausdehnung, Mitteilung, Teil-
gabe der Personalitdt Christi“ (15). Die Bilder
»Leib“ und ,,Braut® bringen die Verbindung von
Christus und Kirche als Einheit und Verschie-
denheit zur Sprache. Das ,,marianisch-weibli-
che Prinzip“ (Liebesgemeinschaft) hat vor dem
spetrinisch-ménnlichen Prinzip“ (Amt, Sakra-
mente) den Vorrang. Die brautliche Begegnung
von Gott und Geschopf ist der eigentliche Kern
der Kirche (20), eingetaucht in die trinitarische
Opposition innerhalb der Identitit (25). Der
Liebesjiinger Johannes hat die Aufgabe, durch
Zuriicktreten ein Herausfallen des petrinischen
Amtes aus der fundamentalen ,marianischen
Heiligkeit zu verhindern.

Barbara Hallensleben (Fribourg) kritisiert
von Balthasar im Vergleichen mit dem ortho-
doxen Theologen Sergij Bulgakov (11944). Bei-
de begriinden das Mysterium Kirche in der



