ThPQ 154 (2006) 227-239

227

Reinhart Kégerler

Evolution: Blinder Zufall oder

Intelligent Design?

¢ Vor einem Jahr hat ein Kommentar des Wiener Kardinals Christoph
Schonborn in der ,,New York Times“ weltweit Aufsehen erregt: Das katho-
lische Lehramt weise mit Nachdruck darauf hin, dass die Existenz Gottes in
der Evolution des Lebens mit Gewissheit erkannt werden konne und dass
die Evolution kein blinder Zufall sei. Heftige mediale Kontroversen folgten.
Der Bielefelder Physiker und engagierte Katholik Reinhart Kogerler stellt
mit seinem Beitrag klar, wie diese Debatte inhaltlich zu fithren wire.

(Redaktion)

Die jlingst wieder heftig aufgeflamm-
te Diskussion um die Frage des Intelligent
Design hat wohl die meisten Teilnehmer
und Zuhorer ziemlich ratlos zuriickgelas-
sen. Denn so begriiflenswert es einerseits
erscheint, dass tiber ideologische Fronten
hinweg Positionen ausgetauscht wurden,
so haben doch die Art der Diskussion,
das dabei erreichte Niveau und die bishe-
rigen Ergebnisse gezeigt, dass Naturwis-
senschaftler und Theologen (oder besser:
Verteidiger eines sogenannten naturwis-
senschaftlichen Weltbildes und Verteidi-
ger von religiosen Uberzeugungen) noch
immer nicht (oder sogar immer weniger)
fruchtbar kommunizieren koénnen. Sehr
schnell werden die alten Argumente her-
vorgeholt, schimmern die iiblichen Vor-
urteile durch und wird - auf beiden Sei-
ten — die Attitiide des Missionars, ja des
Meinungsrichters angenommen. Das Be-
mithen um Verstdndnis der gegnerischen
Position und um gemeinsamen Erkennt-
nisfortschritt bleibt auf der Strecke.

Die Schuld trifft hier beide Seiten:
Vertreter der religiosen Sicht fordern Ein-

1

sichten, die viele Wissenschaftler nicht
nachvollziehen konnen oder wollen, und
versehen dann eine solche Weigerung mit
dem Verdikt der Ideologie. Viele Wissen-
schaftler wiederum vertreten ihre Weltsicht
in einer Weise, als ob die zugrundeliegende
Theorie (hier im Wesentlichen die Evolu-
tionstheorie) den Status einer absoluten
Wahrheit erreicht hitte und durch nichts
zu falsifizieren wire.

Der Kern der Sache: Ist in unserem
Weltbild noch Platz fur Gott?

In dieser Situation ist es wohl das Beste,
die Bekenntnisrede zuriickzudrehen und
mehr auf argumentatives Reden zu setzen.
Worum geht es im Kern der Sache? Kurz
ausgedriickt um die Frage, ob in einem
modernen naturwissenschaftlich fundier-
ten Weltbild Platz ist fiir eine (christliche)
Gottes-Vorstellung. Zu beachten ist hier
insbesondere der Begrift ,, Weltbild“. Die-
ser meint eben nicht eine wissenschaft-
liche Theorie' oder die Summe von wis-

Hinsichtlich des spezifischen Charakters von (natur-)wissenschaftlichen ,Theorien®, insbe-

sondere ihres Geltungsanspruchs, gibt es zahlreiche wissenschaftstheoretische Darstellungen.
Leicht lesbar ist etwa: Wolfgang Stegmiiller, Hauptstromungen der Gegenwartsphilosophie (6.



228 Kogerler/Evolution: Blinder Zufall oder Intelligent Design?

senschaftlichen Einzelerkenntnissen (die
immer im begrifflichen und konzeptiven
Rahmen von Theorien formuliert sind).
Letztere sind ja so fremd zu religiosen
Vorstellungen oder Begriffen, dass sich die
Frage der Kompatibilitidt gar nicht stellt.
Der zweite Hauptsatz der Thermodynamik
etwa (in seiner korrekten Formulierung),
oder die Gesetze der Genetik bzw. ihrer
molekularen Mechanismen (Reduplikation
der DNA, Mutation, ...) tangieren religiose
Aussagen gar nicht und werden von ihnen
auch nicht tangiert. Dasselbe gilt auch fiir
Aussagen iiber die kosmische Evolution,
die sich aus der Allgemeinen Relativitéts-
theorie ergeben. Insofern stimmt die Be-
hauptung von manchen Theologen, dass
naturwissenschaftliche Erkenntnisse fiir
ihre Arbeit nicht wirklich relevant sind.
Die Sache sieht aber vollig anders aus,
wenn diese Einzelerkenntnisse zur Ba-
sis einer Gesamtschau der Welt gemacht
werden, wenn Verallgemeinerungen ge-
troffen, deduktive Schliisse gezogen, die
Bezogenheit einzelner Aussagen auf eine
bestimmte Theorie (mit ihren spezifischen
Grundannahmen) iibersehen werden, kurz
wenn ein ,Weltbild“ entsteht, das zwar auf
naturwissenschaftlichen Erkenntnissen be-
ruht, aber wesentlich mehr als diese be-
inhaltet. Die Elemente eines solchen kon-
nen hinsichtlich ihrer Geltungsanspriiche
durchaus in Konkurrenz zu religiésen
Uberzeugungen geraten. Nun konnte eine
apologetische Theologie den Konflikt zu
bereinigen versuchen, indem sie auf die
nicht-wissenschaftlichen Elemente dieses
»wissenschaftlichen® Weltbildes verweist,
auf die (oft willkiirlichen) Verallgemeine-
rungen und Pauschalierungen, auf die ,,ide-
ologischen Momente, die in ihm stecken.

Aber viel wird sie damit nicht erreichen.
Denn erstens haben auch die Vertreter von
religiésen Positionen immer wieder und
bis heute auf der Basis von (ihrerseits ent-
wickelten) Weltbildern, also ideologisch,
argumentiert und die Grenzen des streng
wissenschaftlich-theologisch Erkannten oft
weit tiberschritten (man denke an die Aus-
sagen der Kirche zu astronomischen Pha-
nomenen (Kopernikus, Galilei) oder zur
Biologie (Darwin, Driesch). Und zweitens
darf das Kind auch nicht mit dem Bad aus-
geschiittet werden. Es gehort wohl zu den
Charakteristiken einer jeden reifen Per-
son, dass sie ihr Leben an einer personlich
verantworteten ,Gesamtschau®, an einem
Weltbild orientiert (ohne dass damit schon
der Glaube an die absolute Richtigkeit des-
selben verkniipft sein miisste).

Theologie wird also mit den Men-
schen, insbesondere mit solchen, die ihr
Weltbild auf den Naturwissenschaften auf-
bauen, nur ins Gesprach kommen konnen,
wenn sie sich inhaltlich und nicht formal
mit diesem Weltbild auseinandersetzt.
Dazu gehoért auch, dass man naheliegende
Verallgemeinerungen aus empirisch-wis-
senschaftlichen Erkenntnissen als solche
(ndmlich naheliegende) respektiert und
sie nicht auf die gleiche Ebene setzt mit
abstrusen Schliissen, auch wenn diese rein
logisch richtig sein mogen. Es ist einfach
hanebiichen, wenn etwa heute die tiber-
wiltigende empirische Evidenz fiir eine
Evolution von kosmischen Strukturen und
biologischen Arten nicht gesehen wird
oder andere Entwicklungsvorstellungen als
gleich wahrscheinlich eingestuft werden.

Weil also Weltbilder fiir die meisten
Menschen ihre Uberzeugung und Haltung
bestimmen und weil heute die tiberwie-

Auflage), Band II, Stuttgart 1979; eine kurze Darstellung, die auch die Schnittstelle zur Theolo-
gie anspricht, findet sich in: Reinhart Kégerler, Methodische Vorgangsweisen in den Naturwis-
senschaften — Anfragen an die Theologie, in: Hugo Bogensberger u.a. (Hg.), Erkenntniswege in

der Theologie, Graz 1998, 57-76.



Kogerler/Evolution: Blinder Zufall oder Intelligent Design? 229

gende Mehrheit sich dabei an den Natur-
wissenschaften orientiert, bleibt die vorher
gestellte Frage, ob in einem solchen Welt-
bild Platz fiir Gott ist, eine drangende. Nun
wird schon diese Frage selbst und noch
mehr ihre Verneinung einem gldubigen
Menschen als blasphemisch erscheinen,
dennoch sollte nicht vergessen werden,
dass lange geschichtliche Erfahrungen
beides (die Frage und ihre negative Beant-
wortung) verstindlich machen. Befindet
sich doch die Theologie in ihrer Auseinan-
dersetzung mit den Fortschritten der Na-
turwissenschaften (sofern sie sich auf diese
tiberhaupt eingelassen hat) seit Jahrhun-
derten auf einem schrittweisen Riickzug:
Schritt fir Schritt hat sie das Erklarungs-
monopol im Hinblick auf unsere empi-
risch erfassbare Welt verloren, und damit
ist — das ist das wirklich Tragische daran
- auch das von ihr dabei ins Spiel gebrachte
Gottesbild immer unglaubwiirdiger ge-
worden: Ein Gott, der hauptsichlich als
Liickenbiifler herhalten muss fiir alles, was
die Wissenschaft gerade eben noch nicht
erkldren kann, verliert in einem histo-
rischen Prozess, in dessen Verlauf immer
mehr Phianomenbereiche wissenschaftlich
traktierbar und irgendwann auch versteh-
bar werden, notwendigerweise immer
mehr von seinen Funktionen. Und der ver-
zweifelte Versuch, ihn bzw. seine Funktion
ganzlich aus der Natur herauszuholen und
nur auf das ,Spirituelle® zu fokussieren,
muss ebenso notwendig scheitern, weil die
Voraussetzung dafiir, ndmlich eine streng
dualistische (Geist-Materie) Sicht der
Wirklichkeit unseren Erfahrungen voéllig
widerspricht.

Streitpunkt Evolution

Kehren wir also noch einmal zurtick
zu unserer Frage und versuchen wir, sie
inhaltlich weiterzutreiben. Dabei wollen

wir uns hier auf einen einzigen Aspekt des
modernen naturwissenschaftlichen Welt-
bilds beschrianken, ndmlich den Glauben
an eine umfassende Evolution. Um diesen
ging es ja in der anfangs angesprochenen
Debatte in der Hauptsache.

Es kann kein Zweifel daran bestehen:
Wir (die Wissenschaften) haben starke, ja
starkste Hinweise darauf, dass sich die in
unserer Welt vorgefundenen Strukturen
(sowohl kosmische als auch irdische und
insbesondere biologische) im Laufe langer,
aber iiberschaubarer Zeitrdume aus ein-
facheren, elementareren Anfangsobjekten
(im Wesentlichen Elementarteilchen) au-
tochthon herausgebildet haben. Wir ken-
nen Theorien, die diese Entwicklungspro-
zesse in iiberzeugender Weise zu erkldren
erlauben, und wir haben zahlreiche Beob-
achtungsdaten, an Hand derer diese Theo-
rien getestet worden sind. Natiirlich wird
kein Naturwissenschaftler behaupten, dass
die derzeit verfigbaren Theorien schon
alles (alle Evolutionsstadien) zu beschrei-
ben vermogen, oder dass diese Theorien
nicht noch durch bessere, genauere, um-
fassendere abgelost werden konnten. Aber
es ist auflerordentlich unwahrscheinlich,
dass solche zukiinftigen besseren Theorien
die Grundaussage (es gab eine Evolution in
der Natur, die vom Einfacheren zum Kom-
plexeren gefiihrt hat) nicht beinhalten und
alle verfiigbaren Beobachtungsdaten im
Rahmen einer génzlich anderen Konzepti-
on interpretieren konnten.

Zwei Evolutionsphasen
naher betrachtet

Die Evolution der Materie

Sehen wir uns zur Hlustration zwei be-
sonders bedeutsame Evolutionsphasen und
die zugrundeliegenden Mechanismen ge-
nauer an. Die Entwicklung der kosmischen



230 Kogerler/Evolution: Blinder Zufall oder Intelligent Design?

Kérper (Planeten, Sterne, Galaxien, Gala-
xienhaufen) und die Entstehung der heute
beobachteten Verteilung der chemischen
Elemente ist Gegenstand der physikali-
schen Kosmologie.” Sie fufit auf der Ein-
steinschen Theorie der Gravitation - ver-
standlich: ist doch die Gravitationskraft
wegen ihrer unendlich groflen Reichweite
die dominante Wechselwirkung zwischen
Objekten grofler Masse. Und diese Theo-
rie alleine fithrt schon, wenn angewandt
auf eine homogen und isotrop verteilte
Materie (was im Kosmos mit hoher Ge-
nauigkeit vorliegt), zur Vorhersage einer
Zeitentwicklung mit Singularitdt — dem so-
genannten Big Bang oder Urknall. Es muss
sich also — geméf’ der Gravitationstheorie
- das Universum irgendwann in einem
Anfangszustand befunden haben, in dem
die Materie unter unermesslich hohem
Druck und hoher Temperatur gestanden
ist, in welchem daher auch keinerlei stabile
Bindungsstrukturen moglich waren und
sowohl Materie als auch Energie nur in
Form der elementarsten Bausteine existiert
haben. Von diesem Zustand ausgehend hat
sich das Universum bis heute laufend aus-
gedehnt und dabei abgekiihlt. Diese Expan-
sion des Weltalls (alle kosmischen Korper
bewegen sich voneinander weg, und zwar
umso schneller, je weiter sie entfernt sind)
wurde erstmals 1929 von E. Hubble beob-
achtet, seither in zahllosen Messungen be-
statigt und ist heute ein unbezweifelbares
Kennzeichen unseres Weltalls. Auf Grund
der bekannten fundamentalen Krifte zwi-
schen den Elementarteilchen ist es dann
schrittweise zur Herausbildung der Hierar-

2

chie der Bindungs-Strukturen gekommen:
leichte Kerne (nach ca. 3 Minuten), Atome
(nach einigen 100.000 Jahren), erste Sterne
und Galaxien (als Resultat urspriinglicher
Dichte-Inhomogenititen, nach einigen 100
Millionen Jahren), schwere Kerne (in Su-
pernovae-Explosionen) - schlief3lich zu je-
ner Verteilung aller Elemente bzw. Struk-
turen, die wir heute (das ist 14 Milliarden
Jahre nach dem Urknall) beobachten.

Da es sich bei diesem Szenario um
Zeiten von einigen Milliarden Jahren und
ahnlich groflen rdumlichen Dimensionen
handelt, liegt die Frage nahe (und wird
von Anhédngern des Kreationismus immer
wieder gestellt), wie glaubwiirdig diese Be-
schreibung ist bzw. ob es sich dabei nicht
blof} um pure Spekulation handelt. Dazu ist
dreierlei zu sagen. Erstens: diese Erkldarung
ist Ergebnis von physikalischen Theorien
und besitzt daher nicht mehr Glaubwiirdig-
keit als die Theorien selbst, die ja als solche
keine letzte Gewissheit beanspruchen kén-
nen. Zweitens: alle diese Theorien fiir sich
(Allgemeine Relativitdtstheorie, Theorie
der starken, schwachen und elektromagne-
tischen Wechselwirkungen) haben sich bei
Anwendung auf andere Phinomenklassen
vorziglich bewihrt, sie sind also keines-
wegs blof3 zur Erklarung der kosmischen
Evolution entwickelt oder herangezogen
worden, sondern gelten als empirisch abge-
sichert. Drittens hat die physikalische Kos-
mologie bestimmte quantitative ,Voraussa-
gen” geliefert, die man dann experimentell
iiberpriifen konnte. Etwa ist die Vorhersa-
ge der Anteile der wichtigsten chemischen
Elemente an der gesamten Materie im Uni-

Es gibt eine grofle Zahl populdrwissenschaftlicher Darstellungen der physikalischen Kosmolo-

gie, etliche von zweifelhafter fachlicher bzw. didaktischer Qualitat. Drei gute seien hier genannt:
Steven Weinberg, Die ersten drei Minuten, Miinchen 1982; John Gribbin/Martin Rees, Ein Uni-
versum nach Maf3, Frankfurt/M. 1994; John D. Barrow/Joseph Silk, Die linke Hand der Schop-
fung, Heidelberg 1999. Siehe auch den kurzen Uberblicks-Artikel: Peter C. Aichelburg/Reinhart
Kagerler, Evolution des Kosmos, in: Dies. (Hg.), Evolution, St. Pélten 1987, 19-38.



Kogerler/Evolution: Blinder Zufall oder Intelligent Design? 231

versum (75% Wasserstoff, 25% Helium,
...) durch sehr aufwendige Experimente
bis auf 1% Genauigkeit bestitigt worden.
Das alles charakterisiert wohl ausreichend
den hohen Glaubwiirdigkeitsgrad dieser
Art von Kosmologie und macht hoffent-
lich auch verstindlich, warum sie heute
von praktisch allen Physikern als konkur-
renzlos angesehen wird und daher auch als
Standardmodell der Kosmologie gilt.
Allerdings kann das Modell keines-
wegs als vollstindig oder vollendet be-
trachtet werden, viele Einzelheiten bleiben
noch unverstanden. Insbesondere fufit es
- so wie alle Theorien - auf bestimmten
Voraussetzungen bzw. Randbedingungen,
insbesondere auf bestimmten Werten von
Naturkonstanten, die aus der Theorie nicht
erklart werden. Das ist unvermeidlich und
wird nur dann problematisch, wenn die
Abhiéngigkeit der Vorhersagen von diesen
Werten ungewohnlich sensitiv ist, wenn
also zur Erreichung von Ubereinstim-
mung mit den experimentellen Daten die-
se Werte auf viele Dezimalstellen genau
fixiert sein miissen. In solchem Fall steht
immer zu vermuten, dass eine zusétzliche
theoretische Begriindung fiir die (ansons-
ten hoch unwahrscheinliche, bzw. ,unna-
tirliche®) Beziehung existiert, die Letztere
dann ,natiirlich erscheinen ldsst. Dieses
liegt auch im Fall der Kosmologie vor, wo
eine bestimmte Konstante, die sogenannte
kosmologische Konstante (anschaulich als
Energiedichte des materiefreien Raumes
zu verstehen), am Anfang unglaublich
genau fixiert hétte sein miissen, um un-
seren jetzigen Zustand bzw. ihren heute

beobachteten (unerwartet niedrigen) Wert
verstandlich zu machen. Dieses Dilemma
wird durch eine Erweiterung des kosmolo-
gischen Standardmodells gelost, die in der
Kopplung an ein zusitzliches skalares Feld
(welches auch im energetisch niedrigsten
Zustand nicht verschwindet) besteht. Das
fihrt zu einer Phase besonders rascher
(exponentieller) Expansion (,Inflation®
des Universums wiahrend seiner Frithpha-
se und zu der {iberraschenden Folgerung,
dass der von uns heute tiberblickbare Teil
des Weltalls (innerhalb des sogenannten
Ereignishorizonts) nur als verschwindend
kleiner Teil des Ganzen betrachtet werden
sollte. Da diese ,Inflationstheorie“ auch
noch zahlreiche andere Vorhersagen lie-
fert (so erlaubt sie etwa eine quantitative
Erklarung der Anzahl und Verteilung der
Galaxien und Galaxienhaufen auf Grund
der initialen Quantenfluktuationen), zahlt
sie heute auch schon zum kanonischen Teil
der physikalischen Kosmologie.

Die Evolution des Lebens

Damit kommen wir zu einer der
nachsten Phasen der Evolution, der bio-
logischen Evolution, d.h. der Entstehung,
Entfaltung und Ausdifferenzierung bio-
logischer Strukturen (dazu z&hlt auch die
sogenannte chemische Evolution, die den
Ubergang von pribiotischen zu biologisch
bedeutsamen chemischen Verbindungen
bedeutet). Die einschligigen Theorien
der Evolutionsbiologie kénnen hier nicht
néher beschrieben werden’. Thre Grund-
elemente sind aber geniigend bekannt: Im

Eine sehr gute, auch fiir Nichtbiologen noch verstehbare moderne Darstellung, die auch weit

iiber die Evolutionsbiologie hinausfiihrt, ist: John Maynard Smith/Eérs Szathmdry, Evolution,
Heidelberg 1996. Altere, aber immer noch empfehlenswerte (allgemein verstindliche) Biicher
tiber Evolutionsbiologie sind: Ernst Mayr, Evolution und die Vielfalt des Lebens, Heidelberg
1979; Giinther Osche, Evolution, Freiburg i. Br. u. a., 1979; Carsten Bresch, Zwischenstufe Leben,

Frankfurt/M. 1979.



232 Kogerler/Evolution: Blinder Zufall oder Intelligent Design?

Zentrum steht die auf Darwin zuriickge-
hende Vorstellung einer Entwicklung der
Arten durch Mutation (des Erbmaterials)
und natiirliche Auslese. Diese Darwin'sche
Theorie wird heute gegriindet auf bzw. ein-
gebaut in einen ganzen Kranz von Theo-
rien: Zytologie*, molekulare Genetik, Pro-
teomik®, Systemtheorie, mathematische
Evolutionstheorie etc. bis zu Kulturbio-
logie und Verhaltensforschung. Und mit
Hilfe dieses theoretischen Riistzeugs ist es
gelungen, viele Entwicklungsschritte in der
Herausbildung der biologischen Vielfalt bis
hin zum Menschen und seinem Verhalten
zu beschreiben bzw. die dafiir verantwort-
lichen Mechanismen zu identifizieren.
Man wird zwar nicht behaupten konnen,
dass alle Phasen der (natiirlichen) Evoluti-
on auf unserem Planeten heute schon aus-
reichend verstanden sind, doch stellt dieses
Biindel von Theorien und Erklirungs-An-
sdtzen sicherlich ein theoretisches Instru-
mentarium dar, mit Hilfe dessen ein be-
friedigendes Verstindnis erwartet werden
kann®. Es gibt also wenig Grund daran zu
zweifeln, dass der Neo-Darwinismus (was
immer auch darunter genau verstanden
wird) ein vielversprechendes naturwissen-
schaftliches Erklarungsmodell liefert.

Wir kommen damit insgesamt zu dem
Schluss, dass die skizzierten naturwissen-
schaftlichen Theorien (physikalische Kos-
mologie, Evolutionsbiologie etc.) imstande
scheinen, die Evolution, die gesamte He-
rausbildung der heute von uns erfahrenen
Welt, im Rahmen der ihnen zugrunde-

4

erforscht wird.

liegenden Theorien zumindest in groben
Umrissen zu erklaren (beschreiben) — und
zwar in einer Art und in einem Ausmaf3,
dass eine weitere schrittweise Verbesserung
dieser Erkldrung bis hin zu einem vollen
Verstandnis (was immer solches heif3t) im
Rahmen des Fortschritts der Wissenschaft
fuglich erwartet werden kann.

Alle diese Theorien entsprechen nun
dem inneren Comment der Naturwissen-
schaften: Sie kommen ohne die Annahme
irgendeiner Finalitit oder eines absichtsvoll
wirkenden ,Intelligent Designer” aus — und
fithren sichtlich doch zu einer plausiblen
Beschreibung unserer Welt.

Der Widerspruch
des katholischen Lehramts

Dies scheint in radikalem Wider-
spruch zu stehen zu offiziellen Positi-
onen der katholischen Kirche’” ebenso wie
zur Uberzeugung vieler protestantischer
Christen. Einige Belege von lehramtlichen
oder halb-lehramtlichen katholischen Au-
Berungen zu dieser Frage wurden von Kar-
dinal Christoph Schénborn in seinem be-
kannten Artikel in der ,New York Times*
angefithrt. Ich mochte hier absehen von
jenen zitierten Auf8erungen, die eigentlich
nur den generellen Unterschied zwischen
wissenschaftlicher Erkenntnissuche einer-
seits und Gewissheit auf der Basis einer
religiosen Voriiberzeugung andererseits
reflektieren (z.B. dem Satz aus dem Ka-

Zellbiologie, in der mit Hilfe des Mikroskops und molekularbiologischer Methoden die Zelle

Erforschung der Gesamtheit aller in einer Zelle/einem Lebewesen vorliegender Proteine.
Fiir manchen Naturwissenschaftler stellt gerade die Tatsache, dass im Rahmen des evolutions-

biologischen Paradigmas so viel erklart werden kann, ein (erkenntnistheoretisches) Problem
dar. Denn wir sind skeptisch gegeniiber Theorien, die alles zu erklaren vermdgen.

Die offizielle Position der katholischen Kirche ist nicht ganz klar. Sowohl von Papst Johannes

Paul IL. als auch von der Glaubenskongregation existieren Auflerungen, die einander partiell

widersprechen. Dazu siehe auch Fufinote 8.

Christoph Schonborn, Finding Design in Nature, in: New York Times, 7. Juli 2005, p. A 23.



Kogerler/Evolution: Blinder Zufall oder Intelligent Design? 233

techismus der Katholischen Kirche ,Die
Existenz eines Schopfergottes kann von
der menschlichen Vernunft mit Sicherheit
aus seinen Werken erkannt werden®, der ja
seinerseits nur eine Position des 1. Vatika-
nums - verkiirzt! - referiert). Diese miiss-
ten gesondert behandelt werden, und ich
bin ziemlich sicher, dass eine erkenntnis-
theoretische Diskussion auf entsprechend
hohem begrifflichem Niveau hier allfillige
Konflikte zwischen Einzel-Wissenschaften
und Theologie entscharfen konnte.

Beschrianken wir uns hier auf jene
Aussagen, die unsere Kernfrage direkt tan-
gieren. Eine der treffendsten findet sich in
einer Rede Papst Johannes Paul II. bei einer
Generalaudienz im Jahr 1985%: , Allen die-
sen Indizien fiir die Existenz eines Schop-
fer-Gottes halten einige das machtvolle
Wirken des Zufalls oder der inneren Me-
chanismen der Materie entgegen. Aber vom
Zufall zu reden angesichts eines Univer-
sums, dessen Bausteine so wohl organisiert
sind und welches in seiner Entwicklung
eine so klare Finalitdt zeigt, wiirde wohl
bedeuten, die Suche nach einer Erklarung
der Welt, so wie sie sich uns zeigt, ganz auf-
zugeben.“ Es ist deutlich: Das Unbehagen
an den Evolutionstheorien entziindet sich
vor allem an der Behauptung der grofien
Rolle, die der Zufall bei der Herausbildung
der Strukturen spielt. Diese Rolle scheint
der Vorstellung von einer géttlichen Vor-
sehung radikal zu widersprechen.

Das grundlegende Missverstandnis
Meine These ist nun, dass es sich hier

um ein fundamentales Missverstindnis
handelt. Ich werde versuchen, dieses (rein

innerwissenschaftlich) aufzuklaren und
dann eine (auch naturwissenschaftlich in-
spirierte) Sichtweise zu diskutieren, welche
die Frage nach dem Schépfer in ein ande-
res Licht riickt.

Wir kennen in der Physik zwei Arten
von Zufall. Die eine ergibt sich rein aus
einem (prinzipiell behebbaren) Informa-
tionsmangel und existiert auch in deter-
ministischen Systemen. Beim Wiirfelwurf
etwa sind wir ziemlich sicher, dass das Er-
gebnis jedes Wurfs im Prinzip determiniert
ist, wir konnen es nur nicht mit Sicherheit
prognostizieren, weil die Parameter des
Wurfs (die genaue Haltung der Hand, die
exakte Form des Wiirfels etc.) tiblicher-
weise nicht geniigend genau bekannt sind.
Wir sprechen hier von einer scheinbaren
Zuflligkeit und bezeichnen die Art, damit
umzugehen, als subjektive Wahrschein-
lichkeit. Diese Art von Zufall kommt na-
tiirlich nicht in Konflikt mit der Annahme
einer Vorsehung.

Es gibt aber auch - so sind wir heute
iberzeugt — eine echte (objektive) Zufil-
ligkeit in der Natur. Sie spielt eine zentrale
Rolle im Rahmen der Quantenmechanik
und wird besonders im Verhalten mikro-
skopischer Objekte sichtbar. Wenn wir
etwa an einem Elektron, dessen Zustand
wir so gut wie nur moglich spezifiziert ha-
ben, eine bestimmte Eigenschaft (z.B. den
Drehimpuls) messen und diese Messung
an vielen - identisch préaparierten — Elekt-
ronen wiederholen, so wird im Allgemei-
nen jede Messung ein anderes Resultat er-
geben. Das Einzelergebnis ist durch nichts
determiniert, es gibt prinzipiell keine Mog-
lichkeit, es vorherzusagen; wir kdnnen nur
die Wahrscheinlichkeitsverteilung der erhal-
tenen (moglichen) Messresultate registrie-

9 Katechismus der Katholischen Kirche, Miinchen 1992, 53.

10

Dies ist meine eigene Ubersetzung des entsprechenden Zitats aus Schonborns (englischem) Ar-

tikel. Das Originalzitat von Johannes Paul II. ist mir leider nicht zugénglich.



234 Kogerler/Evolution: Blinder Zufall oder Intelligent Design?

ren. Diese Wahrscheinlichkeit aber — und
das hat nun zentrale Bedeutung - ist voll-
stindig bestimmt und kann mit Hilfe der
Quantentheorie prézise vorhergesagt wer-
den.

Der Zufall, der hier auftritt, ist zwar
ein echter, aber dennoch kein ,blinder®
oder vollig ,,gesetzloser, er ist — auf einer
hoheren Ebene der Beschreibung - einge-
fangen von einer streng kausalen Gesetz-
mafligkeit (namlich fiir die Wahrschein-
lichkeiten). Nun glauben wir, dass dieser
objektive Zufall in mehreren Phasen der
Evolution eine zentrale Rolle gespielt hat
bzw. spielt, etwa bei der Entstehung von
Mutationen im Rahmen der Duplikation
der Tréager des genetischen Codes.

Ist damit ein planendes, vorherse-
hendes Schopferhandeln Gottes ausge-
schlossen? Ja — dann, wenn wir Schopfung
verstehen als permanenten formenden oder
steuernden Eingriff Gottes von auflen, aber
Nein - dann, wenn wir davon ausgehen,
dass Gott die Gesetze der Natur, also auch
die den Zufall (iber die Wahrscheinlich-
keiten) steuernden Gesetze, erdacht hat;
und zwar so erdacht und eingerichtet hat,
dass in der Natur genug Raum fiir Zufillig-
keit bestehen bleibt, dass aber dennoch im
Rahmen dieser Gesetze die staunenswerte
Herausbildung von Strukturen (von selbst)
moglich wurde.

Die Natur als sich selbst im Rahmen
der vorgegebenen Gesetze entwickelndes
System mit unendlichem Freiheitsraum,
die Schopfung als ,,Gedanken Gottes — ist
diese Vorstellung (der im iibrigen schon
einige Philosophen, etwa Baruch Spinoza,
auf wesentlich spekulativerer Basis nahe-
gekommen sind) nicht ansprechender als
die Idee von einem Schépfer, der mithsam

11

selbst Baustein fiir Baustein zusammen
kleistern muss?

Wir kommen hier zu einem Punkt,
der auch Naturwissenschaftler, die keine
artikulierte Gottesvorstellung haben oder
eine solche explizit zuriickweisen, nicht
unberiithrt lasst, ndmlich zu der Frage,
warum die Naturgesetze so sind wie sie
sind, bzw. woher die Naturgesetze kom-
men. Dabei handelt es sich natiirlich um
keine innerwissenschaftliche Frage mehr,
denn die Naturwissenschaften haben als
Ziel, nach diesen Gesetzen (deren Exis-
tenz wir implizit voraussetzen bzw. durch
die prognostische Kraft unserer Theorien
quasi beweisen) zu suchen. Es kommt zwar
immer wieder vor, dass bestimmte Gesetze
auf tieferer Ebene begriindet werden, aber
das geschieht dann wieder nur mit Hilfe
von (tieferen) Gesetzen bzw. Theorien, aus
denen die Ersteren folgen - das Problem
wird nur verschoben.

Woher kommen also Naturgesetze?
Nun, prima vista von Menschen (Wis-
senschaftlern)! Denn die meisten soge-
nannten Naturgesetze sind Aussagen im
Rahmen von Theorien, die mit einer von
den Menschen entwickelten Begrifflichkeit
(Energie, Masse, Entropie, ...) formuliert
werden!!. Wunderbar daran ist aber, dass
es sich dabei dennoch nicht um ein reines
Spiel mit - ad hoc eingefithrten - Kon-
zepten handelt, sondern dass den so for-
mulierten Begriffen und Gesetzen etwas
in der Wirklichkeit entspricht, wie sich
im Rahmen der empirischen Bestitigung
dieser Gesetze zeigt. Es ldsst sich der Ein-
druck schwer zuriickweisen, dass wir dabei
bestimmten in der Natur existierenden
Eigenschaften oder direkt wirkenden Ge-
setzmifligkeiten auf der Spur sind, die wir

Hinsichtlich der Diskussion dieser a priori konstruierten Begriffe (,,theoretische Terme®) siehe

noch einmal die in Fuf3note 1 angefiihrte Literatur.



Kogerler/Evolution: Blinder Zufall oder Intelligent Design? 235

nicht vollstandig selbst konstruiert ha-
ben. Dieses ist, wenn genauer durchdacht,
doch sehr tiberraschend. Einstein hat das
Erstaunen dartiber formuliert mit seinem
berithmten Satz: ,Was mich am meisten
erstaunt ist, dass wir die Welt begreifen
konnen®. Bestimmte Gesetze iiber kausale
Zusammenhédnge miissen in der Natur
- unabhéngig vom Menschen - existieren,
ohne dass wir sagen konnen, warum sie da
sind!

Das Anthropische Prinzip

Zu diesem Erstaunen iiber die schiere
Existenz von Naturgesetzen kam in den
letzten Jahren noch ein (qualitativ) ande-
res, das den Gehalt vieler dieser Naturge-
setze betrifft. Es scheint ndmlich, als ob die-
se Gesetze (sowie die in ihnen enthaltenen
Naturkonstanten) genau so wiren bzw. so
aufeinander abgestimmt wiéren, dass nur
sie und keine anderen die evolutive He-
rausbildung von so komplexen Strukturen
wie dem menschlichen Gehirn (und damit
die Erméglichung von Bewusstseinsleis-
tungen) erklarbar machen. Schon kleine
Abweichungen (in der Anfangsphase)
hitten zu wesentlich undifferenzierteren
und formédrmeren Endzustinden gefiihrt.
Diese Gedankenginge, Forschungen und
Vermutungen kann man als anthropisches
Paradigma bezeichnen. Es entfaltet bzw.
untersucht das sogenannte Anthropische
Prinzip", welches in seiner einfachsten
(aber auch restriktivsten) Form lautet:

12

»Die Gesetze des Universums miissen so
sein, dass sie die Herausbildung von (be-
wusstseinsbefahigtem) Leben im Laufe der
Zeit zulassen".

Ich mochte zur Illustration dieses
Prinzips hier nur einige wenige exempla-
rische Gedankenginge in dieser Richtung
anfiihren.

Zu den wesentlichen Parametern des
Standardmodells der Kosmologie gehoren
die Kopplungskonstanten fiir die (vier) fun-
damentalen Wechselwirkungen der Natur.
Deren Werte sind a priori nicht spezifiziert
und werden erst festgelegt, indem man
geeignete Vorhersagen des Modells mit
den zugehodrigen experimentellen Daten
vergleicht. Die so fixierten Werte fithren
dann zu kosmologischen Prognosen, wel-
che die Herausbildung von komplexeren
Strukturen erkldren. Versuchen wir nun,
die Folgerungen leicht verdnderter Werte
zu betrachten.

o Wenn wir etwa die Gravitations-Kopp-
lungskonstante G variieren, so ergibt
sich: Falls G grofer als der tatsachliche
Wert G, wire, so wéren die meisten
Sterne sog. Blaue Riesen - es konnten
sich keine Planeten bilden; also gébe es
keinen Ort fiir die Herausbildung von
biologischen Strukturen, die ja nur auf
den kithlen Planeten, nicht aber auf
heiflen Sternen existieren konnen.
Wire andererseits G kleiner als G, so
wiirde bei der Sternentstehung (ein
Prozess, bei dem Materie infolge der
gravitativen Massenanziehung zusam-
menklumpt und sich dabei stark er-

Sehr gute allgemein verstindliche Darstellungen des Anthropischen Prinzips finden sich in:

John. D. Barrow/Frank ]. Tipler, The Anthropic Cosmological Principle, Wotton-under-Edge
(UK) 1986; Gernot Eder, Alternative Universen, Schriftenreihe der TU Wien, 1980; Peter C.
Aichelburg, Das anthropische Prinzip — Uber die Stellung des Menschen im Kosmos, in: R. K-
gerler/G. Schorghofer (Hg.), Wie wirkt Gott in der Welt? Linz 2005, 15-27; B. J. Carr/M. ]. Rees,
The anthropic principle and the structure of the physical world, in: Nature 278 (1979), 605-612

(etwas anspruchsvoller).



236 Kogerler/Evolution: Blinder Zufall oder Intelligent Design?

hitzt) die gravitative Anziehung der
urspriinglich vorhandenen (Wasser-
stoff-)Atome nicht stark genug sein,
um den entstehenden Stern so aufzu-
heizen, dass eine Kernfusion einsetzt
- diese so entstehenden Sterne wiir-
den nicht leuchten und damit keine
(lebensnotwendige) Energie an ihre
Planeten abgeben.

In beiden Fillen (G>G, und G<G,)
wiirde also kein Leben entstehen kon-
nen.

o Betrachten wir nun die Kopplungs-
konstante fiir die sogenannten starken
Wechselwirkungen (a,), die fiir den
Aufbau und das Zusammenhalten der

Weiterfiihrende Literatur:

Ernst Mayr, Das ist Biologie, Heidelberg
2000. Dem Doyen der Evolutionsbiolo-
gie gelingt in diesem Buch nicht nur eine
knappe, aber dennoch konzise Darstellung
der Evolutionsbiologie, sondern auch eine
Charakterisierung des zugrundeliegenden
wissenschaftlichen (insbesondere biolo-
gischen) Denkens. Dadurch werden auch
die Relevanz dieser Theorie, der Grad ih-
rer Gewissheit und letztlich auch einige
ihrer philosophischen Aspekte deutlich
gemacht.

John Leslie (Hg.), Physical Cosmology and
Philosophy, Basingstoke (UK) 1990. Ein
Grofiteil der 21 Beitrdge zu diesem Sam-
melband stammt von Physikern. Da es sich
dabei um die fithrenden Koépfe der phy-
sikalischen Kosmologie handelt, die sich
hier mit Philosophen auseinandersetzen,
entsteht in der Summe eine duflerst um-
fassende, aber dennoch gut lesbare Dar-
stellung unseres modernen Verstandnisses
von der kosmischen Evolution und ihrer
philosophischen Konsequenzen.

Atomkerne verantwortlich sind. Be-
kanntlich basieren die uns bekannten
Formen des Lebens auf Kohlenstoff als
zentralem Baustoff. Leben kann also
im Universum nur entstehen, wenn
genug Kohlenstoff verfiigbar ist. Nun
wissen wir, dass in der heiflen Friith-
phase des Universums nur Wasser-
stoffkerne (also die elementaren Pro-
tonen) vorhanden waren und dass sich
(im Laufe der Abkiihlung) die leichten
Kerne erst schrittweise durch Fusion
von Wasserstoffkernen gebildet haben,
wobei der erste Schritt die Bildung von
a-Teilchen (d.s. Helium-Kerne) durch
Fusion von je vier Wasserstoff-Ker-
nen ist. Kohlenstoff-Kerne entstehen
dann durch Verschmelzen von je drei
a-Teilchen im heifSen Inneren von
sogenannten Roten-Riesen-Sternen.
Dieser Prozess geht aber iiber einen
Zwischenschritt, bei dem ein instabi-
ler Zwischenkern (Beryllium) auftritt
- ein gravierender Flaschenhals! Man
kann nun zeigen, dass die zur Bildung
von organischen Strukturen notige
Menge von Kohlenstoff nur entstehen
konnte, wenn die Stirke der Kern-
krafte o, (welche die Raten aller dieser
Fusions-Prozesse determinieren) bis
auf 0,5% genau mit dem gemessenen
Wert Ubereinstimmt. Bei starker ab-
weichenden Werten wire 100 Mal we-
niger Kohlenstoff und damit auch kein
Leben entstanden!

Das Anthropische Prinzip betrifft aber
nicht nur die Werte der Kopplungs-
konstanten, sondern sogar die Struktur
der Naturgesetze selbst, wie folgendes
Beispiel zeigt:

Bekanntlich bestehen alle Atome aus
(positiv geladenen) Kernen und (ne-
gativ geladenen) Elektronen, die (an-
schaulich gesprochen) um die Kerne



Kogerler/Evolution: Blinder Zufall oder Intelligent Design? 237

kreisen. Wiirden diese Objekte den
einfachen Gesetzen der klassischen
Physik gehorchen, so wiirden die Elek-
tronen jeweils in kiirzester Zeit durch
Abstrahlung Energie verlieren und (auf
Grund der elektrischen Anziehung) in
den Kern stiirzen - es konnten sich
keine stabilen Atomstrukturen halten,
bzw. alle Atome wiéren gleichartige
Objekte. Es gibe dann keine Vielfalt
von chemischen Elementen und da-
mit auch keine komplexeren (moleku-
laren) Bindungskonfigurationen. Wir
brauchen also - einfach ausgedriickt
- die Gesetze der Quantenmechanik,
damit Giberhaupt stabile atomare Kom-
plexe existieren konnen.

Die angefiihrten Beispiele sollen nur
eine Ahnung vermitteln, wie sich das An-
thropische Prinzip im Einzelnen manifes-
tiert. Es konnten viele weitere angefiithrt
werden. Faktisch hat sich in zahlreichen
Analysen (innerhalb der letzten zwei Jahr-
zehnte) gezeigt, dass die Werte von fast al-
len verfiigbaren Parametern und auch viele
Strukturelemente unserer physikalischen
Theorien im Rahmen des Anthropischen
Prinzips zumindest plausibel gemacht wer-
den konnen. Wenn man diese Gesetze fi-
nalistisch interpretiert, kénnte man sagen:
Die Gesetze scheinen gerade so (erdacht)
zu sein, dass die autonome Herausbildung
von immer komplexeren Strukturen mog-
lich wurde.

Verstiandlicherweise betrachten man-
che religios denkende Menschen diese
Erkenntnisse als Hinweis auf einen pla-
nenden Gott, der eben die Naturgesetze so
ersonnen hat. So konnte sich die Materie
im Universum autonom derart ausdifferen-
zieren, dass letztlich der Mensch werden
konnte. Gott also als super-intelligenter
Designer (Entwerfer)! Und man wird eine

solche Interpretation nicht als blofle from-
me Idee abtun konnen, angesichts der of-
fenkundigen Stimmigkeit der Gesetze.

Dennoch seien einige niichterne Cave-
ats angebracht:

Erstens: Das argumentative Verfahren
im Rahmen des anthropologischen Para-
digmas ist ziemlich simpel: Man dreht in
der Regel immer nur an einem Rad. Das
heiflt, man dndert im System der Theorien
jeweils nur einen Punkt (den Wert einer
einzigen Naturkonstante bzw. ein einziges
Strukturelement/Naturgesetz) und unter-
sucht, wie sich - bei unverdndertem Rest
- die Entwicklung des Universums dann
dargestellt hatte. Dabei kommt man - wie
gesagt — praktisch immer zu eher erniich-
ternden Ergebnissen. Noch vollig unbe-
trachtet blieb aber bisher, ob nicht durch
geeignetes gleichzeitiges Verandern meh-
rerer theoretischer Elemente doch wieder
hochstrukturierte alternative Universen
beschrieben werden kénnten. Solche Un-
tersuchungen sind natiirlich auf3erordent-
lich schwierig und vielleicht sogar rein lo-
gisch problematisch - ist doch die Klasse
aller méglichen Alternativ-Theorien gar
nicht klar tiberschaubar! Aber sie wiren
notwendig, um sicherzugehen, dass die
bestehenden Theorien wirklich die einzig
moglichen sind.

Zweitens: Etliche Naturwissenschaft-
ler haben - sicherlich auch, um einer re-
ligiosen Deutung des Anthropischen Prin-
zips zuvorzukommen - versucht, inner-
wissenschaftliche Interpretationen der be-
obachteten Regularititen zu entwickeln.
Eine davon ist die sogenannte ,Random
Dynamics®, die zeigen will, dass sich die
(meisten) der heutigen Theorien im Lau-
fe der Zeit automatisch ,herausgebildet*
hatten, egal wie die urspriinglich giiltigen
Gesetze ausgesehen haben, einfach weil
sie so etwas wie Fixpunkte im Raum der



238 Kogerler/Evolution: Blinder Zufall oder Intelligent Design?

moglichen Theorien darstellen. Die ande-
re tragt den Namen ,Multiversen”® und
ist beinahe ebenso abenteuerlich, wie der
Name klingt. Hier startet man von der
Vorstellung, dass das Universum eigent-
lich aus einer auflerordentlich groflen Zahl
von Welten besteht, die alle nebeneinander
existieren, ohne dass Wirkungstbertra-
gung (Kommunikation) zwischen ihnen
moglich wire, so dass aber in jedem dieser
Sub-Universen andere Naturgesetze und
andere Werte der Naturkonstanten gelten.
Falls diese Werte quasi zufillig tiber die
verschiedenen Welten verteilt wiren, so
miisste es — einfach wegen der tiberwilti-
gend groflen Zahl derselben - zumindest
in einer gerade die passenden Konstellatio-
nen geben, und diese Welt ist eben unsere
(in den anderen hitten sich keine intel-
ligenten Wesen herausgebildet). Es wire
viel zu aufwendig, hier die denkbaren the-
oretischen Realisierungen dieser Idee der
vielen Universen zu erldutern (eine hangt
mit der frither erwdhnten Inflationstheorie
zusammen, eine andere mit der Vielzahl
der indquivalenten Grundzustinde der
sogenannten String-Theorie). Das Skiz-
zierte soll nur demonstrieren, dass auch
andere (mehr oder weniger wissenschaft-
liche, jedenfalls nicht religiose) Arten des
interpretatorischen Umgangs mit dem
Anthropischen Prinzip denkbar sind, so
dass dieses sicherlich nicht als zwingendes
Argument fiir ein Intelligent Design be-
trachtet werden kann. Allerdings - und
diese Bemerkung sei mir gestattet —, sind
die bisherigen Alternativen doch ziemlich
kraus und auch fiir einen Zweifler kaum
iiberzeugender als die Schopferhypothese.

13

Evolution und Gottesglaube:
Kein notwendiger Konflikt

Wie weit sind wir nun gekommen? Ich
habe versucht zu zeigen, dass die moder-
nen naturwissenschaftlichen Erkldrungs-
modelle fur die Evolution (einschlieflich
der sogenannten Neo-Darwinschen The-
orie) nicht (notwendig) in einen Konflikt
mit der religiésen Position eines Schop-
fers kommen miissen, ja dass sie sogar
eine {iberzeugendere Art des schaffenden
Wirkens Gottes denkbar machen. Es ist
faktisch so, dass durch die ganze Debatte
(insbesondere um das Anthropische Prin-
zip) die Moglichkeit einer theistischen In-
terpretation der naturwissenschaftlichen
Erkenntnisse auch innerhalb der Physiker-
Gemeinde viel intensiver wahrgenommen
wird, als das bis vor kurzem denkbar er-
schienen ist bzw. iiblich war.

Ich mochte mit zwei Bemerkungen
schlieflen, die in weitere Problemrich-
tungen weisen.

Erstens: Ich personlich stehe eher skep-
tisch allen Bemithungen gegeniiber, aus
unseren innerweltlichen Erfahrungen allzu
direkt auf die Existenz Gottes zu schliefien.
Und zwar aus theologischen Erwégungen:
Man argumentiert dabei namlich gerne
s0, als wiissten wir schon so viel von Gott,
dass es nur noch darauf ankdme, fiir ihn im
Rahmen eines bestimmten (auf8erhalb der
Religion entwickelten) Weltbildes Platz zu
schaffen. Dabei konnte man ja auch umge-
kehrt vorgehen: Unsere Erfahrungen mit
und unser profanes Wissen von der Welt
als Indizien zu nutzen, aus denen wir etwas
tiber Gott und sein Handeln in der Welt

Siehe z.B.: Steven Weinberg, Living in the Multiverse, in: B. Carr (ed.), Universe or Multiverse?,

Cambridge 2006; John Leslie, Universes, New York 1989.



Kogerler/Evolution: Blinder Zufall oder Intelligent Design? 239

lernen konnen. Ich glaube, dass bei dieser
Art von Gott-Suche auch die Begrifflich-
keiten und Erklarungsmodelle der Natur-
wissenschaften Hilfe bieten.

Zweitens: Die Vorstellung eines zentral
als Schopfer gesehenen Gottes gerit leicht
in die deistische Falle: Ist es dann nicht so,
dass Gott quasi durch Setzung der Natur-
gesetze die Welt erdacht hat und diese sich
gemifd diesen Gesetzen autark entwickelt,
so dass fiir weitere Eingriffe (Wirkungen)
Gottes innerhalb der Welt kein (zumindest
wissenschaftlich einsehbarer) Platz bleibt?
Ich glaube (auch naturwissenschaftlich
valide) Argumente — die hier nicht mehr
weiter ausgefithrt werden konnen - dafiir

zu haben, dass diese Option nicht die ein-
zige ist.

Der Autor: geb. 1943 in Niederisterreich,
Studium der Physik, Mathematik und Philo-
sophie an der Universitit Wien, Promotion
1969. Seit 1981 Professor fiir Theoretische
Physik an der Universitit Bielefeld. 1992-
1999 Leiter der Sektion Technik und Inno-
vation im Osterr. Bundesministerium fiir
wirtschaftliche Angelegenheiten. Zahlreiche
Forschungsaufenthalte an internationalen
Einrichtungen und Universititen. Prisident
des Forum St. Stephan (1981-1989); Priisi-
dent der Christian Doppler Forschungsge-
sellschaft (seit 1995).



