ThPQ 154 (2006) 251-263

251

Karen Gloy

Neue Verzauberung der Natur?

# Seit Jean-Jacques Rousseaus Abhandlung ,,Ob die Wissenschaften etwas
zur Lauterung der Sitten beigetragen haben?“ (1750) hat die Diskussion um
das Verhiltnis des Menschen zur Natur nicht mehr aufgehort. Gleichgiiltig,
ob man die Natur positiv oder negativ beurteilt hat, immer ging man davon
aus, dass ihre Ressourcen unerschopflich seien. Erst in den 60er Jahren des
vorigen Jahrhunderts erkannte man, dass der Mensch und die Technik die
natiirliche Umgebung erheblich schidigen. Zum ersten Mal entstand ein
Umweltbewusstsein, das nichts mit kiinstlerischer oder religioser Verarbei-
tung zu tun hatte, sondern sich ganz konkret mit den Pflanzen und Tie-
ren selbst beschiftigte. Gegenwirtig scheint es im Zuge wissenschaftlichen
Paradigmenwechsels wieder einen Trend zur Remythisierung der Natur zu
geben. Karen Gloy, Professorin fiir Philosophie und Geistesgeschichte in
Luzern, analysiert die unterschiedlichen Zuginge mit ihren jeweiligen Am-

bivalenzen. (Redaktion)

1. Die diversen Naturzugange

Gegenwirtig erleben wir eine der tief-
greifendsten Infragestellungen und Krisen
unseres mathematisch-naturwissenschaft-
lichen Paradigmas. Die zunehmenden de-
sastrosen Umweltdeformationen und -de-
struktionen, die eine direkte Folge dieser
Naturwissenschaft und der auf ihr basie-
renden Technik sind: die Luft- und Wasser-
verschmutzung, das Waldsterben, die kli-
matischen Veranderungen, die von Atom-
kraftwerken drohenden Gefahren, die Aus-
beutung der natiirlichen Ressourcen usw.
haben unser Selbst- und Naturverstindnis
in die bislang tiefste Krise gestiirzt und die
Frage nach Sinn und Zweck dieser Wissen-
schaft und Technik erneut aufgeworfen. In
dieser Situation wird Ausschau gehalten
nach anderen Naturkonzepten, die solche
Konsequenzen nicht nach sich gezogen ha-
ben. Es sind dies die unter dem inzwischen
bereits abgegriffenen Namen ,ganzheit-

liche oder holistische Konzepte“ bekannten

Natureinstellungen, die gegenwirtig Hoch-

konjunktur erleben. Ausgehend von dem

heute noch dominanten mathematischen

Weltbild, méchte ich drei solcher holisti-

scher Naturkonzepte prasentieren:

1. den phdnomenologischen Zugang zur
Natur, wie er unseren Alltag, den vor-
wissenschaftlichen Umgang mit den
Dingen, kennzeichnet, desgleichen
das naturverbundene Leben, in wel-
chem der Mensch mit seinem gesam-
ten physisch-psychischen Leben der
lebendigen Natur begegnet,

2. den systemischen Zugang, der zwar mit
Verstandesmitteln operiert, aber nicht
die Teile, sondern das Ganze im Blick
hat, und

3. das okologische Naturverstindnis, das
mit der Metapher eines Hauses ope-
riert, in dem die verschiedenen We-
sen miteinander koexistieren, sei es
in einem statischen Gleichgewichts-



252

Gloy/Neue Verzauberung der Natur?

zustand oder in einem dynamischen

Fliefigleichgewicht.

Mit den diversen Zugingen zur Natur
verbinden sich verschiedene ethische Ein-
stellungen. In der sprachanalytischen Ge-
genwartsphilosophie wird die These ver-
treten, dass ein bestimmter theoretischer
Vorstellungsrahmen, der auch sprachlich
artikuliert wird, mit einem bestimmten
Wertesystem verbunden ist, das einerseits
Anreize fiir bestimmte Handlungen bietet,
andererseits Hemmschwellen fiir andere
Verhaltensweisen aufbaut. Er impliziert ei-
nen Kodex erlaubter und gebotener Hand-
lungen, gerade noch geduldeter wie auch
verbotener und untersagter. Deskriptive
Aussagen tiber die Welt sind hiernach stets
ethisch befrachtet. Es versteht sich, dass
Natur, wenn sie als manipulierbares, diri-
gierbares Objekt wie nach dem mathema-
tischen-naturwissenschaftlichen Weltbild
betrachtet wird, andere Verhaltensweisen
fordert, als wenn sie als lebensspendende
und lebenserhaltende ,Mutter‘ genommen
wird, zu der wir ein partnerschaftliches
Verhiltnis haben, oder wenn sie als ein
Ganzes betrachtet wird, zu dem wir selbst
als integrativer Teil gehoren.

2. Das mathematisch-wissen-
schaftliche Naturverstandnis

Goethe, der als Naturphilosoph einer
der schérfsten Kritiker Newtons — des Re-
prasentanten der Naturwissenschaft — war,
moniert in seiner Farbenlehre Newtons
wissenschaftlich-experimentellen Umgang
mit dem Licht. Dessen Spektralfarbenana-
lyse vergewaltige das Licht, so lautet sein
Vorwurf.

1

»Damit nun diese bunten Lichter zum
Vorschein kommen sollen, setzt er [New-
ton] dem weiflen Licht gar mancherlei Be-
dingungen entgegen: vorziiglich brechende
Mittel, welche das Licht von seiner Bahn
ablenken; aber diese nicht in einfacher
Vorrichtung. Er gibt den brechenden Mit-
teln allerlei Formen, den Raum, in dem er
operiert, richtet er auf mannigfaltige Weise
ein; er beschrinkt das Licht durch kleine
Offnungen, durch winzige Spaltungen, und
nachdem er es auf hunderterlei Art in die
Enge gebracht, behauptet er, alle diese Be-
dingungen hitten keinen andern Einfluss,
als die Eigenschaften, die Fertigkeiten des
Lichts rege zu machen, so dass sein Inneres
aufgeschlossen und sein Inhalt offenbart
wird.“!

Wie schon die Terminologie verrit, die
mit Begriffen des Zwangs, der Gewalt, der
Notigung operiert, moniert Goethe hier
die widernatiirliche Umgangsweise mit der
Natur. Statt in natiirlicher Umgebung unter
freiem Himmel wird das Licht im abgedun-
kelten Versuchszimmer untersucht, statt
als Gesamtphdnomen wird es als isolier-
ter Lichtstrahl genommen, statt in freiem
Lauf belassen, wird es eingeengt und durch
winzige Offnungen und Spalten gezwiéngt.
Goethes Aversion gegen die apparative Be-
handlung der Natur - gegen Mikroskop,
Fernglas u.d. - richtet sich gegen die Ver-
stellungs- und Verzerrungstendenz, die zu
einer Verfilschung der Realitit fiihrt.

Das Beispiel gibt Aufschluss tiber die
wissenschaftliche Umgangsweise mit der
Natur. Um zu einem fiir die positiven Wis-
senschaften, insbesondere die mathema-
tischen Naturwissenschaften relevanten
Phénomen zu werden, muss der Gegen-
stand aus seiner natiirlichen Verquickung

Goethes Selbstanzeige seines Werkes Zur Farbenlehre, in: Cottas ,Morgenblatt®, Extrabeilage

Nr. 8, 6. Juni 1810, in: J. W. von Goethe, Werke. Hamburger Ausgabe in 14 Bénden, Bd. 13, Ham-

burg 1955, °1966, 528.



Gloy/Neue Verzauberung der Natur?

253

mit der Umwelt herausgeldst, zu einem
artifiziellen Objekt prapariert werden, an
dem nur bestimmte, vorziiglich quantita-
tive Aspekte interessieren unter Ausschluss
aller anderen. Die Fiille und Reichhaltig-
keit der Daseins- und Auftrittsweisen des
natiirlichen Gegenstandes wird auf ein
Minimum reduziert, die Lebendigkeit des
Objektes getotet, das Miteinandersein von
Subjekt und Objekt zu einem Gegeniiber
degradiert.

Strukturell ist dieses Verstdndnis be-
herrscht von der klassischen zweiwertigen
Logik. Mit ihrem System von Axiomen,
dem Satz der Identitdt, dem Satz des aus-
zuschlieflenden Widerspruchs und dem
Satz des ausgeschlossenen Dritten sowie
dem alle Satze durchziehenden Grundthe-
orem der Binaritét, legt diese Logik fest,
was Natur ist und sein soll, wie sie fiir uns
auftreten soll.

Es versteht sich, dass eine solche Logik
bestimmte ontologische Prijudizien trifft
und aus der Fiille der Naturgegebenheiten
eine spezifische Gegenstandskonstitution
auswihlt, die ihr fiir ihre Zwecke geeignet
erscheint. Das bedeutet im Hinblick auf
Dasein und Sosein, dass diese Logik aus
dem Insgesamt der Natur nur einen Teil-
ausschnitt erfasst, eben jenen, der ihren
Strukturen entspricht. Die traditionelle
Logik dekuvriert sich damit als eine Ab-
blendungs- und Abstraktionslogik, die den
fiir sie allein relevanten Gegenstand, das
exakt und prézis feststellbare, von anderen
Objekten wohlunterschiedene und durch-
gangig bestimmte Objekt, aus dem Kontext
herauslost und von allem nicht hierher Ge-
hérigen abgrenzt. Der so erzeugte Gegen-
stand présentiert sich als ein artifizielles
Konstrukt.

2
band 1, Hamburg 1990, 612-613 (Aph. 52).

Die klassische Logik weist damit Ahn-
lichkeit auf mit der experimentellen Ab-
blendungs- und Konstruktionsmethode
der Naturwissenschaften, die zum mecha-
nistischen Naturbild fithrt, nimmt doch
auch diese den Gegenstand nicht in seinem
An-sich-Sein, sondern als Konstruktions-
produkt gemaf} einem a priori formulier-
ten Plan, nach dem sie das Experiment
ausrichtet und damit den zu erforschenden
Gegenstand ,stellt, so dass Heidegger in
seinem Technikaufsatz von der Natur als
Gestell sprechen konnte. Der Quantifika-
tions- und Konstruktionsmethode der ma-
thematischen Naturwissenschaften geméf3
tritt die Natur hier als artifizielles, mehr
oder weniger kompliziertes Gefiige aus
dufSerlich zusammengesetzten, quantitativ
bestimmten Teilen auf, die nach dem Kau-
salgesetz interagieren und damit dem Ge-
tiige das Ansehen einer Maschine geben.

Seitdem Francis Bacon dieses Herr-
schafts-Knechtschafts-Verhaltnis als ver-
bindlich fir die moderne Naturwissen-
schaft ansetzte, ist es zum Paradigma un-
serer westlichen und inzwischen globalen
Zivilisation geworden. Bacon begriindete
die Beherrschung der Natur durch ,Tech-
nik und Wissenschaft® religios. Wie der
Mensch die mit dem Siindenfall verloren-
gegangene Unschuld wiedererlangen kann
durch den Glauben, so kann er die ein-
stige Einheit mit Gott und die gottgleiche
Herrschaft tiber die Natur wiedererlangen
durch immer tieferes Eindringen in die Na-
tur und durch Erweiterung seiner Kennt-
nisse iiber sie. Nicht zu Unrecht hat Carl
Friedrich von Weizsidcker in seinem Buch
Die Tragweite der Wissenschaft die Mei-
nung vertreten, dass ohne den christlichen
Hintergrund und die anthropozentrische

Bei Bacon heifit es ,,per artes et scientias, in: Neues Organon, lat.-dt., hrsg. von W. Krohn, Teil-



254

Gloy/Neue Verzauberung der Natur?

Ausrichtung die rapide Ausbreitung des
neuzeitlichen mechanistischen Weltbildes
nicht méglich gewesen wire.’

Viele Wissenschaftler und Techniker
- so auch Friedrich Dessauer in seinem
Buch Philosophie der Technik von 1927 -
haben das Urhumanum in der geistigen
und realen Befreiung des Menschen aus
den Zwiéngen der Natur sowie in der tech-
nischen Bewiltigung derselben gesehen,
nicht nur im industriellen und postin-
dustriellen Zeitalter, sondern bereits im
praindustriellen, ja in allen Zeitaltern und
Formen der Naturbeherrschung durch den
Menschen. Fasziniert von den Errungen-
schaften und dem Fortschritt der Technik,
haben sie nur das Positive, nicht auch das
Negative konstatiert. Heute, da Bewun-
derung und Fortschrittsoptimismus den
verheerenden Folgen und der zerstore-
rischen Potenz des mechanistischen Wis-
senschafts- und Technikkonzepts gewi-
chen sind, ist nicht nur der Segen, sondern
auch der Fluch dieser Einstellung sichtbar
geworden.

Vor diesem Hintergrund sind andere
Zugédnge zur Natur zu erwagen.

3. Der phdnomenologische
Zugang zur Natur

So wie die Natur dem Menschen im
alltaglichen,
ben entgegentritt, begegnet sie als Leben-

vorwissenschaftlichen Le-

diges ihm als einem anderen Lebendigen,

3

spricht ihn an in seiner Gesamtleiblichkeit
als physisch-psychisch-geistiges Wesen,
interagiert mit ihm, nicht nur mechanisch
tiber Druck und Stof3, sondern affektiv
durch das Ansprechen der Sinne, durch
Erregung der Emotionen, durch Einfluss-
nahme auf die Stimmungen. Die Vorstel-
lung der Natur als Lebendiges ist uralt und
durchzieht die gesamte Philosophie- und
Geistesgeschichte, angefangen von Platons
Bestimmung des Kosmos als {@ov*, tiber
Schellings Bestimmung als ,ewig leben-
des Allthier bis hin zu Manfred Eigens
Charakteristik der molekularen, pribio-
tischen Ebene durch selbstorganisierende
Systeme.® Dieser lebendigen Alleinheit
entspricht auf Seiten des Menschen eine
gesamtheitliche Ausrichtung noch vor al-
ler Differenzierung in Theorie und Praxis,
in kognitiv-intellektuelle und emotional-
sinnliche Krifte.

Wie die wissenschaftlich-rationale Be-
trachtensweise der Natur nur einen Teil der
umfassenden, gesamtleiblichen Erlebens-
weise ausmacht, in die sie eingebettet ist,
so bildet auch das ihr entsprechende Ob-
jekt nur einen Ausschnitt von mdéglichen
Sichtweisen. Dasjenige an der Natur, was
die Wissenschaften nicht interessiert, was
ihrer Abblendungs- und Abstraktionsme-
thode verfillt, ist aber gerade dasjenige, was
das Interesse der auflerwissenschaftlichen
Begegnungs- und Zugangsweisen auf sich
zieht, wie sie im Alltag, im naturnahen
Leben von Naturvolkern, im magisch-
mythischen Weltverhalten begegnen, aber

C. E von Weizsdicker, Die Tragweite der Wissenschaft, Bd. 1: Schopfung und Weltentstehung.

Die Geschichte zweier Begriffe, Stuttgart 1964, 196.

4 Platon, Timaios 30 b ff.

E W. J. Schelling, System der gesamten Philosophie und der Naturphilosophie insbesondere, in:

Sdammtliche Werke, hrsg. von K. E A. Schelling, 1. Abt., 10 Bde., Stuttgart—-Augsburg 1856-1861,

Bd. 6, 491.

berg-New York, 1979.

M. Eigen/P. Schuster, The Hypercycle. Principle of Natural Self-Organization, Berlin-Heidel-



Gloy/Neue Verzauberung der Natur?

255

auch in Kunst und Mythos, wo sie stilisiert
auftreten. Die phdnomenologische Rich-
tung der Philosophie hat uns gerade wie-
der die Augen gedftnet fiir Eigenschaften
der Natur, die man nur deswegen nicht
erkennt, weil sie allzu offensichtlich zutage
liegen, wie das Atmosphirische, das Phy-
siognomische, das Gestische, die nonver-
bale Kommunikation.”

Ein Moment an der Natur, das die
rationalen Wissenschaften wegen seiner
Nichtformalisierbarkeit und Nichtquanti-
tizierbarkeit ignorieren, ist das Atmospha-
rische. Es ist der Dunstkreis, mit dem die
Gegenstande umgeben sind, die Ausstrah-
lung, die von ihnen ausgeht, der Gesamt-
eindruck, den sie auf Menschen machen.
Bei dieser Wirkung handelt es sich um ein
affektives Betroffensein des Menschen, der
mit allen seinen Sinnen angesprochen ist
und diesen Eindruck im lebendigen Mit-
einandersein, im Mitschwingen, in sympa-
thetischer Teilnahme erlebt.

Niemand wird bestreiten wollen, dass
eine Gebirgslandschaft bei erwachendem
Morgen, wenn der Tau noch auf Blattern
und Bliiten liegt, die letzten Nebelschwa-
den vom Tal heraufziehen, die ersten Son-
nenstrahlen den Dunstschleier durchbre-
chen, die Vogelstimmen erwachen, anders
erlebt wird als in einer Abendstimmung,
wenn der Tag zur Neige geht, der Lirm
sich legt, Ruhe eintritt, wie Goethe dies in
dem kurzen Vers festgehalten hat:

,Uber allen Gipfeln ist Ruh,
In allen Wipfeln spiirest du

kaum einen Hauch;

Die Véglein schweigen im Walde.
Warte nur, balde

Ruhest du auch.“®

Die Gartenarchitektur des 18. Jahrhun-
derts hat bei der Gestaltung von Parks und
Girten, bei der Arrangierung von Baum-
gruppen, der Anlage von Teichen, ja bei
der Auswahl von Landschaften iiberhaupt
sanfte, melancholische, gravititische Sze-
nerien unterschieden und so das Poetische
an der Natur akzentuiert.” Landschaften
wurden oft als Spiegel der Seele betrachtet
wie in Willy Helpachs Geopsyche.'

Réume und Umgebungen, desgleichen
Tages- und Jahreszeiten tragen zum Atmo-
sphérischen bei. Frithling, Sommer, Herbst
und Winter stehen stellvertretend fiir er-
wachende Lebenskraft, fiir Kindheit, Ju-
gend, Erwachsenen- und Greisenalter. Im
obigen Gedicht symbolisiert der schwin-
dende Tag das sich neigende Leben und
den nahenden Tod.

Zum Gesamtphédnomen der Natur ge-
hértauch die Physiognomie. Bei dieser han-
delt es sich ebenfalls um eine Ganzheits-
eigenschaft, die Gestalt, die das duflere
Aussehen des Ganzen wiedergibt und mit
inneren Eigenschaften, Charakteren, Tem-
peramenten verbunden ist.

Der Ausdruck ,Physiognomie‘ ent-
stammt urspriinglich der Menschenkun-
de. Kretschmers Lehre von den bei allen
Rassen begegnenden Korperformen un-
terscheidet Pykniker von gedrungenem,
rundlichem Wuchs, Athletiker von der-

7 Vgl hierzu: G. Bohme, Asthetische Erkenntnis der Natur, in: K. Gloy (Hg.), Natur- und Technik-
begriffe. Historische und systematische Aspekte: von der Antike bis zur 6kologischen Krise, von
der Physik bis zur Asthetik, Bonn 1996, 118-145.

8 ] W. von Goethe, Werke, Hamburger Ausgabe, Bd. 1: Gedichte und Epen, Hamburg 1948, *1960,

142.

K Vgl. Chr. C. L. Hirschfeld, Theorie der Gartenkunst, 5 Bde., Leipzig 1779-1785.

10" Vgl. W. Helpach, Geopsyche, Stuttgart 1977.



256

Gloy/Neue Verzauberung der Natur?

bem, festem Knochen- und Muskelrelief
sowie Leptosome von schlanker, feinglied-
riger Gestalt und ordnet ihnen bestimmte
geistige Fahigkeiten und Gemiitszustinde
zu, den ersteren Weltoffenheit und leichte
Ansprechbarkeit, den zweiten schwerfil-
ligen Verlauf aller psychischen Vorginge,
den dritten Wirklichkeitsfremdheit und
Gefiihlsgehemmtheit.

Physiognomische Beobachtungen fin-
den sich sowohl im Tier- wie Pflanzen-
reich, bringen wir doch wie selbstverstand-
lich Fleifl mit emsigen Bienen, Sanftmut
mit zahmen Lammern, Hab- und Raffgier
mit hungrigen Wolfen in Verbindung. Eine
vom Sturm zerzauste Eiche wie die auf
dem berithmten Gemalde von Caspar Da-
vid Friedrich ,,Der einsame Baum® gilt uns
als Symbol der Standhaftigkeit, des durch
alle Stiirme und alles Ungemach durchge-
haltenen Lebens.

Selbst die anorganische Natur gibt ihre
Physiognomie dem erlebenden Menschen
zu erkennen. Landschaftsformationen, ins-
besondere Gebirgssilhouetten, zeigen oft
die Ziige eines schlafenden Riesen, dessen
Kraft zwar im Moment gebannt ist, sich
aber jederzeit wieder in Naturgewalten
entladen kann.

Bei dieser Landschafts-, Pflanzen- und
Tierphysiognomie handelt es sich nicht um
eine blofle Metaphorik, bei der mensch-
liche Eigenschaften extrapoliert und in
Anderes hineinprojiziert werden, also um
eine Art Anthropomorphismus, sondern
um eine Einheit von Natur und Mensch,
die von letzterem in unmittelbarer, leibhaf-
tiger Prisenz erfahren wird, etwa in dem
Sinne, dass er am Anderen erfihrt, was
Kraft, Mut, Stirke und Sanftheit bedeuten.

In unmittelbarem Zusammenhang mit
der Physiognomie steht das Gestische der
Natur. Ein in den Himmel ragender Ast

11

wird von uns als Siegesgeste gedeutet, nie-
derhiingende Aste und Blitter als Trauer
- wir sprechen von ,Trauerweide’, ,Trauer-
buche® -, Knospen und Bliiten gelten uns
als erwachendes Leben, pralles, vollreifes
Obst als Lebensfiille, abgestorbene Baume
und Wurzeln als Tod usw.

Im Unterschied zur Physiognomie, die
zumeist statischer Art ist, handelt es sich
bei der Gestik um Bewegungsanmutungen.
Ludwig Klages' hat die Naturformen und
-bewegungen als Spur eines allgemeinen
Lebensprozesses gedeutet. Wie er als Gra-
phologe in der Handschrift die Lebensspur
eines Menschen zu lesen gewohnt war, so
interpretiert er die gewachsenen Natur-
formen und -vollziige als Ausdruck einer
Lebensbewegung, an der wir alle teilha-
ben. Wir verstehen das Bedriickende, das
Niedergeschlagene, das freudig Erregte,
das Dringende, das Reifende, Sterbende
an der Natur, weil wir es aus dem mensch-
lichen Bereich kennen und folglich im
Anderen identifizieren konnen. Freilich
liegt auch hier keine blofle Ubertragung
aus dem menschlichen Bereich auf einen
anderen vor, vielmehr handelt es sich um
eine urspriingliche Einheit von Natur und
Mensch, aufgrund deren er an den Vorgén-
gen und Rhythmen der Natur teilhat.

Wenn sich die Wissenschaftssprache
um exakte, préazise Artikulation bemtiht, die
ihren Niederschlag in einem artifiziellen,
formalistischen, meist mathematischen
Zeichen- oder Symbolsystem findet, so ist
die Kommunikation zwischen Mensch und
Natur hierauf keineswegs eingeschréankt.
Sie vollzieht sich im unmittelbaren Mitein-
andersein. Die nonverbale Kommunikati-
on kann auf verschiedene Weise erfolgen:
mittels stimmlicher Verlautbarung {iber
Lock- und Warnrufe, gebietsmarkierende
Gesédnge, gruppenstabilisierendes Palaver,

Vgl. L. Klages, Grundlegung der Wissenschaft vom Ausdruck, Bonn ?1970.



Gloy/Neue Verzauberung der Natur?

257

aber auch mittels Duftmarken, visueller
Signale wie beispielsweise der drohenden
Eulenaugen auf den ausgebreiteten Fliigeln
von Nachtfaltern oder mittels der Kérper-
sprache: Drohgebérden, Beschwichtigung
u.d. Die Zeichen der Natur und die Organe
ihrer Rezeption und Verarbeitung sind
vielfaltig. Jakob Bohme und Paracelsus
sprachen von einem Signaturensystem der
Natur, analog den Symptomen im heutigen
Verstindnis, die der Arzt verstehen muss,
um heilen zu konnen.

Angesichts der Ununterschiedenheit
von Theorie und Praxis in der alltaglichen,
vorwissenschaftlichen Umgangsweise mit
der Natur ldsst sich das Verhéltnis des Men-
schen zur Natur als ein sympathetisches,
aktiv wie passiv mitgehendes bestimmen.
Im Vergleich mit der mathematisch-wis-
senschaftlichen Naturauffassung, die sich
wie ein Abstraktionsprodukt ausnimmt,
da sie das Gesamtphdnomen der Natur auf
bestimmte Aspekte einschrinkt, zeigt sich
hier die Natur in ihrer Gesamtheit und Fiil-
le. Ausschlaggebend ist nicht das Begreifen
der Natur, sondern die gesamtleibliche,
psychische-geistige Erfassensweise. Natur-
erfahrung ist nicht langer an das abstrakte
Denken gebunden, wie es fiir die Natur-
wissenschaft charakteristisch ist, sondern
tritt als Naturerleben, Naturempfinden,
Naturgefiihl auf, die nicht selten auch hy-
postasiert werden zu Naturschwirmerei
und Naturmystik und ihren Niederschlag
dann in der Naturpoesie finden. Appel-
liert wird nicht mehr an den sezierenden
analytischen Verstand, sondern an eine
gesamtheitliche Erfahrensweise, wie sie in
der Sinnlichkeit, Intuition, Phantasie, Ima-
gination oder tiefer in der Empfindung, im
Gefiihl und in der Stimmung vorliegt.

Obgleich man dieser vorwissenschaft-
lichen, alltdglichen und phdnomenolo-
gischen Umgangsweise mit der Natur nicht

unbedingt einen Romantizismus vorwerfen
muss, war es in der Tat die geistesgeschicht-
liche Epoche der Romantik, die dieser
Geisteshaltung zum Durchbruch verhalf
und sie auch heute wieder aufleben lésst.
Sie sieht dieselbe in schirfster Opposition
zur Verstandeskultur und zum Verstan-
desmenschen. Seiner kiihlen, distanzie-
renden Art, seinem scharfen, sezierenden
Verstand stellt sie die Warme des Herzens
und Mitgefiihls entgegen. Man wird nicht
Unrecht tun, die gesamte européische Phi-
losophie- und Geistesgeschichte seit den
Anfingen als logos-zentriert und rationa-
listisch einzustufen mit einseitiger Beto-
nung der intellektuellen Fahigkeiten wie
der konstruktiven, operativen Handlungen
des Verstandes: Begreifen, Urteilen und
Schlieflen. Dieser Haltung stellt die Ro-
mantik eine antimathematische, antinatur-
wissenschaftliche, antirationale Haltung
entgegen, die durch Sympathie und Liebe
gekennzeichnet ist. Primér an zwischen-
menschlichen Verhéltnissen orientiert,
wird diese Kategorie universalisiert und
auf die gesamte Natur {ibertragen, nicht
nur auf das Verhaltnis Mensch - Natur,
sondern auch auf das der Naturwesen und
-gegenstinde untereinander.

Die Natur steht dem Menschen nicht
mehr als das Andere, Fremde, Verschlos-
sene gegeniiber, sondern als das Andere
seiner selbst. Natur und Mensch haben
dieselbe Grundlage. Die fatale Subjekt-
Objekt-Spaltung, die das logozentrische
Denken der Tradition mit sich brachte, ist
damit iiberwunden, die Natur ist nicht lan-
ger mehr ein verfiigbares Objekt, sondern
ein vertrautes, partnerschaftliches Du, so
wie es Novalis in seinem fragmentarisch
gebliebenen Naturroman Die Lehrlinge zu
Sais ausdriickt:

»Wird nicht das Selbst ein eigentiim-
liches Du? Und was bin ich anderes als der



258

Gloy/Neue Verzauberung der Natur?

Strom, wenn ich wehmiitig in seine Wellen
hineinschaue und die Gedanken in seinem
Gleiten verliere?“!?

4. Der systemische Naturzugang

Eine andere ganzheitliche Zugangs-
weise zur Natur ist die systemische, welche
die Natur als System unterstellt. Wie die
exakte mathematische Naturwissenschaft,
so nimmt auch sie ihren Ausgang vom Ver-
standesdenken und seiner Begrifflichkeit,
im Unterschied und in Opposition zu ihr
aber bemiiht sie sich um die Herstellung
eines begrifflichen Gesamtzusammen-
hangs der Natur, in den alle Phanomene
integriert sind und in dem die vorldufigen
Trennungen von Natur und Geist, Subjekt
und Objekt, Reellem und Ideellem, Be-
sonderem und Allgemeinem aufgehoben
sind. Der exakten Naturwissenschaft stellt
sich diese Zugangsweise als spekulative
Naturphilosophie gegeniiber, die eine ho-
here und umfassendere Naturerkenntnis
ausmacht, wie Schelling dies in den Ideen
zu einer Philosophie der Natur ausgedriickt
hat:

»Mit der Naturphilosophie beginnt
nach der blinden und ideenlosen Art der
Naturforschung, die seit dem Verderb der
Philosophie durch Baco, der Physik durch
Boyle und Newton allgemein sich festge-
setzt hat, eine hohere Erkenntnif$ der Na-
tur; es bildet sich ein neues Organ der An-
schauung und des Begreifens der Natur.“!?

Als Motive fiir diese Zugangsweise
konnen zwei genannt werden: ein wahr-
nehmungstheoretisches und ein biolo-
gisches. Ging die Erkenntnistheorie lange

Zeit, etwa im englischen Sensualismus
und noch bei Kant, davon aus, dass uns
eine Vielzahl isolierter Daten gegeben sei,
die durch die synthetische Handlung des
Verstandes zum Gegenstand der Vorstel-
lung synthetisiert werden miisste, so hat
die Gestalttheorie und -psychologie Ende
des vorletzten Jahrhunderts, Anfang des
letzten zu der Einsicht gefiihrt, dass die
einfachste, irreduzible Wahrnehmung die
einer Figur auf einem Grund ist. Die fi-
gurale Wahrnehmung ist eine Ganzheits-
wahrnehmung, bei der die Insistenz auf
der Ganzheit gegeniiber den Teilen liegt.
Ausgegangen wird vom Ganzen, aus ihm
werden die Teile gewonnen, die sich folg-
lich vom Ganzen her verstehen. Diese
Position ist als Gegenkonzept zum atomi-
stisch-mechanistischen Denken gedacht,
das umgekehrt von den Teilen ausgeht und
zum Ganzen fortschreitet und dabei die
Konstanz und Invarianz der Teile unter-
stellt, gleich in welchen Relationen diese
auftreten. Im Gegenzug behauptet das An-
timodell die Abhidngigkeit der Teile vom
Ganzen und die Instabilitdt derselben, was
ihren Sinn und ihre Funktion betriftt.

Die Gestaltpsychologen - von Eh-
renfels, Husserl, Meinong, Gurwitsch u.a.
- haben das an einer Reihe von Beispielen
demonstriert. Z.B. kann ein Buchstabe wie
¢ sowohl als kleines griechisches ¢ wie als
grofles lateinisches S gelesen werden, je
nachdem, ob die Schleife den Hauptakzent
tragt und der Bogen lediglich ein Appen-
dix ist wie im ¢ oder ob der Bogen das tra-
gende Element bildet und die Schleife nur
eine Zutat darstellt wie im S. Das Beispiel
dokumentiert, dass die Teile keine isolier-
ten, selbstindigen Bestandteile mit gleich-

12 Novalis, Werke, hrsg. und kommentiert von G. Schulz, Miinchen 1969, 9. Aufl. 1987 auf der
Grundlage der 2., neu bearbeiteten Aufl. 1981, 118.
B EwWjJ Schelling, Sammtliche Werke, hrsg. v. K. E A. Schelling, 1 Abt., 10 Bde, Stuttgart-Augs-

burg 1856-1861, Bd. 2, 70.



Gloy/Neue Verzauberung der Natur?

259

bleibenden Eigenschaften sind, die sich
beliebig trennen und verbinden lassen,
sondern dass sie von Sinn und Bedeutung
des Ganzen abhingen. Diese Erkenntnis
kann auch so ausgedriickt werden, dass
das Ganze mehr ist als die Summe der Teile
und Prioritét hat.

Die Erkenntnis der Ubersummati-
on oder Mehr-als-Summenbhaftigkeit hat
in der Gegenwart eine Stiitze gefunden
in der Biologie. Die Neubelebung holisti-
schen Denkens erfolgte Ende des 19. Jahr-
hunderts, Anfang des 20. Jahrhunderts
aufgrund eines Streites zweier Biologen,
Richard Roux und Hans Driesch. Letzte-
rer ging aus ihm siegreich hervor, indem
er fiir die Organisation und Entwicklung
von Organismen ein teleologisch-ganz-
heitlich wirkendes Bauprinzip annahm,
das von Beginn an in allen Teilen wirksam
ist und deren Organisation und Entwick-
lung leitet. Die Grundidee, die inzwischen
von vielen Forschern {ibernommen wur-
de und heute generell akzeptiert wird, ist
die Prasenz des Ganzen in den Teilen, der
Einheit in der Vielheit sowie die Uber-
zeugung, dass sich Lebensvorginge nicht
monokausal erklaren lassen, sondern einer
eigenen, ibergreifenden Gesetzmifligkeit,
der Ganzheitskausalitat, bediirfen.

Will man diese Vorgange intellektuell
verstehen und strukturieren, so bietet sich
als Methode die Dialektik an, und es ist kein
Zufall, dass einer der Gegenwartsbiologen,
Humberto R. Maturana, seinen Begriff der
Autopoiesis - freilich aufgrund eines Miss-
verstindnisses des schellingschen Begriffes
der Selbstkonstruktion - auf dessen Dia-
lektik griindet, die damit eine Aufwertung
und Aktualisierung erfihrt. Die Dialektik
ist eine Methode, die mit dem Dreischritt
von Thesis, Antithesis und Synthesis ope-
riert, wobei letztere wiederum als Thesis
eines neuen Dreischrittes fungieren kann.

Das Ganze wird im Ausgang von einem Teil
angegangen, indem der kontradiktorische
Teil opponiert wird, um durch Zusammen-
nahme beider ein neues Ganzes zu bilden.
Wiewohl dies ein synthetisch fortschreiten-
der, von den Teilen zum Ganzen gehender
Prozess ist, handelt es sich andererseits, da
das latente, virtuelle Ganze von Anfang an
leitend ist, um einen analytischen Explika-
tionsprozess, der das Ganze in seine Teile
auseinanderlegt. Die dialektische Methode
stellt die Zusammennahme beider hete-
rogener Vorgehensweisen, der Synthesis
und der Analysis, dar. Die hier verwende-
te Gedankenform ist seit der Antike als &v
Slapépov €v éavt®d bekannt. Gemeint ist,
dass sich das Eine-Ganze der Natur in sich
selbst spaltet, um tiber die Spaltung wieder
mit sich zusammenzugehen zur nunmehr
gefiillten Einheit.

Problematisch bleibt allerdings, ob die
dialektische
Gesamtzusammenhanges der Natur die
Totalitdt der Natur wirklich zu erfassen

Begriffskonstruktion eines

vermag und das Andere des Begriffes — das
Alogische, Kontingente, Empirische - als
das Widerstrebende miteinbezieht oder
dasselbe draufien ldsst und sich dann doch
wieder nur als ein logischer, begriffstheo-
retischer Uberbau erweist.

5. Das 6kologische Naturkonzept

In Mode gekommen ist heute eine Na-
turvorstellung, die wir mittels einer Meta-
pher als Okologie bezeichnen. Okologie*
leitet sich von dem griechischen oikog =
,Haus, Haushalt, Hauswirtschaft® ab und
unterstellt, dass der Kosmos ein gemein-
sames Haus fiir die verschiedensten Le-
bewesen: Menschen, Tiere, Pflanzen, aber
auch fiir das Anorganische ist, in dem diese
koexistieren und sich in einem zumindest
relativen Gleichgewicht, in einer gewissen



260

Gloy/Neue Verzauberung der Natur?

Harmonie befinden. Die Um- und Mitwelt,
zundchst die ndhere, dann die fernere, wird
als ein umgebendes Gehéduse mit Nischen
angesehen, die schrittweise auf dem Wege
der Evolution von den einzelnen Organis-
men erobert und als ihr Lebensraum in-
stalliert wurden. Jede Nische ist integriert
in groflere Kontexte und diese ihrerseits
in noch groflere, so dass sich eine Vernet-
zung aller Nischen ergibt, derzufolge alle
Lebensraume und alles Lebendige in ihnen
Glieder eines umfassenden Ganzen sind.
Okologie ist die Bezeichnung fiir ein har-
monisches, wohlgeordnetes Miteinander
von Organischem und Anorganischem.
Eingriffe in dieses Ganze, die mit der Be-
méchtigung oder Zerstérung der einen Sei-
te zugunsten der anderen verbunden sind,
werden als 6kologische Krisen bezeichnet.

Da die Vorstellung von der Natur als
einem gemeinsamen Haus eine Metapher
ist, die von einem uns bekannten, ver-
trauten Bereich auf einen anderen tibertra-
gen wird, ist sie auch mit Problemen kon-
frontiert, die aus der begriffstheoretischen
Interpretation und ihrer Ubertragung auf
die Natur resultieren. Zwei solcher Pro-
bleme ethischer Art mochte ich anspre-
chen.

1. Wihrend es sich bei der christli-
chen oder humanistischen Ethik oder bei
den Menschenrechten um anthropozent-
risch orientierte Ethiken handelt, die vom
Menschen als Mittelpunkt ausgehen und
von ihm aus das Relevante bzw. Irrelevante
festlegen, fiihren 6kologische Ethiken inso-
fern in ein Dilemma, als sie gleicherweise
dem Organischen wie dem Anorganischen
einen Selbstwert zusprechen mit der Kon-
sequenz einer Heiligkeit der gesamten
Natur. Die holistische Ethik misst jedem
Seienden einen Wert zu, aufgrund des-
sen es vor keinem anderen ausgezeichnet
ist. Wiirde die Logik der Anthropozent-

rik das Menschsein hoher bewerten als
das Sein anderer Lebewesen, etwa als das
einer Krabbe, und daraus das Recht zur
Benutzung und zum Gebrauch, zum Ver-
zehr und zur Totung ableiten, so wiirde die
Logik der holistisch-dkologischen Ethik
das Krabbe-Sein ebenso hoch einschitzen
wie das anderer Dinge einschliefSlich des
Menschen. Jedem Seienden kédme gleicher
Wert zu. Eine holistische Ethik hitte zwar
den Vorteil, die Einseitigkeit und Relativi-
tit jeder zentrierten Ethik riickgingig zu
machen, aber sie brichte die Ethik um ihr
Eigenstes, namlich um die Absolutheit der
Normativitdt und die schlechthinnige Ver-
bindlichkeit.

Letztlich miisste doch wieder dif-
ferenziert und spezifiziert werden nach
anthropozentrischer oder nicht anthro-
pozentrischer Sicht und innerhalb dieser
nach pathozentrischer oder biozentrischer,
je nach dem, ob man dem Menschen oder
den leidensfidhigen Lebewesen oder allem
Organischen einen Eigenwert konzediert.
Obwohl unsere gegenwirtigen Tier- und
Pflanzenschutzgesetze hierauf basieren,
gerdt man in nicht geringe Schwierigkeiten,
wenn man versucht, die Grenzen zwischen
patho- und biozentrischer Ethik zu ziehen.
Sind nur die hoheren Lebewesen, die Wir-
beltiere, schmerzempfindlich und damit
schiitzenswert oder auch die niederen,
wirbellosen? Wo soll die Grenze zwischen
Tieren und Pflanzen gezogen werden, und
sind nicht letztlich auch die Elemente Erde,
Wasser, Luft und Feuer genauso schiitzens-
wert? Im Angelsdchsischen wird gegenwir-
tig eine Ethik diskutiert, die sogar von der
Leidensfihigkeit der Steine ausgeht, wenn
diese behauen werden.

2. Eine okologische Ethik, gleich in
welcher Form sie auftritt, geht allzu sehr
von einem statischen Ganzen und von der
Erhaltung des status quo aus. In diesem



Gloy/Neue Verzauberung der Natur?

261

statischen Holismus werden Bewegung
und Verdnderung zwar nicht schlichtweg
geleugnet, sie sind aber von der Art, dass
auf sie das Motto passt: ,,Nichts Neues un-
ter der Sonne®. Entwicklung, Veranderung,
Prozessualitit des Systems selbst sind die-
sem Ganzen fremd. Von einer Konstanz
und Stabilitat der Natur kann aber nicht
die Rede sein. Eine solche trifft allenfalls
auf kurze Perioden zu. Die Paldontologie
kennt in der Erdgeschichte mindestens
fiinf Phasen mit je spezifischen Tier- und
Pflanzenarten und dazwischenliegenden
Einschnitten massenhaften Sterbens biolo-
gischer Arten und Gattungen. Man hat er-
rechnet, dass mehr als 99 % aller Tier- und
Pflanzenarten, die je auf der Erde existiert
haben, heute ausgestorben sind, und zwar
nicht durch menschliche Eingriffe, sondern
durch klimatische Verdnderungen, durch
das wiederholte Auftreten von Eiszeiten,
durch geologische Eruptionen wie Vulkan-
ausbriiche mit ihrem immensen Kohlendi-
oxyd-Ausstof}, durch Uberschwemmungen
und andere Katastrophen.

Ein statischer Holismus ist daher ab-
zuldsen durch einen dynamischen, der die
Prozessualitit des Naturganzen in Rech-
nung stellt, sei es in Form von Entwicklung,
welche auf ein bestimmtes Telos zusteuert
und in diesem ihr Ende und ihre Vollen-
dung findet, sei es in Form von Evolution,
welche kein bestimmtes, fixiertes Ziel hat,
allerdings die Vorgénge in eine bestimmte
Richtung, sei es der Hoherentwicklung und
der zunehmenden Komplexitit, aber auch
des Gegenteils, kanalisieren kann, oder sei
es in Form ungerichteter Vorgiange, welche
gemifll dem feyerabendschen Motto ,any-
thing goes’ offen lassen, ob der Prozess ein
Fortschritt oder Riickschritt oder eine Sta-
gnation ist.

Die Einsicht eines dynamischen Ho-
lismus, die sich in der Gegenwart durch-
gesetzt hat, kann nicht ohne Riickwirkung
auf die Einstellung des Menschen zur Natur
bleiben, sowohl auf seine theoretisch-epi-
stemische wie auf seine praktisch-ethische.
Begriindungen, welche, wie in der Ver-
gangenheit, auf ein statisches Naturganzes
zielten, sind nicht mehr durchfiihrbar. Das
gilt sowohl fiir die theologische Legitima-
tion, die auf eine gottgewollte Schopfung
rekurriert, wie fiir die metaphysische, die
sich auf eine an sich seiende Naturteleolo-
gie stiitzt, wie fiir die rein naturalistische,
die mit dem Prinzip ,propria non sunt red-
dere’ operiert. Solange es um die Erhaltung
des status quo der Natur ging, konnte man
auf eine gottgewollte Ordnung hinwei-
sen, die der Mensch nicht zu storen, die
er vielmehr ehrfurchtsvoll zu akzeptieren
hatte und die ihn zur Unantastbarkeit der
Natur und der Naturordnung verpflichte-
te. Wo auf eine solche theologische Legiti-
mation verzichtet wurde, blieb zumindest
die metaphysische iibrig, wie sie von Hans
Jonas in seinem Buch Das Prinzip Verant-
wortung'* entworfen wird. Eine rational,
nicht mehr theologisch argumentieren-
de Metaphysik wie die seine stiitzt sich
auf eine vorgegebene Seinsordnung, die
gleichzeitig eine Werteordnung darstellt.
Zur Begriindung seiner These beruft sich
Jonas auf subjektive Zwecksetzungen, de-
ren Vorhandensein Indiz fiir das Vorhan-
densein objektiver Zwecke in der Natur ist.
Geht man von der Pramisse aus, 1. dass die
Subjektivitdt ein Evolutionsprodukt ist und
2. dass es in der Evolution keine Spriinge,
sondern nur graduelle Entwicklungsstufen
gibt, dann folgt zwingend, dass die subjek-
tive Zwecksetzung ihre Wurzeln in der ob-
jektiven Natur hat und folglich die gesamte

" Vgl. H. Jonas, Das Prinzip Verantwortung, Frankfurt a.M. 1979.



262

Gloy/Neue Verzauberung der Natur?

Natur Zwecken untersteht. - Wird weder
auf eine theologische noch auf eine meta-
physische Begriindung rekurriert, dann
bleibt als Drittes die Berufung auf das Na-
turrecht, dessen Grundsatz lautet: Was na-
tirlich ist, ist auch rechtens.” Die Ordnung
der Natur, wie sie in Gliederungen und
Klassifikationen vorliegt, ist hier von Natur
aus gegeben und so auch zu erhalten.

Diese fundamentalistischen Ethiken
theologischer, metaphysischer oder natu-
ralistischer Art tibersehen allerdings, dass
sie sich auf die Natur im status quo bezie-
hen, die im Kontext der Naturgeschichte
nur ein Durchgangsstadium bildet. Bei
kritischer Betrachtung erweisen sich die-
se Ethiken als realititsfern und einseitig;
ersteres insofern, als sie die faktische Na-
turgeschichte und ihre Formenwandlung
nicht wahrnehmen, und letzteres insofern,
als sie durch die Konzeption dynamischer
Systeme konkurrenziert werden.

Eine 6kologische Ethik, die dem Pha-
nomen der Naturgeschichte mit ihren
Wandlungen und Verdnderungen ent-
sprechen will, muss anders begriindet
und strukturiert werden. Ihr Ziel kann
nicht die Rechtfertigung einer bestimm-
ten Naturordnung mit bestimmten Arten

Weiterfiihrende Literatur:

K. Gloy (Hg.), Natur- und Technikbegriffe.
Historische und systematische Aspekte:
von der Antike bis zur 6kologischen Krise,
von der Physik bis zur Asthetik, Bonn 1996
- Sammelband mit Referaten renommier-
ter Wissenschaftler, z.B. Bohme (Darm-
stadt), Klein (Wien), Graeser (Bern).

E Capra, Das Tao der Physik, Miinchen
1977.

Ders., Wendezeit, Bern 1983.

und Gattungen sein, vielmehr muss sie
dem Wandel der Ordnungen Rechnung
tragen. Das kann nur in Form einer for-
malen, nicht materialen Zwecksetzung
geschehen, in welcher Offenheit besteht
und wechselnde Festsetzungen zugelassen
werden. Ist ein Ziel erreicht, so stellt sich
die Frage nach einem neuen und danach
wieder nach einem neuen usf., so dass
sich eine Sequenz von Zielvorgaben und
Zielverwirklichungen ergibt. Der Prozess
ist ohne definitives Ziel genau wie die na-
tiirliche Mutation, die auch nicht stracks
auf ein Ziel zusteuert, sondern eher einem
Ausprobieren und Basteln als einem plan-
vollen Konstruieren gleicht. Der Mensch
imitiert hier mit seinen wechselnden Ziel-
vorgaben die Natur. Eine Ethik, die diesem
Sachverhalt am ehesten Rechnung trii-
ge, wire eine konsensuelle nach Art der
Habermas'schen, eine Diskursethik?, in
der die Mitglieder einer Kommunikations-
gemeinschaft, die als ideale Dialogpartner
unterstellt werden — welche durch gleiche
Voraussetzungen wie gleiche Bildung, glei-
che Artikulations- und Urteilsfahigkeit,
gleiche Freiheit usw. ausgezeichnet sind -,
in einer idealen Sprechsituation, dem herr-
schaftsfreien Diskurs, konsensuell das Ziel
bestimmen. Habermas' Meinung ist die,
dass moralische Zwecke einschliefllich
Konfliktlgsungen nicht wie bei Kant durch
ein einziges transzendentales Subjekt, son-
dern nur kollektiv durch kommunizieren-
de und konsentierende Subjekte gefunden
werden konnen.

Freilich zeigt sich hier das Dilemma ei-
ner freiheitlich-subjektivistisch fundierten
okologischen Ethik gegeniiber einer funda-
mentalistisch-objektiven. Jede Ethik bean-
sprucht generelle Verbindlichkeit, wie sie
im kategorischen Imperativ ,Du sollst‘ oder

15 Vgl. J. Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, 2 Bde., Frankfurt a.M. 1981, 4. Aufl.

1987, NF 1988.



Gloy/Neue Verzauberung der Natur?

263

,Du musst* ausgesprochen ist. Ihre Hand-
lungsanweisungen, Vorschriften, Gebote
wie Verbote gelten nicht nur gelegentlich
und nur fiir diesen, fiir jenen aber nicht,
sondern sie beanspruchen schlechthinnige
Giiltigkeit fiir alle Menschen zu aller Zeit
in allen Situationen. Ein solcher Anspruch
lasst sich jedoch nicht durch Rekurs auf
wechselnde Konsense legitimieren. Einer
Konsensethik mangelt das, was eine Ethik
gerade auszeichnen soll, nimlich normati-
ve Verbindlichkeit. Es ist diese Unverbind-
lichkeit, die in Konflikten wie den gegen-
wartigen, z.B. bei der Frage gentechnischer
Eingriffe in die Natur oder bei der Frage
nach Verldngerung des Lebens durch die
Apparatemedizin oder nach natiirlichem
Sterben in Wiirde zum Ausdruck kommt.
Vielleicht ist es unser Schicksal, uns
nur mit dem grofitmoglichen Konsens zu-

frieden geben zu miissen, der zugleich der
kleinste gemeinsame Nenner ist.

Die Autorin: Prof. Dr. Dr. h.c., Karen Gloy,
geb. 1941, ist o. Professorin fiir Philosophie
und Geistesgeschichte an der Universi-
tit Luzern und permanente Gastdozentin
an der Universitdt Wien. Publikationen:
Das Verstindnis der Natur: Bd. 1: Die Ge-
schichte des wissenschaftlichen Denkens,
Miinchen 1995, Koln 22005; Bd. 2: Die Ge-
schichte des ganzheitlichen Denkens, Miin-
chen 1996, Koln 22005; Vernunft und das
Andere der Vernunft, Freiburg—Miinchen
2001; Wabhrheitstheorien, Tiibingen—Basel
2004; Bewusstseinstheorien. Zur Problema-
tik und Problemgeschichte des Bewusstseins
und Selbstbewusstseins, Freiburg—Miinchen
1998, 32004.



