
ThPQ 154 2006) 251265 251

Karen GIloy

eue Verzauberung der Natur?
v Seıit ean-Jacques Rousseaus Abhandlung 35 die Wissenschaften eIiwas
ZUr Läuterung der Sıtten beigetragen haben?“ (1750) hat die Diskussion
das Verhältnis des Menschen ZUr Natur nıcht mehr aufgehört. Gleichgültig,
ob INan die Natur DOSLELV der negatıv beurteilt hat,; ımmer ging INan davon
aAauUus, ass ihre Ressourcen unerschöpflich selen. Erst In den 60er Jahren des
vorigen Jahrhunderts erkannte INanM, ass der ensch und die Technik die
natürliche Umgebung erheblich schädigen. Zum ersten Mal entstand eın
Umweltbewusstsein, das nıchts mıt künstlerischer der religiöser Verarbei-
tung un hatte, sondern sich Sanz konkret mıt den Pflanzen und Tie-
ren selbst beschäftigte. Gegenwaärtig scheint 1M Zuge wissenschaftlichen
Paradigmenwechsels wieder einen ren! ZUr Remythisierung der Natur
geben Karen Gloy, Professorin fur Philosophie und Geistesgeschichte In
Luzern, analysiert die unterschiedlichen Zugänge mıt ihren jeweiligen Am-
bivalenzen. (Redaktion)

DIT3 diversen Naturzugange 1C. oder holistische Konzepte” bekannten
Natureinstellungen, die gegenwärtig och-

(Gegenwärtig rleben WITFr eine der tief- konjunktur rleben Ausgehend VO  b dem
greifendsten Infragestellungen und Krisen heute och dominanten mathematischen
uUuNnNseIes mathematisch-naturwissenschaft- möchte ich drei olcher holisti-
lichen Paradigmas. DIe zunehmenden de- scher Naturkonzepte präsentieren:
sastrosen Umweltdeformationen und -de- den phänomenologischen Zugang ZUFK

struktionen, die eine direkte olge dieser alur, wI1Ie uNnseren Alltag, den VOÖILI -

Naturwissenschaft und der auf ihr basle- wissenschaftlichen mıt den
renden Technik Sind: die Luft- und Wasser- Dingen, kennzeichnet, desgleichen
verschmutzung, das Waldsterben, die kli- das naturverbundene Leben, ıIn wel-
matischen Veränderungen, die VO  b Atom- chem der Mensch mıt Sseinem
kraftwerken drohenden efahren, die Aus- ten physisch-psychischen Leben der
beutung der natürlichen Ressourcen us  s lebendigen alur egegnet,
en Selbst- und Naturverständnis den systemischen Zugang, der ZW ar mıt

Verstandesmitteln operlert, aber nichtIn die bislang tiefste T1Se gesturz und die
Frage ach Sınn und Zweck dieser WiIlissen- die e1ule, sondern das (Janze 1mM 1C

hat, undschaft und Technik erneut aufgeworfen. In
dieser Situation wird Ausschau gehalten das ökologische Naturverständnis, das
ach anderen Naturkonzepten, die solche mıt der etapher eiInNnes auses ODE-
KONnsequenzen nicht ach sich SCZUHECNM ha- rliert, In dem die verschiedenen We-
ben Es sind dies die dem inzwischen SCIl miteinander koexistieren, Se1 CN

bereits abgegriffenen amen „ganzheit- In einem statischen Gleichgewichts-

251

Karen Gloy

Neue Verzauberung der Natur?
◆ Seit Jean-Jacques Rousseaus Abhandlung „Ob die Wissenschaft en etwas 

zur Läuterung der Sitten beigetragen haben?“ (1750) hat die Diskussion um 

das Verhältnis des Menschen zur Natur nicht mehr aufgehört. Gleichgültig, 

ob man die Natur positiv oder negativ beurteilt hat, immer ging man davon 

aus, dass ihre Ressourcen unerschöpfl ich seien. Erst in den 60er Jahren des 

vorigen Jahrhunderts erkannte man, dass der Mensch und die Technik die 

natürliche Umgebung erheblich schädigen. Zum ersten Mal entstand ein 

Umweltbewusstsein, das nichts mit künstlerischer oder religiöser Verarbei-

tung zu tun hatte, sondern sich ganz konkret mit den Pfl anzen und Tie-

ren selbst beschäft igte. Gegenwärtig scheint es im Zuge wissenschaft lichen 

Paradigmenwechsels wieder einen Trend zur Remythisierung der Natur zu  

geben. Karen Gloy, Professorin für Philosophie und Geistesgeschichte in 

Luzern, analysiert die unterschiedlichen Zugänge mit ihren jeweiligen Am-

bivalenzen. (Redaktion)

ThPQ 154 (2006) 251–263

1. Die diversen Naturzugänge

Gegenwärtig erleben wir eine der tief-

greifendsten Infragestellungen und Krisen 

unseres mathematisch-naturwissenschaft-

lichen Paradigmas. Die zunehmenden de-

saströsen Umweltdeformationen und -de-

struktionen, die eine direkte Folge dieser 

Naturwissenschaft und der auf ihr basie-

renden Technik sind: die Luft- und Wasser-

verschmutzung, das Waldsterben, die kli-

matischen Veränderungen, die von Atom-

kraftwerken drohenden Gefahren, die Aus-

beutung der natürlichen Ressourcen usw. 

haben unser Selbst- und Naturverständnis 

in die bislang tiefste Krise gestürzt und die 

Frage nach Sinn und Zweck dieser Wissen-

schaft und Technik erneut aufgeworfen. In 

dieser Situation wird Ausschau gehalten 

nach anderen Naturkonzepten, die solche 

Konsequenzen nicht nach sich gezogen ha-

ben. Es sind dies die unter dem inzwischen 

bereits abgegriffenen Namen „ganzheit-

liche oder holistische Konzepte“ bekannten 

Natureinstellungen, die gegenwärtig Hoch-

konjunktur erleben. Ausgehend von dem 

heute noch dominanten mathematischen 

Weltbild, möchte ich drei solcher holisti-

scher Naturkonzepte präsentieren:

1. den phänomenologischen Zugang zur 

Natur, wie er unseren Alltag, den vor-

wissenschaftlichen Umgang mit den 

Dingen, kennzeichnet, desgleichen 

das naturverbundene Leben, in wel-

chem der Mensch mit seinem gesam-

ten physisch-psychischen Leben der 

lebendigen Natur begegnet,

2. den systemischen Zugang, der zwar mit 

Verstandesmitteln operiert, aber nicht 

die Teile, sondern das Ganze im Blick 

hat, und

3. das ökologische Naturverständnis, das 

mit der Metapher eines Hauses ope-

riert, in dem die verschiedenen We-

sen miteinander koexistieren, sei es 

in einem statischen Gleichgewichts-



2572 Gloy/Neue Verzauberung der Natur*“

zustand oder In einem dynamischen ‚Damn 1U  b diese bunten Lichter ZU.

Vorschein kommen sollen, |New-Fliefßgleichgewicht.
ton| dem weißen Licht Sarl mancherlei Be-

Mıt den diversen ugängen ZUFK atur dingungen vorzüglich brechende
verbinden sich verschiedene ethische FEIN- Mittel, welche das Licht VO  b Se1INer Bahn
stellungen. In der sprachanalytischen (Je- en; aber diese nicht In einfacher
genwartsphilosophie wird die ese VOCI- Vorrichtung. Er gibt den brechenden MiIt-
tretien, dass ein bestimmter theoretischer teln allerle1l Formen, den Raum, ıIn dem CI
Vorstellungsrahmen, der auch sprachlich operlert, richtet auf mannigfaltige e1se
artikuliert wird, mıt einem bestimmten e1In; beschränkt das Licht Urc. kleine
Wertesystem verbunden ist, das einerseılmts Öffnungen, Urc. WInzI1ige Spaltungen, und
Änrelze für bestimmte Handlungen biletet, nachdem CS auf hunderterlei Art In die
andererseits Hemmschwellen für andere Enge gebracht, behauptet e 3 alle diese Be-
Verhaltensweisen aufbaut. Er impliziert e1- dingungen hätten keinen andern Einfluss,
Hen Kodex erlaubter und gebotener and- als die Eigenschaften, die Fertigkeiten des
lungen, gerade och geduldeter WwIe auch Lichts ICHEC machen, dass SEe1IN Nneres
verbotener und untersagter. Deskriptive aufgeschlossen und Sein Inhalt offenbart
Aussagen ber die Welt sind hiernach C]wiIird.
thisch befrachtet. Es versteht sich, dass Wle schon die Terminologie verräat, die
alur, WEnnn S1€ als manipulierbares, Cr1- mıt Begriffen des Zwangs, der Gewalt, der
gierbares Objekt WIE ach dem mathema- Ötigung operlert, monIlert Goethe hier
tischen-naturwissenschaftlichen
betrachtet wird, andere Verhaltensweisen

die widernatürliche Umgangswelse mıt der
atur. Statt In natürlicher mgebungfordert, als WwWenn S1€ als lebensspendende freiem Himmel wird das Licht 1mM bgedun-und ebenserhaltende Mutter kelten Versuchszimmer untersucht,wird, der WITFr ein partnerschaftliches als Gesamtphänomen wird CS als isolier-

Verhältnis aben, oder Wenn S1€ als ein ter Lichtstra. INCN, In freiem
(janzes betrachtet wird, dem WITr selbst Lauf belassen, wird CS eingeengt und Urc.
als integrativer Teil ehören. wIinzige Öffnungen und Spalten gezwangt.

Goethes Aversion die apparatıve Be-
Das mathematisch-wissen- andlung der alur Mikroskop,
scCha  liche Naturverständnıis ernglas u.a. richtet sich die Ver-

stellungs- und Verzerrungstendenz, die
Goethe, der als Naturphilosoph einer einer Verfälschung der Realität

der schärifsten Kritiker Newtons des Re- Das eispie. gibt Aufschluss ber die
prasentanten der Naturwissenschaft WAal, wissenschaftliche Umgangswelse mıt der
monılert ıIn Se1iINer Farbenlehre Newtons atur. Um einem für die positiven WISs-
wissenschaftlich-experimentellen Umgang senschaften, insbesondere die mathema-

tischen Naturwissenschaften relevantenmıt dem Licht. essen Spektralfarbenana-
lyse vergewaltige das Licht, lautet SEe1IN Phänomen werden, 111U55 der egen-
Vorwurfrf. stand AaUS Se1iINer natürlichen Verquickung

(,0ethes Selbstanzeige se1INEs Werkes fur Farbenlehre, 1n C‚ ottas „Morgenblatt”, Extrabeilage
Nr , Jun] 1510, 1n Vorn Goethe, Werke Hamburger Ausgabe ın Bänden, 13, Ham-
burg 1955, 508

252

1 Goethes Selbstanzeige seines Werkes Zur Farbenlehre, in: Cottas „Morgenblatt“, Extrabeilage 
Nr. 8, 6. Juni 1810, in: J. W. von Goethe, Werke. Hamburger Ausgabe in 14 Bänden, Bd. 13, Ham-
burg 1955, 51966, 528.

Gloy/Neue Verzauberung der Natur?

zustand oder in einem dynamischen 

Fließgleichgewicht.

Mit den diversen Zugängen zur Natur 

verbinden sich verschiedene ethische Ein-

stellungen. In der sprachanalytischen Ge-

genwartsphilosophie wird die These ver-

treten, dass ein bestimmter theoretischer 

Vorstellungsrahmen, der auch sprachlich 

artikuliert wird, mit einem bestimmten 

Wertesystem verbunden ist, das einerseits 

Anreize für bestimmte Handlungen bietet, 

andererseits Hemmschwellen für andere 

Verhaltensweisen aufbaut. Er impliziert ei-

nen Kodex erlaubter und gebotener Hand-

lungen, gerade noch geduldeter wie auch 

verbotener und untersagter. Deskriptive 

Aussagen über die Welt sind hiernach stets 

ethisch befrachtet. Es versteht sich, dass 

Natur, wenn sie als manipulierbares, diri-

gierbares Objekt wie nach dem mathema-

tischen-naturwissenschaftlichen Weltbild 

betrachtet wird, andere Verhaltensweisen 

fordert, als wenn sie als lebensspendende 

und lebenserhaltende ‚Mutter‘ genommen 

wird, zu der wir ein partnerschaftliches 

Verhältnis haben, oder wenn sie als ein 

Ganzes betrachtet wird, zu dem wir selbst 

als integrativer Teil gehören.

2. Das mathematisch-wissen-
schaftliche Naturverständnis

Goethe, der als Naturphilosoph einer 

der schärfsten Kritiker Newtons – des Re-

präsentanten der Naturwissenschaft – war, 

moniert in seiner Farbenlehre Newtons 

wissenschaftlich-experimentellen Umgang 

mit dem Licht. Dessen Spektralfarbenana-

lyse vergewaltige das Licht, so lautet sein 

Vorwurf.

„Damit nun diese bunten Lichter zum 

Vorschein kommen sollen, setzt er [New-

ton] dem weißen Licht gar mancherlei Be-

dingungen entgegen: vorzüglich brechende 

Mittel, welche das Licht von seiner Bahn 

ablenken; aber diese nicht in einfacher 

Vorrichtung. Er gibt den brechenden Mit-

teln allerlei Formen, den Raum, in dem er 

operiert, richtet er auf mannigfaltige Weise 

ein; er beschränkt das Licht durch kleine 

Öffnungen, durch winzige Spaltungen, und 

nachdem er es auf hunderterlei Art in die 

Enge gebracht, behauptet er, alle diese Be-

dingungen hätten keinen andern Einfluss, 

als die Eigenschaften, die Fertigkeiten des 

Lichts rege zu machen, so dass sein Inneres 

aufgeschlossen und sein Inhalt offenbart 

wird.“1

Wie schon die Terminologie verrät, die 

mit Begriffen des Zwangs, der Gewalt, der 

Nötigung operiert, moniert Goethe hier 

die widernatürliche Umgangsweise mit der 

Natur. Statt in natürlicher Umgebung unter 

freiem Himmel wird das Licht im abgedun-

kelten Versuchszimmer untersucht, statt 

als Gesamtphänomen wird es als isolier-

ter Lichtstrahl genommen, statt in freiem 

Lauf belassen, wird es eingeengt und durch 

winzige Öffnungen und Spalten gezwängt. 

Goethes Aversion gegen die apparative Be-

handlung der Natur – gegen Mikroskop, 

Fernglas u.ä. – richtet sich gegen die Ver-

stellungs- und Verzerrungstendenz, die zu 

einer Verfälschung der Realität führt.

Das Beispiel gibt Aufschluss über die 

wissenschaftliche Umgangsweise mit der 

Natur. Um zu einem für die positiven Wis-

senschaften, insbesondere die mathema-

tischen Naturwissenschaften relevanten 

Phänomen zu werden, muss der Gegen-

stand aus seiner natürlichen Verquickung 



Gloy/Neue Verzauberung der Natur*“ 253

mıt der Umwelt herausgelöst, einem DIe klassische ogi welst damıt Ahn-
artifiziellen Objekt präparlert werden, 1C.  el auf mıt der experimentellen Ab-
dem 1Ur bestimmte, vorzüglich quantita- blendungs- und Konstruktionsmethode
t1ve Aspekte interessieren Ausschluss der Naturwissenschaften, die ZU. mecha-

nistischen Naturbild ührt, nımmt docher anderen. DIe und Reichhaltig-
keit der Daselns- und Autftrittsweisen des auch diese den Gegenstand nicht In seInem
natürlichen Gegenstandes wird auf ein N-sich-Sein, sondern als Konstruktions-
InNnımum reduziert, die Lebendigkeit des produkt gemä: einem prior formulier-
jektes getotet, das Miteinandersein VO  b ten Plan, ach dem S1€ das Experiment

ausrichtet und damıt den erforschendenSubjekt und Objekt einem Gegenüber
degradiert. Gegenstand stellt‘, dass Heidegger In

Strukture ist dieses Verständnis be- seInem Technikaufsatz VO  u der atur als
herrscht VO  u der klassischen zwelwertigen ‚Geste sprechen konnte. Der Quantifika-
ogi Mıt ihrem System VO  b AÄAxlomen, 10NS- und Konstruktionsmethode der
dem Satz der Identität, dem Satz des aUS- thematischen Naturwissenschaften gemä:
zuschließenden Widerspruchs und dem T1 die atur hier als artifizielles, mehr
Satz des ausgeschlossenen Drıitten SOWI1eEe oder weniger kompliziertes Gefüge AaUuSs

dem alle Säatze durchziehenden ITun  e- Außerlich zusammengesetzien, quantıitativ
bestimmten Teilen auf, die ach dem Kau-OTIeml der Bınarıtäat, legt diese ogi fest,

Was atur ist und Se1INn soll, WwIe S1e für uns salgesetz interagleren und damıt dem (Je-
auftreten soll. füge das Ansehen einer Maschine geben

eitdem Francıs acon dieses Herr-Es versteht sich, dass eine solche ogi
bestimmte ontologische Präjudizien tri(it schafts-Knechtschafts-Verhältnis als VCI-

und AaUuSs der der Naturgegebenheiten INAaLl1C. für die moderne Naturwıissen-
eine spezifische (egenstandskonstitution schaft ist CS ZU. Paradigma
auswählt, die ihr für ihre Zwecke geeignet westlichen und inzwischen globalen
erscheint. Das bedeutet 1mM 1NDIIIC. auf Zivilisation geworden. acon begründete
asein und SOoseln,;, dass diese ogi AaUuSs die Beherrschung der atur Urc. „Tech-
dem Insgesamt der alur 1Ur einen Teil- nık und Wissenschaft“”?® religiös. Wle der
ausschnitt erfasst, eben Jenen, der ihren Mensch die mıt dem Sundentfall verloren-
Strukturen entspricht. DIe traditionelle SCHANSCHC NSCHU. wiedererlangen kann
ogi dekuvriert sich damıt als eine Ab- Uurc den Glauben, kann die e1n-
blendungs- und Abstraktionslogik, die den stige Einheit mıt (J,ott und die gottgleiche
für S1€ allein relevanten Gegenstand, das Herrschaft ber die atur wiedererlangen
exakt und Präzlis feststellbare, VO  b anderen Uurc immer tieferes Eindringen In die Na-
jekten wohlunterschiedene und urch- tur und Urc. Erwelterung Se1iINer ennt-
ganglıg bestimmte Objekt, AaUS dem Kontext N1ISsSeEe ber S1€. Nicht Unrecht hat Carl
herauslöst und VO  b em nicht hierher (Je- Friedrich VO  b Weizsäcker ıIn Sseinem Buch
hörigen abgrenzt. Der egen- Dite Iragweite der Wissenschaft die Me1l-
stand präsentiert sich als ein artifizielles NUNg vertreten, dass ohne den christlichen
Konstrukt. Hintergrund und die anthropozentrische

Bel Bacon heißt „PCI artes el scientias”, 1n Neues Urganon, lat.-dt., hrsg. VOoO  3 Krohn, eil-
band 1, Hamburg 1990, 612-615 (Aph 52)

253

2 Bei Bacon heißt es „per artes et scientias“, in: Neues Organon, lat.-dt., hrsg. von W. Krohn, Teil-
band 1, Hamburg 1990, 612–613 (Aph. 52).

Gloy/Neue Verzauberung der Natur?

mit der Umwelt herausgelöst, zu einem 

artifiziellen Objekt präpariert werden, an 

dem nur bestimmte, vorzüglich quantita-

tive Aspekte interessieren unter Ausschluss 

aller anderen. Die Fülle und Reichhaltig-

keit der Daseins- und Auftrittsweisen des 

natürlichen Gegenstandes wird auf ein 

Minimum reduziert, die Lebendigkeit des 

Objektes getötet, das Miteinandersein von 

Subjekt und Objekt zu einem Gegenüber 

degradiert.

Strukturell ist dieses Verständnis be-

herrscht von der klassischen zweiwertigen 

Logik. Mit ihrem System von Axiomen, 

dem Satz der Identität, dem Satz des aus-

zuschließenden Widerspruchs und dem 

Satz des ausgeschlossenen Dritten sowie 

dem alle Sätze durchziehenden Grundthe-

orem der Binarität, legt diese Logik fest, 

was Natur ist und sein soll, wie sie für uns 

auftreten soll.

Es versteht sich, dass eine solche Logik 

bestimmte ontologische Präjudizien trifft 

und aus der Fülle der Naturgegebenheiten 

eine spezifische Gegenstandskonstitution 

auswählt, die ihr für ihre Zwecke geeignet 

erscheint. Das bedeutet im Hinblick auf 

Dasein und Sosein, dass diese Logik aus 

dem Insgesamt der Natur nur einen Teil-

ausschnitt erfasst, eben jenen, der ihren 

Strukturen entspricht. Die traditionelle 

Logik dekuvriert sich damit als eine Ab-

blendungs- und Abstraktionslogik, die den 

für sie allein relevanten Gegenstand, das 

exakt und präzis feststellbare, von anderen 

Objekten wohlunterschiedene und durch-

gängig bestimmte Objekt, aus dem Kontext 

herauslöst und von allem nicht hierher Ge-

hörigen abgrenzt. Der so erzeugte Gegen-

stand präsentiert sich als ein artifizielles 

Konstrukt.

Die klassische Logik weist damit Ähn-

lichkeit auf mit der experimentellen Ab-

blendungs- und Konstruktionsmethode 

der Naturwissenschaften, die zum mecha-

nistischen Naturbild führt, nimmt doch 

auch diese den Gegenstand nicht in seinem 

An-sich-Sein, sondern als Konstruktions-

produkt gemäß einem a priori formulier-

ten Plan, nach dem sie das Experiment 

ausrichtet und damit den zu erforschenden 

Gegenstand ‚stellt‘, so dass Heidegger in 

seinem Technikaufsatz von der Natur als 

‚Gestell‘ sprechen konnte. Der Quantifika-

tions- und Konstruktionsmethode der ma-

thematischen Naturwissenschaften gemäß 

tritt die Natur hier als artifizielles, mehr 

oder weniger kompliziertes Gefüge aus 

äußerlich zusammengesetzten, quantitativ 

bestimmten Teilen auf, die nach dem Kau-

salgesetz interagieren und damit dem Ge-

füge das Ansehen einer Maschine geben.

Seitdem Francis Bacon dieses Herr-

schafts-Knechtschafts-Verhältnis als ver-

bindlich für die moderne Naturwissen-

schaft ansetzte, ist es zum Paradigma un-

serer westlichen und inzwischen globalen 

Zivilisation geworden. Bacon begründete 

die Beherrschung der Natur durch „Tech-

nik und Wissenschaft“2 religiös. Wie der 

Mensch die mit dem Sündenfall verloren-

gegangene Unschuld wiedererlangen kann 

durch den Glauben, so kann er die ein-

stige Einheit mit Gott und die gottgleiche 

Herrschaft über die Natur wiedererlangen 

durch immer tieferes Eindringen in die Na-

tur und durch Erweiterung seiner Kennt-

nisse über sie. Nicht zu Unrecht hat Carl 

Friedrich von Weizsäcker in seinem Buch 

Die Tragweite der Wissenschaft die Mei-

nung vertreten, dass ohne den christlichen 

Hintergrund und die anthropozentrische 



254 Gloy/Neue Verzauberung der Natur*

Ausrichtung die rapide Ausbreitung des pricht ihn In Se1iINer Gesamtleiblichkeit
neuzeitlichen mechanistischen Weltbildes als physisch-psychisch-geistiges esen,
nicht möglich SCWESCH wäre.} interaglert mıt ihm, nicht 1Ur mechanisch

Viele Wissenschatftler und Techniker ber Druck und Stofß, sondern affektiv
auch Friedrich essauer ıIn seInem Urc. das Ansprechen der Sinne, Urc.

Buch Philosophie der Technik VO  u 192 / rregung der motlonen, Uurc Einfiluss-
en das Urhumanum In der geistigen nahme auf die Stimmungen. DIe Vorstel-
und realen Befreiung des Menschen AaUS lung der alur als Lebendiges ist uralt und
den Zwängen der atur SOWI1E In der tech- durchzieht die gesamte Philosophie- und
nischen Bewältigung derselben gesehen, (eistesgeschichte, angefangen VO  b Platons
nicht 1Ur 1mM industriellen und postin- Bestimmung des KOsmos als C(Oov*, ber
dustriellen Zeitalter, sondern bereits 1mM Schellings Bestimmung als „CWIg eDen-
präindustriellen, Ja In en Zeitaltern und des 1e bis hiın Manfred E1igens
Formen der Naturbeherrschung Uurc den Charakteristi der molekularen, präblo-
Menschen. Faszınılert VO  b den rrungen- tischen Ebene Urc. selbstorganisierende
schaften und dem Fortschritt der Technik, Systeme.“ 1eser lebendigen Alleinheit
en S1e 1Ur das Posıitive, nicht auch das entspricht auf Selten des Menschen eine
Negatıve konstatiert. eulte, Ca ewun- gesamtheitliche Ausrichtung och VOLF al-
derung und Fortschrittsoptimismus den ler Differenzierung In Theorie und TaxXIls,
verheerenden Folgen und der Zerstore- In kognitiv-intellektuelle und emotional-
rischen Potenz des mechanistischen WIS- sinnliche Kräfte.

Wle die wissenschaftlich-rationale Be-senschafts- und Technikkonzepts geWI1-
chen Sind, ist nicht 1Ur der egen, sondern trachtensweise der atur 1Ur einen Teil der
auch der ucC dieser Einstellung sichtbar umfassenden, gesamtleiblichen YTleDens-
geworden. Wwelse ausmacht, In die S1€ eingebettet ist,

Vor diesem Hintergrund sind andere bildet auch das ihr entsprechende Ob-
Zugänge ZUFK atur erwagen. jekt 1Ur einen Ausschnitt VO  u möglichen

Sichtweisen. Dasjenige der altur, Was

die Wissenschaften nicht interessliert, Was

Der ohänomenologische ihrer Abblendungs- und Abstraktionsme-
Zugang zur verfällt, ist aber gerade dasjenige, Was

das Interesse der außerwissenschaftlichen
SO wI1Ie die atur dem Menschen 1mM Begegnungs- und Zugangsweisen auf sich

alltäglichen, vorwissenschaftlichen Le- zieht, WIE S1€ 1mM Alltag, 1mM naturnahen
ben entgegentritt, egegnet S1€ als Leben- Leben VO  b Naturvölkern, 1mM magisch-
iges iıhm als einem anderen Lebendigen, mythischen Weltverhalten egegnen, aber

Vorn Weizsäcker, DIie Iragweite der Wissenschaft, Schöpfung Uun: Weltentstehung.
DIie Geschichte Zzweler Begriffe, Stuttgart 1964, 196
Platon, 11malos

Schelling, 5ystem der gesamten Philosophie Uun: der Naturphilosophie insbesondere, 1:
Saämmtliche Werke, hrsg. VOoO  3 Schelling, Ab:t., Bde., Stuttgart-Augsburg

G, 491
Figen/P Schuster, Ihe Hypercycle. Principle of Natural Self-Organization, Berlin-Heidel-

berg-New York, 1979

254

3 C. F. von Weizsäcker, Die Tragweite der Wissenschaft , Bd. 1: Schöpfung und Weltentstehung. 
Die Geschichte zweier Begriff e, Stuttgart 1964, 196.

4 Platon, Timaios 30 b ff .
5 F. W. J. Schelling, System der gesamten Philosophie und der Naturphilosophie insbesondere, in: 

Sämmtliche Werke, hrsg. von K. F. A. Schelling, 1. Abt., 10 Bde., Stuttgart–Augsburg 1856–1861, 
Bd. 6, 491.

6 M. Eigen/P. Schuster, Th e Hypercycle. Principle of Natural Self-Organization, Berlin–Heidel-
berg–New York, 1979.

Gloy/Neue Verzauberung der Natur?

Ausrichtung die rapide Ausbreitung des 

neuzeitlichen mechanistischen Weltbildes 

nicht möglich gewesen wäre.3

Viele Wissenschaftler und Techniker 

– so auch Friedrich Dessauer in seinem 

Buch Philosophie der Technik von 1927 – 

haben das Urhumanum in der geistigen 

und realen Befreiung des Menschen aus 

den Zwängen der Natur sowie in der tech-

nischen Bewältigung derselben gesehen, 

nicht nur im industriellen und postin-

dustriellen Zeitalter, sondern bereits im 

präindustriellen, ja in allen Zeitaltern und 

Formen der Naturbeherrschung durch den 

Menschen. Fasziniert von den Errungen-

schaften und dem Fortschritt der Technik, 

haben sie nur das Positive, nicht auch das 

Negative konstatiert. Heute, da Bewun-

derung und Fortschrittsoptimismus den 

verheerenden Folgen und der zerstöre-

rischen Potenz des mechanistischen Wis-

senschafts- und Technikkonzepts gewi-

chen sind, ist nicht nur der Segen, sondern 

auch der Fluch dieser Einstellung sichtbar 

geworden.

Vor diesem Hintergrund sind andere 

Zugänge zur Natur zu erwägen.

3. Der phänomenologische
Zugang zur Natur

So wie die Natur dem Menschen im 

alltäglichen, vorwissenschaftlichen Le-

ben entgegentritt, begegnet sie als Leben-

diges ihm als einem anderen Lebendigen, 

spricht ihn an in seiner Gesamtleiblichkeit 

als physisch-psychisch-geistiges Wesen, 

interagiert mit ihm, nicht nur mechanisch 

über Druck und Stoß, sondern affektiv 

durch das Ansprechen der Sinne, durch 

Erregung der Emotionen, durch Einfluss-

nahme auf die Stimmungen. Die Vorstel-

lung der Natur als Lebendiges ist uralt und 

durchzieht die gesamte Philosophie- und 

Geistesgeschichte, angefangen von Platons 

Bestimmung des Kosmos als ζῷον4, über 

Schellings Bestimmung als „ewig leben-

des Allthier“5 bis hin zu Manfred Eigens 

Charakteristik der molekularen, präbio-

tischen Ebene durch selbstorganisierende 

Systeme.6 Dieser lebendigen Alleinheit 

entspricht auf Seiten des Menschen eine 

gesamtheitliche Ausrichtung noch vor al-

ler Differenzierung in Theorie und Praxis, 

in kognitiv-intellektuelle und emotional-

sinnliche Kräfte.

Wie die wissenschaftlich-rationale Be-

trachtensweise der Natur nur einen Teil der 

umfassenden, gesamtleiblichen Erlebens-

weise ausmacht, in die sie eingebettet ist, 

so bildet auch das ihr entsprechende Ob-

jekt nur einen Ausschnitt von möglichen 

Sichtweisen. Dasjenige an der Natur, was 

die Wissenschaften nicht interessiert, was 

ihrer Abblendungs- und Abstraktionsme-

thode verfällt, ist aber gerade dasjenige, was 

das Interesse der außerwissenschaftlichen 

Begegnungs- und Zugangsweisen auf sich 

zieht, wie sie im Alltag, im naturnahen 

Leben von Naturvölkern, im magisch-

mythischen Weltverhalten begegnen, aber 



Gloy/Neue Verzauberung der Natur*“ 255

auch In uns und OS, S1€ stilisiert kaum einen Hauch:
auftreten. DIe phänomenologische Rich- DIe Vöglein schweigen 1mM
Lung der Philosophie hat uns gerade WIE- arte I1UL,
der die ugen geöffne für Eigenschaften Ruhest du auch.  x
der altur, die IHNan 1Ur deswegen nicht
erkennt, weil S1€ Zzu offensichtlich zutage DIe Gartenarchitektur des Jahrhun-
liegen, WwIe das Atmosphärische, das Phy- derts hat bei der Gestaltung VO  u Parks und
siognomische, das Gestische, die 1NONVEI- Gärten, bei der Arranglerung VO  b aum-
bale ommunikation.’ SIUPDPCH, der Anlage VO  u Teichen, Ja bel

E1n Moment der alur, das die der Auswahl VO  b Landschaften überhaupt
rationalen Wissenschaften SeiNer sanifte, melancholische, gravitätische S7e-
Nichtformalisierbarkeit und Nichtquanti- nerıien unterschieden und das Poetische

der atur akzentulert.? Landschaftenfizierbarkeit lgnorleren, ist das tmosphä-
rische. Es ist der Dunstkreis, mıt dem die wurden oft als Spiegel der egele betrachtet
Gegenstände umgeben Sind, die Ausstrah- WwIe In Willy elpachs Geopsyche.”
lung, die VO  b ihnen ausgeht, der (‚esamlt- aume und Umgebungen, desgleichen
eindruck, den S1€ auf Menschen machen. ages- und Jahreszeiten Lragen ZU. Atmo-
Bel dieser Wirkung handelt CN sich ein sphärischen bel. rühling, Sommer, Herbst
affektives Betroffensein des Menschen, der und Wınter stehen stellvertretend für CI -

mıt en seinen Sinnen angesprochen ist wachende Lebenskraft, für Kindheit, Ju:
und diesen INdAdruc. 1mM lebendigen MiIt- gend, Erwachsenen- und Greisenalter. Im
einandersein, 1mM Mitschwingen, In d- obigen Gedicht symbolisiert der schwin-
thetischer Teilnahme erlebt en:! Tag das sich neigende Leben und

Niemand wird bestreiten wollen, dass den nahenden Tod.
eine Gebirgslandschaft bei erwachendem Zum Gesamtphänomen der atur SC
Morgen, Wenn der Tau och auf Blättern hört auch die Physiognomie. Bel dieser han-
und Blüten jegt, die etzten Nebelschwa- delt CS sich ebenfalls eine Ganzheits-
den VO Tal heraufziehen, die ersten SONn- eigenschaft, die Gestalt, die das aAufßere
nenstrahlen den Dunstschleier Uurc  TE- Aussehen des (janzen wiedergibt und mıt
chen, die Vogelstimmen erwachen, anders Nnneren Eigenschaften, Charakteren, Tem-

peramenten verbunden 1st.erlebt wird als ıIn einer Abendstimmung,
Wenn der Tag ZUFK Nei1ige geht, der arm Der USdruc. ‚Physiognomie enTl-
sich legt, Ruhe SIN wI1Ie Goethe dies In STtammt ursprünglich der Menschenkun-
dem kurzen Vers festgehalten hat de. Kretschmers Lehre VO  b den bei en

Rassen begegnenden Körperformen
„Über en Gipfeln ist Ruh, terscheidet Pykniker VO  b gedrungenem,
In en Wipfeln spurest du rundlichem Wuchs, Athletiker VO  b der-

Vgl hierzu: Böhme, Acsthetische Frkenntnis der atur, 1n Gloy (Ho.) atur- un: Technik-
begriffe. Historische Uun: systematische Aspekte: VO  3 der Antike bis ZUr! Ökologischen Kr1Sse, VOoO  3

der Physik bis ZUuU!T Asthetik, Bonn 1996, 11585—-145
VonRn Goethe, Werke, Hamburger Ausgabe, Gedichte Uun: kpen, Hamburg 19458,

14)
Vgl Chr Hirschfeld, Theorie der Gartenkunst, Bde., Le1pz1g—
Vgl Helpach, Geopsyche, Stuttgart 1977

255

7 Vgl. hierzu: G. Böhme, Ästhetische Erkenntnis der Natur, in: K. Gloy (Hg.), Natur- und Technik-
begriff e. Historische und systematische Aspekte: von der Antike bis zur ökologischen Krise, von 
der Physik bis zur Ästhetik, Bonn 1996, 118–145.

8 J. W. von Goethe, Werke, Hamburger Ausgabe, Bd. 1: Gedichte und Epen, Hamburg 1948, 51960, 
142.

9 Vgl. Chr. C. L. Hirschfeld, Th eorie der Gartenkunst, 5 Bde., Leipzig 1779–1785.
10 Vgl. W. Helpach, Geopsyche, Stuttgart 1977.

Gloy/Neue Verzauberung der Natur?

auch in Kunst und Mythos, wo sie stilisiert 

auftreten. Die phänomenologische Rich-

tung der Philosophie hat uns gerade wie-

der die Augen geöffnet für Eigenschaften 

der Natur, die man nur deswegen nicht 

erkennt, weil sie allzu offensichtlich zutage 

liegen, wie das Atmosphärische, das Phy-

siognomische, das Gestische, die nonver-

bale Kommunikation.7

Ein Moment an der Natur, das die 

rationalen Wissenschaften wegen seiner 

Nichtformalisierbarkeit und Nichtquanti-

fizierbarkeit ignorieren, ist das Atmosphä-

rische. Es ist der Dunstkreis, mit dem die 

Gegenstände umgeben sind, die Ausstrah-

lung, die von ihnen ausgeht, der Gesamt-

eindruck, den sie auf Menschen machen. 

Bei dieser Wirkung handelt es sich um ein 

affektives Betroffensein des Menschen, der 

mit allen seinen Sinnen angesprochen ist 

und diesen Eindruck im lebendigen Mit-

einandersein, im Mitschwingen, in sympa-

thetischer Teilnahme erlebt.

Niemand wird bestreiten wollen, dass 

eine Gebirgslandschaft bei erwachendem 

Morgen, wenn der Tau noch auf Blättern 

und Blüten liegt, die letzten Nebelschwa-

den vom Tal heraufziehen, die ersten Son-

nenstrahlen den Dunstschleier durchbre-

chen, die Vogelstimmen erwachen, anders 

erlebt wird als in einer Abendstimmung, 

wenn der Tag zur Neige geht, der Lärm 

sich legt, Ruhe eintritt, wie Goethe dies in 

dem kurzen Vers festgehalten hat:

„Über allen Gipfeln ist Ruh,

In allen Wipfeln spürest du

kaum einen Hauch;

Die Vöglein schweigen im Walde.

Warte nur, balde

Ruhest du auch.“8

Die Gartenarchitektur des 18. Jahrhun-

derts hat bei der Gestaltung von Parks und 

Gärten, bei der Arrangierung von Baum-

gruppen, der Anlage von Teichen, ja bei 

der Auswahl von Landschaften überhaupt 

sanfte, melancholische, gravitätische Sze-

nerien unterschieden und so das Poetische 

an der Natur akzentuiert.9 Landschaften 

wurden oft als Spiegel der Seele betrachtet 

wie in Willy Helpachs Geopsyche.10

Räume und Umgebungen, desgleichen 

Tages- und Jahreszeiten tragen zum Atmo-

sphärischen bei. Frühling, Sommer, Herbst 

und Winter stehen stellvertretend für er-

wachende Lebenskraft, für Kindheit, Ju-

gend, Erwachsenen- und Greisenalter. Im 

obigen Gedicht symbolisiert der schwin-

dende Tag das sich neigende Leben und 

den nahenden Tod.

Zum Gesamtphänomen der Natur ge-

hört auch die Physiognomie. Bei dieser han-

delt es sich ebenfalls um eine Ganzheits-

eigenschaft, die Gestalt, die das äußere 

Aussehen des Ganzen wiedergibt und mit 

inneren Eigenschaften, Charakteren, Tem-

peramenten verbunden ist.

Der Ausdruck ‚Physiognomie‘ ent-

stammt ursprünglich der Menschenkun-

de. Kretschmers Lehre von den bei allen 

Rassen begegnenden Körperformen un-

terscheidet Pykniker von gedrungenem, 

rundlichem Wuchs, Athletiker von der-



256 Gloy/Neue Verzauberung der Natur*“

bem, festem Knochen- und Muskelrelief wird VO  u uns als Slegesgeste gedeutet, N1e-
SOWI1eEe Leptosome VO  u Sschlanker, feinglied- derhängende Aste und Blätter als TIrauer
riger Gestalt und ordnet ihnen bestimmte WITFr sprechen VO  b ‚Trauerweide, ‚Irauer-
geistige Fähigkeiten und (jemütszustände uche Knospen und Blüten gelten uns

den Weltoffenheit und eichte als erwachendes Leben, pralles, vollreifes
Ansprechbarkeit, den zweıten schwerfäl- Obst als Lebensfülle, abgestorbene aume
igen Verlauf er psychischen orgänge, und urzeln als Tod us  s

den dritten Wirklichkeitsitremdheit und Im Unterschie ZUFK Physiognomie, die
Gefühlsgehemmtheit. zumelst statischer Art ist, handelt CN sich

Physiognomische Beobachtungen fin- bel der Gestik Bewegungsanmutungen.
den sich sowohl 1mM ler- wI1Ie Pfilanzen- Ludwig ages*' hat die Naturformen und
reich, bringen WITFr doch wI1Ie selbstverständ- -bewegungen als Spur e1iNnes allgemeinen
ich el mıt emsigen Blenen, Sanfitmut Lebensprozesses gedeutet. Wle als (jra-
mıt zahmen Lämmern, Hab- und affgier phologe In der Handschri die Lebensspur
mıt hungrigen ölfen In Verbindung. 1ne eiInes Menschen lesen gewohnt WAal,
VO Sturm Zerzauste Eiche WwIe die auf interpretiert die gewachsenen alur-
dem berühmten Gemälde VO  u Caspar Da- formen und -vollzüge als USdruc. einer
vic Friedrich „Der eiINsame aum  C6 gilt uns Lebensbewegung, der WITFr alle teilha-
als Symbol der Standhaftigkeit, des Uurc ben Wır verstehen das Bedrückende, das
alle Sturme und es ngemac durchge- Niedergeschlagene, das freudig Erregte,
haltenen Lebens. das Drängende, das Reifende, Sterbende

Selbst die anorganische alur gibt ihre der altur, weil WITr CN AaUuSs dem mensch-
Physiognomie dem erlebenden Menschen lichen Bereich kennen und olglic. 1mM

erkennen. Landschaftsformationen, 1Ns- Anderen identifizieren können. TEULNC
besondere Gebirgssilhouetten, zeigen oft ijeg auch hier keine Übertragung
die Züge e1iNnes Schlafienden RKlesen, dessen AaUS dem menschlichen Bereich auf einen
Kraft ZWi 1mM Moment ebannt ist, sich anderen VOI, vielmehr handelt CS sich
aber Jjederzeit wileder In Naturgewalten eine ursprüngliche Einheit VO  u atur und
entladen kann. Mensch, aufgrun deren den Vorgän-

Bel dieser Landschafts-, Pfilanzen- und SCH und Rhythmen der alur eilhat.
Tierphysiognomie handelt CN sich nicht Wenn sich die Wissenschaftssprache
eine Metaphorik, bei der mensch- exakte, präazise Artikulationbemüht, die
1C. Eigenschaften extrapoliert und In ihren Niederschlag In einem artifiziellen,
Anderes hineinprojiziert werden, also formalistischen, Me1IsS mathematischen
eine Art Anthropomorphismus, sondern Zeichen- oder Symbolsystem findet, ist

eine Einheit VO  b alur und Mensch, die Kommunikation zwischen Mensch und
die VO  u letzterem In unmittelbarer, eibhaf- atur hierauf keineswegs eingeschränkt.

S1e vollzieht sich 1mM unmittelbaren Mıtelin-tiger Präsenz erfahren wird, efw.: In dem
Sinne, dass Anderen erfährt, Was andersein. DIe nonverbale Kommunikati-
Kraft, Mut, Stärke und Sanftheit bedeuten. kann auf verschiedene e1se erfolgen:

In unmittelbarem Zusammenhang mıt mittels stimmlicher Verlautbarung ber
der Physiognomie steht das Gestische der Lock- und Warnrufe, gebietsmarkierende
alur. E1n In den Himmel ragender Ast (Gesänge, gruppenstabilisierendes Palaver,
11 Vgl Klages, Grundlegung der Wissenschaft VOoO Ausdruck, Bonn

256

11 Vgl. L. Klages, Grundlegung der Wissenschaft  vom Ausdruck, Bonn 91970.

Gloy/Neue Verzauberung der Natur?

bem, festem Knochen- und Muskelrelief 

sowie Leptosome von schlanker, feinglied-

riger Gestalt und ordnet ihnen bestimmte 

geistige Fähigkeiten und Gemütszustände 

zu, den ersteren Weltoffenheit und leichte 

Ansprechbarkeit, den zweiten schwerfäl-

ligen Verlauf aller psychischen Vorgänge, 

den dritten Wirklichkeitsfremdheit und 

Gefühlsgehemmtheit.

Physiognomische Beobachtungen fin-

den sich sowohl im Tier- wie Pflanzen-

reich, bringen wir doch wie selbstverständ-

lich Fleiß mit emsigen Bienen, Sanftmut 

mit zahmen Lämmern, Hab- und Raffgier 

mit hungrigen Wölfen in Verbindung. Eine 

vom Sturm zerzauste Eiche wie die auf 

dem berühmten Gemälde von Caspar Da-

vid Friedrich „Der einsame Baum“ gilt uns 

als Symbol der Standhaftigkeit, des durch 

alle Stürme und alles Ungemach durchge-

haltenen Lebens.

Selbst die anorganische Natur gibt ihre 

Physiognomie dem erlebenden Menschen 

zu erkennen. Landschaftsformationen, ins-

besondere Gebirgssilhouetten, zeigen oft 

die Züge eines schlafenden Riesen, dessen 

Kraft zwar im Moment gebannt ist, sich 

aber jederzeit wieder in Naturgewalten 

entladen kann.

Bei dieser Landschafts-, Pflanzen- und 

Tierphysiognomie handelt es sich nicht um 

eine bloße Metaphorik, bei der mensch-

liche Eigenschaften extrapoliert und in 

Anderes hineinprojiziert werden, also um 

eine Art Anthropomorphismus, sondern 

um eine Einheit von Natur und Mensch, 

die von letzterem in unmittelbarer, leibhaf-

tiger Präsenz erfahren wird, etwa in dem 

Sinne, dass er am Anderen erfährt, was 

Kraft, Mut, Stärke und Sanftheit bedeuten.

In unmittelbarem Zusammenhang mit 

der Physiognomie steht das Gestische der 

Natur. Ein in den Himmel ragender Ast 

wird von uns als Siegesgeste gedeutet, nie-

derhängende Äste und Blätter als Trauer 

– wir sprechen von ‚Trauerweide‘, ‚Trauer-

buche‘ –, Knospen und Blüten gelten uns 

als erwachendes Leben, pralles, vollreifes 

Obst als Lebensfülle, abgestorbene Bäume 

und Wurzeln als Tod usw.

Im Unterschied zur Physiognomie, die 

zumeist statischer Art ist, handelt es sich 

bei der Gestik um Bewegungsanmutungen. 

Ludwig Klages11 hat die Naturformen und 

-bewegungen als Spur eines allgemeinen 

Lebensprozesses gedeutet. Wie er als Gra-

phologe in der Handschrift die Lebensspur 

eines Menschen zu lesen gewohnt war, so 

interpretiert er die gewachsenen Natur-

formen und -vollzüge als Ausdruck einer 

Lebensbewegung, an der wir alle teilha-

ben. Wir verstehen das Bedrückende, das 

Niedergeschlagene, das freudig Erregte, 

das Drängende, das Reifende, Sterbende 

an der Natur, weil wir es aus dem mensch-

lichen Bereich kennen und folglich im 

Anderen identifizieren können. Freilich 

liegt auch hier keine bloße Übertragung 

aus dem menschlichen Bereich auf einen 

anderen vor, vielmehr handelt es sich um 

eine ursprüngliche Einheit von Natur und 

Mensch, aufgrund deren er an den Vorgän-

gen und Rhythmen der Natur teilhat.

Wenn sich die Wissenschaftssprache 

um exakte, präzise Artikulation bemüht, die 

ihren Niederschlag in einem artifiziellen, 

formalistischen, meist mathematischen 

Zeichen- oder Symbolsystem findet, so ist 

die Kommunikation zwischen Mensch und 

Natur hierauf keineswegs eingeschränkt. 

Sie vollzieht sich im unmittelbaren Mitein-

andersein. Die nonverbale Kommunikati-

on kann auf verschiedene Weise erfolgen: 

mittels stimmlicher Verlautbarung über 

Lock- und Warnrufe, gebietsmarkierende 

Gesänge, gruppenstabilisierendes Palaver, 



Gloy/Neue Verzauberung der Natur*“ 257

aber auch mittels Duftmarken, visueller unbedingt einen Omantızısmus vorwerifen
Signale wI1Ie beispielsweise der drohenden I11USS, War CS In der Tat die geistesgeschicht-
Eulenaugen auf den ausgebreiteten Flügeln 1C. Epoche der Romantik, die dieser
VO  b Nachtfaltern oder mittels der KÖrper- Geisteshaltung ZU. Durchbruch verhalf

und S1€ auch heute wileder ufleben lässt.prache Drohgebärden, Beschwichtigung
u.a. DIe Zeichen der atur und die Urgane S1ie sieht 1eselbe In schärfster Upposition
ihrer Kezeption und Verarbeitung sind ZUFK Verstandeskultur und ZU. Verstan-
vielfältig. o Böhme und Paracelsus desmenschen. Seiner kühlen, distanzle-
sprachen VO  b einem Signaturensystem der renden Art, seInem scharfen, sezierenden
alur, analog den ymptomen 1mM heutigen Verstand stellt S1€ die arme des Herzens
Verständnis, die der ÄArzt verstehen I11USS, und Mitgefühls Man wird nicht

heilen können. Unrecht tun, die gesamte europäische Phi-
Angesichts der Ununterschiedenheit losophie- und Geistesgeschichte se1t den

VO  b Theorie und TaxXls ıIn der alltäglichen, nfängen als logos-zentriert und atlıona-
vorwissenschaftlichen Umgangswelse mıt listisch einzustufen mıt einseltiger eto-
der atur lässt sich das Verhältnis des Men- NUNg der ntellektuellen Fähigkeiten WwIe
schen ZUFK alur als ein sympathetisches, der konstruktiven, operativen Handlungen
aktiv WIE DaSSIV mitgehendes bestimmen. des Verstandes: Begreifen, Urteilen und
Im Vergleich mıt der mathematisch-wis- Schließen. 1eser Haltung stellt die RO-
senschaftlichen Naturauffassung, die sich mantik eine antimathematische, antınatur-
wI1Ie ein Abstraktionsprodukt ausnımmt, wissenschaftliche, antirationale Haltung
Ca S1e das Gesamtphänomen der atur auf > die Urc. Sympathie und Liebe
bestimmte Aspekte einschränkt, zeigt sich gekennzeichnet 1st. Primar zwischen-
hier die alur In ihrer Gesamtheit und Fül- menschlichen Verhältnissen Orlentiert,
le. Ausschlaggebend ist nicht das Begreifen wird diese Kategorie universalisiert und
der alur, sondern die gesamtleibliche, auf die gesamte alur übertragen, nicht
psychische-geistige Erfassensweise. atur- 1Ur auf das Verhältnis Mensch alur,

sondern auch auf das der Naturwesen underfahrung ist nicht länger das abstrakte
Denken gebunden, WwIe CS für die atur- -gegenstände untereinander.
wissenschaft charakteristisch ist, sondern DIe alur steht dem Menschen nicht

mehr als das Andere, Fremde, Verschlos-T1 als Naturerleben, Naturempfinden,
Naturgefüh auf, die nicht selten auch hy- SCI1C gegenüber, sondern als das Andere
postasliert werden Naturschwärmerei seiner selbst. alur und Mensch en
und Naturmystik und ihren Niederschlag 1eselbe Grundlage. DIe fatale Subjekt-
dann ıIn der Naturpoeslie finden. ppel- Objekt-Spaltung, die das logozentrische
liert wird nicht mehr den sezlierenden Denken der Tradition mıt sich brachte, ist
analytischen Verstand, sondern eine damıt überwunden, die alur ist nicht län-
gesamtheitliche Erfahrensweise, wI1Ie S1€ In gCcCI mehr ein verfügbares Objekt, sondern
der Sinnlichkeit, Intultion, Phantasie, Ima- ein vertrautes, partnerschaftliches Du,
gination oder tiefer In der Empfindung, 1mM WwIe CN Novalis In seInem fragmentarisch
Gefühl und ıIn der Stimmung vorliegt. gebliebenen Naturroman Dite Lehrlinge

gleic IHNan dieser vorwissenschaft- Sats ausdrückt:
lichen, alltäglichen und phänomenolo- „Wird nicht das Selbst ein eigentum-

liches Du® Und Was bin ich anderes als derischen Umgangswelse mıt der alur nicht

257Gloy/Neue Verzauberung der Natur?

aber auch mittels Duftmarken, visueller 

Signale wie beispielsweise der drohenden 

Eulenaugen auf den ausgebreiteten Flügeln 

von Nachtfaltern oder mittels der Körper-

sprache: Drohgebärden, Beschwichtigung 

u.ä. Die Zeichen der Natur und die Organe 

ihrer Rezeption und Verarbeitung sind 

vielfältig. Jakob Böhme und Paracelsus 

sprachen von einem Signaturensystem der 

Natur, analog den Symptomen im heutigen 

Verständnis, die der Arzt verstehen muss, 

um heilen zu können.

Angesichts der Ununterschiedenheit 

von Theorie und Praxis in der alltäglichen, 

vorwissenschaftlichen Umgangsweise mit 

der Natur lässt sich das Verhältnis des Men-

schen zur Natur als ein sympathetisches, 

aktiv wie passiv mitgehendes bestimmen. 

Im Vergleich mit der mathematisch-wis-

senschaftlichen Naturauffassung, die sich 

wie ein Abstraktionsprodukt ausnimmt, 

da sie das Gesamtphänomen der Natur auf 

bestimmte Aspekte einschränkt, zeigt sich 

hier die Natur in ihrer Gesamtheit und Fül-

le. Ausschlaggebend ist nicht das Begreifen 

der Natur, sondern die gesamtleibliche, 

psychische-geistige Erfassensweise. Natur-

erfahrung ist nicht länger an das abstrakte 

Denken gebunden, wie es für die Natur-

wissenschaft charakteristisch ist, sondern 

tritt als Naturerleben, Naturempfinden, 

Naturgefühl auf, die nicht selten auch hy-

postasiert werden zu Naturschwärmerei 

und Naturmystik und ihren Niederschlag 

dann in der Naturpoesie finden. Appel-

liert wird nicht mehr an den sezierenden 

analytischen Verstand, sondern an eine 

gesamtheitliche Erfahrensweise, wie sie in 

der Sinnlichkeit, Intuition, Phantasie, Ima-

gination oder tiefer in der Empfindung, im 

Gefühl und in der Stimmung vorliegt.

Obgleich man dieser vorwissenschaft-

lichen, alltäglichen und phänomenolo-

gischen Umgangsweise mit der Natur nicht 

unbedingt einen Romantizismus vorwerfen 

muss, war es in der Tat die geistesgeschicht-

liche Epoche der Romantik, die dieser 

Geisteshaltung zum Durchbruch verhalf 

und sie auch heute wieder aufleben lässt. 

Sie sieht dieselbe in schärfster Opposition 

zur Verstandeskultur und zum Verstan-

desmenschen. Seiner kühlen, distanzie-

renden Art, seinem scharfen, sezierenden 

Verstand stellt sie die Wärme des Herzens 

und Mitgefühls entgegen. Man wird nicht 

Unrecht tun, die gesamte europäische Phi-

losophie- und Geistesgeschichte seit den 

Anfängen als logos-zentriert und rationa-

listisch einzustufen mit einseitiger Beto-

nung der intellektuellen Fähigkeiten wie 

der konstruktiven, operativen Handlungen 

des Verstandes: Begreifen, Urteilen und 

Schließen. Dieser Haltung stellt die Ro-

mantik eine antimathematische, antinatur-

wissenschaftliche, antirationale Haltung 

entgegen, die durch Sympathie und Liebe 

gekennzeichnet ist. Primär an zwischen-

menschlichen Verhältnissen orientiert, 

wird diese Kategorie universalisiert und 

auf die gesamte Natur übertragen, nicht 

nur auf das Verhältnis Mensch – Natur, 

sondern auch auf das der Naturwesen und 

-gegenstände untereinander.

Die Natur steht dem Menschen nicht 

mehr als das Andere, Fremde, Verschlos-

sene gegenüber, sondern als das Andere 

seiner selbst. Natur und Mensch haben 

dieselbe Grundlage. Die fatale Subjekt-

Objekt-Spaltung, die das logozentrische 

Denken der Tradition mit sich brachte, ist 

damit überwunden, die Natur ist nicht län-

ger mehr ein verfügbares Objekt, sondern 

ein vertrautes, partnerschaftliches Du, so 

wie es Novalis in seinem fragmentarisch 

gebliebenen Naturroman Die Lehrlinge zu 

Sais ausdrückt:

„Wird nicht das Selbst ein eigentüm-

liches Du? Und was bin ich anderes als der 



2558 Gloy/Neue Verzauberung der Natur*“

Strom, Wenn ich wehmütig In SEe1INe ellen Zeit, eiwa 1mM englischen Sensualismus
hineinschaue und die edanken In seInem und och bei Kant, davon aUus, dass uns

Gileiten verliere?“ 14 eine 1e1739. isolierter aten egeben Sel,
die Urc die synthetische andlung des

Der systemiısche Naturzu  q Verstandes ZU. Gegenstand der Vorstel-
lung synthetisiert werden musste, hat

iıne andere ganzheitliche Zugangs- die Gestalttheorie und -psychologie Ende
WwWEeIsSe ZUTFK alur ist die systemische, welche des vorletzten Jahrhunderts, Anfang des
die alur als System unterstellt. Wle die etzten der Einsicht eführt, dass die
exakte mathematische Naturwissenschaft, einfachste, I[TrTreAduz1ıDIle Wahrnehmung die

nımmt auch S1€ ihren Ausgang VO Ver- einer Figur auf einem Tun 1st. DIe f1-
standesdenken und Se1lINer Begrifflichkeit, gurale Wahrnehmung ist eine Ganzheits-
1mM Unterschie und In UÜpposition ihr wahrnehmung, bel der die Insıstenz auf
aber bemüht S1e sich die Herstellung der Ganzheit gegenüber den Teilen ijeg
eiInNnes begrifflichen (Jesamtzusammen- Ausgegangen wird VO Ganzen, AaUuSs ıhm
hangs der altur, In den alle Phänomene werden die e1ıle WONNCH, die sich folg-
integriert sind und In dem die vorläufigen ich VO (janzen her verstehen. 1ese
Irennungen VO  b alur und Gelst, Subjekt Os1ılL1iOon ist als Gegenkonzept ZU. ALOMNN-
und Objekt, Reellem und eellem, Be- stisch-mechanistischen Denken edacht,
sonderem und Allgemeinem aufgehoben das umgekehrt VO  b den Teilen ausgeht und
Sind. Der exakten Naturwissenschaft stellt ZU. (janzen fortschreitet und €e1 die
sich diese Zugangswelse als spekulative ONnsTlLanz und Invarıanz der eıle er-

Naturphilosophie gegenüber, die eine hö- tellt, gleich In welchen Relationen diese
here und umfassendere Naturerkenntnis auftreten. Im egenzug behauptet das Än-
ausmacht, WwIe Schelling dies In den Ideen 1mode. die Abhängigkeit der e1ıle VO

einer Philosophie der Aur ausgedrückt (janzen und die Instabilität derselben, Was

hat ihren Sinn und ihre Funktion eIrı
„ MIt der Naturphilosophie beginnt DIe Gestaltpsychologen VO  b Eh-

ach der blinden und ideenlosen Art der renfels, Husser|l, Meinong, Gurwitsch
Naturforschung, die se1t dem Verderb der en das einer Reihe VO  u Beispielen
Philosophie Uurc Baco, der Physik Uurc demonstriert. kann ein Buchstabe wI1Ie
Boyle und ewton allgemein sich festge- sowohl als kleines griechisches wI1Ie als

hat, eine höhere Erkenntnif der Na- grofßes lateinisches elesen werden, Je
(ur; CN bildet sich ein rgan der AÄn- nachdem, OD die chleıle den Hauptakzent

C113schauung und des Begreifens der atur. rag und der Bogen lediglich ein ppen-
(1 ist wI1Ie 1mM oder OD der Bogen das {ra-

Als Motive für diese ugangswelse gende Element bildet und die chle1fe 1Ur

können Zwel genannt werden: ein wahr- eine /Zutat darstellt wI1Ie 1mM Das eispie.
nehmungstheoretisches und ein 1010- dokumentiert, dass die e1ıle keine isolier-
isches. Ging die Erkenntnistheorie ange ten, selbständigen Bestandteile mıt gleich-

Novalis, Werke, hrsg. un: kommentiert VOoO  3 Schulz, München 1969, Aufl 1987 auf der
Grundlage der 2., 1IEU bearbeiteten Aufl 1981, 115

Schelling, Saämmtliche Werke, hrsg. Schelling, Abt., Bde, Stuttgart-Augs-
burg 2,

258

12 Novalis, Werke, hrsg. und kommentiert von G. Schulz, München 1969, 9. Aufl . 1987 auf der 
Grundlage der 2., neu bearbeiteten Aufl . 1981, 118.

13 F. W. J. Schelling, Sämmtliche Werke, hrsg. v. K. F. A. Schelling, 1 Abt., 10 Bde, Stuttgart–Augs-
burg 1856–1861, Bd. 2, 70.

Gloy/Neue Verzauberung der Natur?

Strom, wenn ich wehmütig in seine Wellen 

hineinschaue und die Gedanken in seinem 

Gleiten verliere?“12

4. Der systemische Naturzugang

Eine andere ganzheitliche Zugangs-

weise zur Natur ist die systemische, welche 

die Natur als System unterstellt. Wie die 

exakte mathematische Naturwissenschaft, 

so nimmt auch sie ihren Ausgang vom Ver-

standesdenken und seiner Begrifflichkeit, 

im Unterschied und in Opposition zu ihr 

aber bemüht sie sich um die Herstellung 

eines begrifflichen Gesamtzusammen-

hangs der Natur, in den alle Phänomene 

integriert sind und in dem die vorläufigen 

Trennungen von Natur und Geist, Subjekt 

und Objekt, Reellem und Ideellem, Be-

sonderem und Allgemeinem aufgehoben 

sind. Der exakten Naturwissenschaft stellt 

sich diese Zugangsweise als spekulative 

Naturphilosophie gegenüber, die eine hö-

here und umfassendere Naturerkenntnis 

ausmacht, wie Schelling dies in den Ideen 

zu einer Philosophie der Natur ausgedrückt 

hat:

„Mit der Naturphilosophie beginnt 

nach der blinden und ideenlosen Art der 

Naturforschung, die seit dem Verderb der 

Philosophie durch Baco, der Physik durch 

Boyle und Newton allgemein sich festge-

setzt hat, eine höhere Erkenntniß der Na-

tur; es bildet sich ein neues Organ der An-

schauung und des Begreifens der Natur.“13

Als Motive für diese Zugangsweise 

können zwei genannt werden: ein wahr-

nehmungstheoretisches und ein biolo-

gisches. Ging die Erkenntnistheorie lange 

Zeit, etwa im englischen Sensualismus 

und noch bei Kant, davon aus, dass uns 

eine Vielzahl isolierter Daten gegeben sei, 

die durch die synthetische Handlung des 

Verstandes zum Gegenstand der Vorstel-

lung synthetisiert werden müsste, so hat 

die Gestalttheorie und -psychologie Ende 

des vorletzten Jahrhunderts, Anfang des 

letzten zu der Einsicht geführt, dass die 

einfachste, irreduzible Wahrnehmung die 

einer Figur auf einem Grund ist. Die fi-

gurale Wahrnehmung ist eine Ganzheits-

wahrnehmung, bei der die Insistenz auf 

der Ganzheit gegenüber den Teilen liegt. 

Ausgegangen wird vom Ganzen, aus ihm 

werden die Teile gewonnen, die sich folg-

lich vom Ganzen her verstehen. Diese 

Position ist als Gegenkonzept zum atomi-

stisch-mechanistischen Denken gedacht, 

das umgekehrt von den Teilen ausgeht und 

zum Ganzen fortschreitet und dabei die 

Konstanz und Invarianz der Teile unter-

stellt, gleich in welchen Relationen diese 

auftreten. Im Gegenzug behauptet das An-

timodell die Abhängigkeit der Teile vom 

Ganzen und die Instabilität derselben, was 

ihren Sinn und ihre Funktion betrifft.

Die Gestaltpsychologen – von Eh-

renfels, Husserl, Meinong, Gurwitsch u.a. 

– haben das an einer Reihe von Beispielen 

demonstriert. Z. B. kann ein Buchstabe wie 

ς sowohl als kleines griechisches φ wie als 

großes lateinisches S gelesen werden, je 

nachdem, ob die Schleife den Hauptakzent 

trägt und der Bogen lediglich ein Appen-

dix ist wie im φ oder ob der Bogen das tra-

gende Element bildet und die Schleife nur 

eine Zutat darstellt wie im S. Das Beispiel 

dokumentiert, dass die Teile keine isolier-

ten, selbständigen Bestandteile mit gleich-



Gloy/Neue Verzauberung der Natur*“ 259

bleibenden Eigenschaften sind, die sich Das (Janze wird 1mM Ausgang VO  b einem Teil
eliebig TeNNenNn und verbinden lassen, ANSCHANSCHHIL, indem der kontradiktorische
sondern dass S1€ VO  b Sinn und Bedeutung Teil opponılert wird, Urc Zusammen-
des (janzen abhängen. 1e8se Erkenntnis nahme beider ein (janzes bilden
kann auch ausgedrückt werden, dass Wiewohl dies ein synthetisch fortschreiten-
das (janze mehr ist als die Summe der eıle der, VO  b den Teilen ZU. (janzen gehender
und Priorıitat hat. Prozess ist, handelt CS sich andererseits, Ca

DIe Erkenntnis der Übersummati- das atente, virtuelle (janze VO  b Anfang
oder Mehr-als-Summenhaftigkeit hat eitend ist, einen analytischen Explika-

In der Gegenwart eine Stuütze gefunden t1ONSPrOZESS, der das (janze In SEe1INe e1ıle
In der iologie. DIe Neubelebung holisti- auseinanderlegt. DIe dialektische Methode
schen Denkens erfolgte Ende des Jahr- stellt die Zusammennahme beider hete-
hunderts, Anfang des Jahrhunderts LOSCHCI Vorgehensweisen, der Synthesis
aufgrun eiInNnes Streites Zzweler Biologen, und der Analysis, dar. DIe hier verwende-
Richard Roux und Hans Driesch. Letzte- Gedankenform ist se1t der Antike als &V  -
Ter ging AaUS ıhm siegreich hervor, indem LAOEPOV CV EQUTWO bekannt. (Jemeint ist,

dass sich das Eine-Ganze der atur In sichfür die Urganisation und Entwicklung
VO  b Urganismen ein teleologisch-ganz- selbst spaltet, ber die paltung wleder
e1Ulc wirkendes Bauprinz1ıp annahm, mıt sich zusarnrnenzugehen ZUFK nunmehr
das VO  b Beginn In en Teilen wirksam gefüllten Einheit.
ist und deren Urganisation und Entwick- Problematisch bleibt allerdings, OD die
lung leitet. DIe Grundidee, die inzwischen dialektische Begriffskonstruktion eines
VO  b vielen Forschern übernommen WUL - (;esamtzusammenhanges der alur die
de und heute genere akzeptiert wird, ist Totalität der alur wirklich erfassen
die Prasenz des (janzen In den Teilen, der verImnaIS und das Andere des Begriffes das
Einheit In der 1elher SOWI1eEe die Über- Alogische, Kontingente, Empirische als

das Widerstrebende miteinbezieht oderZCUSUNS, dass sich Lebensvorgänge nicht
monokausal erklären lassen, sondern einer asselDe draufßen lässt und sich dann doch
eigenen, übergreifenden ( esetzmäfßigkeit, wleder 1Ur als ein logischer, begriffstheo-
der Ganzheitskausalität, edurien. retischer Überbau erwelst

Will IHNan diese orgänge ntellektuell
verstehen und strukturieren, biletet sich Das Ökologische Naturkonzept
als Methode die Dialektik und CS ist kein
Zufall, dass einer der Gegenwartsbiologen, In ode gekommen ist heute eine Na-
Humberto aturana, seinen Begriff der turvorstellung, die WITFr mittels einer Meta-
Autopolesis TEUNC aufgrun e1iNnes MISS- pher als Ökologie bezeichnen. ‚Ökologie‘
verständnisses des schellingschen Begriffes leitet sich VO  u dem griechischen OLKOC
der Selbstkonstruktion auf dessen D1a- ‚Haus, Haushalt, Hauswirtschaft‘ aD und
lektik gründet, die damıit eine Aufwertung unterstellt, dass der KOsmos ein gemel1n-
und Aktualisierung rfährt DIe Dialektik Haus für die verschiedensten Le-
ist eine Methode, die mıt dem Dreischritt bewesen: Menschen, Tiere, Pflanzen, aber
VO  b Thesis, Antithesis und Synthesis ODC- auch für das Anorganische ist, In dem diese
rlert, wobel letztere wliederum als Thesis koexistieren und sich In einem zumindest
eiInes Dreischrittes fungieren kann. relativen Gleichgewicht, In einer gewIissen

259Gloy/Neue Verzauberung der Natur?

bleibenden Eigenschaften sind, die sich 

beliebig trennen und verbinden lassen, 

sondern dass sie von Sinn und Bedeutung 

des Ganzen abhängen. Diese Erkenntnis 

kann auch so ausgedrückt werden, dass 

das Ganze mehr ist als die Summe der Teile 

und Priorität hat.

Die Erkenntnis der Übersummati-

on oder Mehr-als-Summenhaftigkeit hat 

in der Gegenwart eine Stütze gefunden 

in der Biologie. Die Neubelebung holisti-

schen Denkens erfolgte Ende des 19. Jahr-

hunderts, Anfang des 20. Jahrhunderts 

aufgrund eines Streites zweier Biologen, 

Richard Roux und Hans Driesch. Letzte-

rer ging aus ihm siegreich hervor, indem 

er für die Organisation und Entwicklung 

von Organismen ein teleologisch-ganz-

heitlich wirkendes Bauprinzip annahm, 

das von Beginn an in allen Teilen wirksam 

ist und deren Organisation und Entwick-

lung leitet. Die Grundidee, die inzwischen 

von vielen Forschern übernommen wur-

de und heute generell akzeptiert wird, ist 

die Präsenz des Ganzen in den Teilen, der 

Einheit in der Vielheit sowie die Über-

zeugung, dass sich Lebensvorgänge nicht 

monokausal erklären lassen, sondern einer 

eigenen, übergreifenden Gesetzmäßigkeit, 

der Ganzheitskausalität, bedürfen.

Will man diese Vorgänge intellektuell 

verstehen und strukturieren, so bietet sich 

als Methode die Dialektik an, und es ist kein 

Zufall, dass einer der Gegenwartsbiologen, 

Humberto R. Maturana, seinen Begriff der 

Autopoiesis – freilich aufgrund eines Miss-

verständnisses des schellingschen Begriffes 

der Selbstkonstruktion – auf dessen Dia-

lektik gründet, die damit eine Aufwertung 

und Aktualisierung erfährt. Die Dialektik 

ist eine Methode, die mit dem Dreischritt 

von Thesis, Antithesis und Synthesis ope-

riert, wobei letztere wiederum als Thesis 

eines neuen Dreischrittes fungieren kann. 

Das Ganze wird im Ausgang von einem Teil 

angegangen, indem der kontradiktorische 

Teil opponiert wird, um durch Zusammen-

nahme beider ein neues Ganzes zu bilden. 

Wiewohl dies ein synthetisch fortschreiten-

der, von den Teilen zum Ganzen gehender 

Prozess ist, handelt es sich andererseits, da 

das latente, virtuelle Ganze von Anfang an 

leitend ist, um einen analytischen Explika-

tionsprozess, der das Ganze in seine Teile 

auseinanderlegt. Die dialektische Methode 

stellt die Zusammennahme beider hete-

rogener Vorgehensweisen, der Synthesis 

und der Analysis, dar. Die hier verwende-

te Gedankenform ist seit der Antike als ἓν 

διαφέρον ἐν ἑαυτῷ bekannt. Gemeint ist, 

dass sich das Eine-Ganze der Natur in sich 

selbst spaltet, um über die Spaltung wieder 

mit sich zusammenzugehen zur nunmehr 

gefüllten Einheit.

Problematisch bleibt allerdings, ob die 

dialektische Begriffskonstruktion eines 

Gesamtzusammenhanges der Natur die 

Totalität der Natur wirklich zu erfassen 

vermag und das Andere des Begriffes – das 

Alogische, Kontingente, Empirische – als 

das Widerstrebende miteinbezieht oder 

dasselbe draußen lässt und sich dann doch 

wieder nur als ein logischer, begriffstheo-

retischer Überbau erweist.

5. Das ökologische Naturkonzept

In Mode gekommen ist heute eine Na-

turvorstellung, die wir mittels einer Meta-

pher als Ökologie bezeichnen. ‚Ökologie‘ 

leitet sich von dem griechischen οἶκος = 

‚Haus, Haushalt, Hauswirtschaft‘ ab und 

unterstellt, dass der Kosmos ein gemein-

sames Haus für die verschiedensten Le-

bewesen: Menschen, Tiere, Pflanzen, aber 

auch für das Anorganische ist, in dem diese 

koexistieren und sich in einem zumindest 

relativen Gleichgewicht, in einer gewissen 



7G6() Gloy/Neue Verzauberung der Natur*“

armon1e eiinden. DIe Um- und Mitwelt, rik das Menschsein er bewerten als
zunächst die nähere, dann die fernere, wird das Sein anderer Lebewesen, eiwa als das
als ein umgebendes Gehäuse mıt Nischen einer Krabbe, und daraus das Recht ZUFK

angesehen, die schrittweise auf dem Wege Benutzung und ZU. eDrauch, ZU. Ver-
der Evolution VO  b den einzelnen Urganis- zehr und ZUFK JTötung ableiten, wurde die
TIen erobert und als ihr Lebensraum IN - ogi der holistisch-Ökologischen
stalliert wurden. Jede Nische ist integriert das rabbe-Sein ebenso hoch einschätzen
ıIn größere Kontexte und diese ihrerseits wI1Ie das anderer iInge einschlieislic. des
In och größere, dass sich eine ernet- Menschen. em Selenden käme gleicher

Wert iıne holistische hätte ZWarLrZUNS er Nischen ergibt, derzufolge alle
Lebensräume und es Lebendige In ihnen den Vorteil, die Einseitigkeit und Relativi-
Glieder eiInes um{fassenden (janzen Sind. tat jeder zentrlierten rückgängig
Ökologie ist die Bezeichnung für ein har- machen, aber S1€ brächte die ihr
monisches, wohlgeordnetes Miteinander Eigenstes, nämlich die Absoluthei: der
VO  b Organischem und Anorganischem. Normatıvıtat und die schlechthinnige Ver-

bindlichkeiEingriffe In dieses Ganze, die mıt der Be-
mächtigung oder Zerstörung der einen Se1- Letztlich musste doch wileder Cif-

zugunsten der anderen verbunden Sind, ferenziert und spezifiziert werden ach
werden als Öökologische Krisen bezeichnet. anthropozentrischer oder nicht anthro-

Da die Vorstellung VO  b der atur als pozentrischer 1C und innerhalb dieser
einem gemeinsamen Haus eine etapher ach pathozentrischer oder biozentrischer,
ist, die VO  b eiInem uns bekannten, VOCI- Je ach dem, OD IHNan dem Menschen oder
Tauten Bereich auf einen anderen übertra- den leidensfähigen Lebewesen oder em
SgCcH wird, ist S1€ auch mıt Problemen kon- Organischen einen Eigenwert konzediert.
frontiert, die AaUS der begriffstheoretischen Obwohl unNnsere gegenwärtigen ler- und
Interpretation und ihrer Übertragung auf Pflanzenschutzgesetze hierauf basleren,
die atur resultieren. wWel olcher Pro- gera IHNan In nicht eringe Schwierigkeiten,

Wenn IHNan versucht, die (Girenzen zwischeneme ethischer Art möchte ich ANSPIC-
chen. patho- und biozentrischer ziehen.

Während CS sich bel der christli- Sind 1Ur die höheren Lebewesen, die Wiır-
chen oder humanıistischen oder bei beltiere, schmerzempfindlich und damıit
den Menschenrechten anthropozent- schützenswert oder auch die niederen,
risch OrlientlIierte Ethiken handelt, die VO wirbellosen? Wo soll die (GJirenze zwischen
Menschen als Mittelpunkt ausgehen und Tieren und Pilanzen SCZUHCM werden, und
VO  b ıhm AaUS das Relevante DZw. Irrelevante sind nicht letztlich auch die Elemente Erde,
festlegen, führen Öökologische Ethiken 1NSO- Wasser, Luft und euer SCHAUSO schützens-
fern ıIn ein Dilemma, als S1€ gleicherweise wert® Im Angelsächsischen wird gegeNWar-
dem Organischen wI1Ie dem Anorganischen t1g eine diskutiert, die VO  b der
einen Selbstwert zusprechen mıt der Kon- Leidensfähigkeit der Steine ausgeht, Wenn

SCUUCHNZ einer Heiligkeit der diese behauen werden.
alur. DIe holistische M1858 jedem iıne Öökologische 1. gleich In
Selenden einen Wert aufgrun des- welcher Form S1€ auftritt, geht Zu sehr
SCIl CS VOLF keinem anderen ausgezeichnet VO  b einem statischen (janzen und VO  b der
1ıst. Wuürde die ogi der Anthropozent- Erhaltung des STatus ( UO aUsS In diesem

260 Gloy/Neue Verzauberung der Natur?

Harmonie befinden. Die Um- und Mitwelt, 

zunächst die nähere, dann die fernere, wird 

als ein umgebendes Gehäuse mit Nischen 

angesehen, die schrittweise auf dem Wege 

der Evolution von den einzelnen Organis-

men erobert und als ihr Lebensraum in-

stalliert wurden. Jede Nische ist integriert 

in größere Kontexte und diese ihrerseits 

in noch größere, so dass sich eine Vernet-

zung aller Nischen ergibt, derzufolge alle 

Lebensräume und alles Lebendige in ihnen 

Glieder eines umfassenden Ganzen sind. 

Ökologie ist die Bezeichnung für ein har-

monisches, wohlgeordnetes Miteinander 

von Organischem und Anorganischem. 

Eingriffe in dieses Ganze, die mit der Be-

mächtigung oder Zerstörung der einen Sei-

te zugunsten der anderen verbunden sind, 

werden als ökologische Krisen bezeichnet.

Da die Vorstellung von der Natur als 

einem gemeinsamen Haus eine Metapher 

ist, die von einem uns bekannten, ver-

trauten Bereich auf einen anderen übertra-

gen wird, ist sie auch mit Problemen kon-

frontiert, die aus der begriffstheoretischen 

Interpretation und ihrer Übertragung auf 

die Natur resultieren. Zwei solcher Pro-

bleme ethischer Art möchte ich anspre-

chen.

1. Während es sich bei der christli-

chen oder humanistischen Ethik oder bei 

den Menschenrechten um anthropozent-

risch orientierte Ethiken handelt, die vom 

Menschen als Mittelpunkt ausgehen und 

von ihm aus das Relevante bzw. Irrelevante 

festlegen, führen ökologische Ethiken inso-

fern in ein Dilemma, als sie gleicherweise 

dem Organischen wie dem Anorganischen 

einen Selbstwert zusprechen mit der Kon-

sequenz einer Heiligkeit der gesamten 

Natur. Die holistische Ethik misst jedem 

Seienden einen Wert zu, aufgrund des-

sen es vor keinem anderen ausgezeichnet 

ist. Würde die Logik der Anthropozent-

rik das Menschsein höher bewerten als 

das Sein anderer Lebewesen, etwa als das 

einer Krabbe, und daraus das Recht zur 

Benutzung und zum Gebrauch, zum Ver-

zehr und zur Tötung ableiten, so würde die 

Logik der holistisch-ökologischen Ethik 

das Krabbe-Sein ebenso hoch einschätzen 

wie das anderer Dinge einschließlich des 

Menschen. Jedem Seienden käme gleicher 

Wert zu. Eine holistische Ethik hätte zwar 

den Vorteil, die Einseitigkeit und Relativi-

tät jeder zentrierten Ethik rückgängig zu 

machen, aber sie brächte die Ethik um ihr 

Eigenstes, nämlich um die Absolutheit der 

Normativität und die schlechthinnige Ver-

bindlichkeit.

Letztlich müsste doch wieder dif-

ferenziert und spezifiziert werden nach 

anthropozentrischer oder nicht anthro-

pozentrischer Sicht und innerhalb dieser 

nach pathozentrischer oder biozentrischer, 

je nach dem, ob man dem Menschen oder 

den leidensfähigen Lebewesen oder allem 

Organischen einen Eigenwert konzediert. 

Obwohl unsere gegenwärtigen Tier- und 

Pflanzenschutzgesetze hierauf basieren, 

gerät man in nicht geringe Schwierigkeiten, 

wenn man versucht, die Grenzen zwischen 

patho- und biozentrischer Ethik zu ziehen. 

Sind nur die höheren Lebewesen, die Wir-

beltiere, schmerzempfindlich und damit 

schützenswert oder auch die niederen, 

wirbellosen? Wo soll die Grenze zwischen 

Tieren und Pflanzen gezogen werden, und 

sind nicht letztlich auch die Elemente Erde, 

Wasser, Luft und Feuer genauso schützens-

wert? Im Angelsächsischen wird gegenwär-

tig eine Ethik diskutiert, die sogar von der 

Leidensfähigkeit der Steine ausgeht, wenn 

diese behauen werden.

2. Eine ökologische Ethik, gleich in 

welcher Form sie auftritt, geht allzu sehr 

von einem statischen Ganzen und von der 

Erhaltung des status quo aus. In diesem 



Gloy/Neue Verzauberung der Natur*“ 261

statischen Holismus werden ewegung DIe Einsicht eiInes dynamischen Ho-
und Veränderung ZW ar nicht schlichtweg lismus, die sich ıIn der Gegenwart urch-
geleugnet, S1€ sind aber VO  b der Art, dass gesetzt hat, kann nicht ohne Rückwirkung
auf S1€ das „Nichts eues aufdie Einstellung des Menschen ZUFK alur

bleiben, sowohl auf SEe1INe theoretisch-epi-ter der Sonne“. Entwicklung, Veränderung,
Prozessualität des Systems selbst sind die- stemische wI1Ie auf SEe1INe praktisch-ethische.
SCIN (janzen TeM!: Von einer Onslanz Begründungen, welche, WIE In der Ver-
und Stabilität der atur kann aber nicht gangenheit, auf ein statisches Naturganzes
die Rede Se1INn. 1ne solche trifft allenfalls zielten, sind nicht mehr durchführbar. Das
auf kurze Perioden DIe Paläontologie gilt sowochl für die theologische Legitima-
kennt In der Erdgeschichte mindestens t1on, die auf eine gottgewollte Schöpfung
fünf Phasen mıt Je spezifischen ler- und rekurriert, WIE für die metaphysische, die

sich auf eine sich selende Naturteleolo-Pilanzenarten und dazwischenliegenden
Einschnitten massenhaften Sterbens 1010- gie stutzt, wI1Ie für die rein naturalistische,
ischer Arten und (rattungen. Man hat CI - die mıt dem Prinzıp ‚propria 1O  b SUnt red-
rechnet, dass mehr als %n er ler- und dere operlert. Solange CN die Erhaltung
Pflanzenarten, die Je auf der Erde ex1isltier des STatus ( UO der atur ging, konnte IHNan

aben, heute ausgestorben sind, und ZW ar auf eine gottgewollte Ordnung hinwei-
SCI1, die der Mensch nicht stören, dienicht Uurc mMenschliche Eingriffe, sondern

Urc. klimatische Veränderungen, Uurc vielmehr ehrfurchtsvoll akzeptieren
das wiederholte Auftreten VO  b Eliszelten, hatte und die ihn ZUFK Unantastbarkeit der
Urc. geologische Eruptionen WwIe Vulkan- atur und der Naturordnung verpflichte-
ausbrüche mıt ihrem iImMmMeEeNsSsen Oohnlend1- Wo auf eine solche theologische Legit1-
Oxyd- Ausstofß, Urc. Überschwemmungen matıon verzichtet wurde, 1e zumindest
und andere Katastrophen. die metaphysische übrig, wI1Ie S1€ VO  u Hans

E1n statischer Holismus ist er aD- ONnas In seInem Buch Das Prinzıp erant-
zulösen Urc. einen dynamischen, der die wortung“ entworfen wIird. 1ne rational,
Prozessualität des Naturganzen In Rech- nicht mehr theologisch argumentleren-
NUuNg tellt, Se1 CN ıIn Form VO  b Entwicklung, de Metaphysik wI1Ie die SE1INE stutzt sich
welche auf ein bestimmtes el0s zusteuert auf eine vorgegebene Seinsordnung, die
und In diesem ihr Ende und ihre Vollen- gleichzeitig eine Werteordnung arste
dung findet, Se1 CS In Form VO  b Evolution, Zur Begründung SeINer ese beruft sich
welche kein bestimmtes, fixiertes Ziel hat, ONnas auf subjektive Zwecksetzungen, de-
allerdings die orgänge In eine bestimmte Ten Vorhandensein Indiz für das Vorhan-
Richtung, Se1 CS der Höherentwicklung und densein objektiver Zwecke In der atur 1st.
der zunehmenden Komplexität, aber auch Geht IHNan VO  u der Tamısse AaUs, dass die
des Gegenteils, kanalisieren kann, oder Se1 Subjektivität ein Evolutionsprodukt ist und
CS ıIn Form ungerichteter orgänge, welche dass CS In der Evolution keine Sprünge,
gemä: dem feyerabendschen ‚aMNY- sondern 1Ur graduelle Entwicklungsstufen
ing goes en lassen, OD der Prozess ein gibt, dann olg zwingend, dass die subjek-
Fortschritt oder Rückschritt oder eine Sta- tive Zwecksetzung ihre urzeln In der Ob-
gnation 1st. jektiven atur hat und olglic die gesamte

Vgl JONaAS, Das Prinzıp Verantwortung, Frankfurt ıM 1979

261

14 Vgl. H. Jonas, Das Prinzip Verantwortung, Frankfurt a.M. 1979.

Gloy/Neue Verzauberung der Natur?

statischen Holismus werden Bewegung 

und Veränderung zwar nicht schlichtweg 

geleugnet, sie sind aber von der Art, dass 

auf sie das Motto passt: „Nichts Neues un-

ter der Sonne“. Entwicklung, Veränderung, 

Prozessualität des Systems selbst sind die-

sem Ganzen fremd. Von einer Konstanz 

und Stabilität der Natur kann aber nicht 

die Rede sein. Eine solche trifft allenfalls 

auf kurze Perioden zu. Die Paläontologie 

kennt in der Erdgeschichte mindestens 

fünf Phasen mit je spezifischen Tier- und 

Pflanzenarten und dazwischenliegenden 

Einschnitten massenhaften Sterbens biolo-

gischer Arten und Gattungen. Man hat er-

rechnet, dass mehr als 99 % aller Tier- und 

Pflanzenarten, die je auf der Erde existiert 

haben, heute ausgestorben sind, und zwar 

nicht durch menschliche Eingriffe, sondern 

durch klimatische Veränderungen, durch 

das wiederholte Auftreten von Eiszeiten, 

durch geologische Eruptionen wie Vulkan-

ausbrüche mit ihrem immensen Kohlendi-

oxyd-Ausstoß, durch Überschwemmungen 

und andere Katastrophen.

Ein statischer Holismus ist daher ab-

zulösen durch einen dynamischen, der die 

Prozessualität des Naturganzen in Rech-

nung stellt, sei es in Form von Entwicklung, 

welche auf ein bestimmtes Telos zusteuert 

und in diesem ihr Ende und ihre Vollen-

dung findet, sei es in Form von Evolution, 

welche kein bestimmtes, fixiertes Ziel hat, 

allerdings die Vorgänge in eine bestimmte 

Richtung, sei es der Höherentwicklung und 

der zunehmenden Komplexität, aber auch 

des Gegenteils, kanalisieren kann, oder sei 

es in Form ungerichteter Vorgänge, welche 

gemäß dem feyerabendschen Motto ‚any-

thing goes‘ offen lassen, ob der Prozess ein 

Fortschritt oder Rückschritt oder eine Sta-

gnation ist.

Die Einsicht eines dynamischen Ho-

lismus, die sich in der Gegenwart durch-

gesetzt hat, kann nicht ohne Rückwirkung 

auf die Einstellung des Menschen zur Natur 

bleiben, sowohl auf seine theoretisch-epi-

stemische wie auf seine praktisch-ethische. 

Begründungen, welche, wie in der Ver-

gangenheit, auf ein statisches Naturganzes 

zielten, sind nicht mehr durchführbar. Das 

gilt sowohl für die theologische Legitima-

tion, die auf eine gottgewollte Schöpfung 

rekurriert, wie für die metaphysische, die 

sich auf eine an sich seiende Naturteleolo-

gie stützt, wie für die rein naturalistische, 

die mit dem Prinzip ‚propria non sunt red-

dere‘ operiert. Solange es um die Erhaltung 

des status quo der Natur ging, konnte man 

auf eine gottgewollte Ordnung hinwei-

sen, die der Mensch nicht zu stören, die 

er vielmehr ehrfurchtsvoll zu akzeptieren 

hatte und die ihn zur Unantastbarkeit der 

Natur und der Naturordnung verpflichte-

te. Wo auf eine solche theologische Legiti-

mation verzichtet wurde, blieb zumindest 

die metaphysische übrig, wie sie von Hans 

Jonas in seinem Buch Das Prinzip Verant-

wortung14 entworfen wird. Eine rational, 

nicht mehr theologisch argumentieren-

de Metaphysik wie die seine stützt sich 

auf eine vorgegebene Seinsordnung, die 

gleichzeitig eine Werteordnung darstellt. 

Zur Begründung seiner These beruft sich 

Jonas auf subjektive Zwecksetzungen, de-

ren Vorhandensein Indiz für das Vorhan-

densein objektiver Zwecke in der Natur ist. 

Geht man von der Prämisse aus, 1. dass die 

Subjektivität ein Evolutionsprodukt ist und 

2. dass es in der Evolution keine Sprünge, 

sondern nur graduelle Entwicklungsstufen 

gibt, dann folgt zwingend, dass die subjek-

tive Zwecksetzung ihre Wurzeln in der ob-

jektiven Natur hat und folglich die gesamte 



2672 Gloy/Neue Verzauberung der Natur*“

alur Zwecken untersteht. Wird weder und (sattungen se1IN, vielmehr 111U55 S1€
auf eine theologische och auf eine mMetlta- dem andel der rdnungen echnung
physische Begründung rekurriert, dann Lragen. Das kann 1Ur In Form einer for-
bleibt als Drıttes die erufung auf das Na- malen, nicht materialen Zwecksetzung
turrecht, dessen Grundsatz lautet: ‚Was geschehen, In welcher Oftenheit besteht
üurlich ist, ist auch rechtens.‘ DIe Ordnung und wechselnde Festsetzungen zugelassen
der alur, WwIe S1€ In Gliederungen und werden. Ist ein Ziel erreicht, stellt sich
Klassifikationen vorliegt, ist hier VO  b atur die Frage ach einem und danach
AaUS egeben und auch erhalten. wleder ach einem usf{., dass

1ese fundamentalistischen Ethiken sich eine Sequenz VO  b Zielvorgaben und
theologischer, metaphysischer oder atu- Zielverwirklichungen ergibt. Der Prozess
ralistischer Art übersehen allerdings, dass ist ohne definitives Ziel WIE die
S1€ sich auf die atur 1mM STatus (JUO bezile- türliche utallon, die auch nicht stracks
hen, die 1mM Kontext der Naturgeschichte auf ein Ziel zusteuerTtT, sondern eher einem
1Ur ein Durchgangsstadium bildet Bel Ausprobieren und Basteln als einem plan-
kritischer Betrachtung erwelılsen sich die- vollen Konstruleren leicht. Der Mensch

Ethiken als realitätsfern und einselt1g; imıtier hier mıt seinen wechselnden Ziel-
insofern, als S1€ die faktische Na- vorgaben die altur. iıne1. die diesem

turgeschichte und ihre Formenwandlung Sachverhalt ehesten echnung tru-
nicht wahrnehmen, und letzteres insofern, SC, ware eine konsensuelle ach Art der
als S1€ Urc. die KONnzeption dynamischer Habermas’schen, eine Diskursethik'>,
Systeme konkurrenziert werden. der die Mitglieder einer ommunikations-

iıne Öökologische 1. die dem Phä- gemeinschaft, die als ideale Dialogpartner
der Naturgeschichte mıt ihren unterstellt werden welche Uurc leiche

Wandlungen und Veränderungen enTl- Voraussetzungen wI1Ie leiche Bildung, glei-
sprechen will, I11US5 anders begründet che Artikulations- und Urteilsfähigkeit,
und strukturiert werden. Ihr Ziel kann leiche Freiheit us  s ausgezeichnet sind
nicht die Rechtfertigung einer bestimm - In einer dealen Sprechsituation, dem herr-
ten Naturordnung mıt bestimmten Arten schaftsfreien Diskurs, konsensue das Ziel

bestimmen. Habermas Meinung ist die,
dass moralische Zwecke einschließlicWeiterführende Lıteratur:
Konfliktlösungen nicht wI1Ie bel ant Urc.Gloy (Hg.) alur- und Technikbegriffe.

Historische und systematische Aspekte ein CINZISES transzendentales Subjekt, SO1I1-

dern 1Ur kollektiv Urc. kommunizieren-VO  b der Antike bis ZUFK Öökologischen KrI1se,
de und konsentierende ubjekte gefundenVO  b der Physik bis ZUFK Asthetik, onn 996
werden können.Sammelband mıt Referaten renommMler-

TEUNC. zeigt sich hier das Dilemma e1-ter Wissenschaftler, z B Böhme (Darm-
stadt), Klein Wien) (Jsraeser Bern) Ner freiheitlich-subjektivistisch fundierten

apra, Das Tao der Physik, München Öökologischen gegenüber einer unda-
mentalistisch-objektiven. Jede bean-1977

Ders., Wendezeit, ern 1983 prucht generelle Verbindlichkeit, WwIe S1€
1mM kategorischen Imperatıv ‚Du ollst oder

Vgl Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bde., Frankfurt ıM 1981, Aufl
1987, 19838

262

15 Vgl. J. Habermas, Th eorie des kommunikativen Handelns, 2 Bde., Frankfurt a.M. 1981, 4. Aufl . 
1987, NF 1988.

Weiterführende Literatur:

K. Gloy (Hg.), Natur- und Technikbegriffe. 

Historische und systematische Aspekte: 

von der Antike bis zur ökologischen Krise, 

von der Physik bis zur Ästhetik, Bonn 1996 

– Sammelband mit Referaten renommier-

ter Wissenschaftler, z.B. Böhme (Darm-

stadt), Klein (Wien), Graeser (Bern).

F. Capra, Das Tao der Physik, München 

1977.

Ders., Wendezeit, Bern 1983.

Gloy/Neue Verzauberung der Natur?

Natur Zwecken untersteht. – Wird weder 

auf eine theologische noch auf eine meta-

physische Begründung rekurriert, dann 

bleibt als Drittes die Berufung auf das Na-

turrecht, dessen Grundsatz lautet: ‚Was na-

türlich ist, ist auch rechtens.‘ Die Ordnung 

der Natur, wie sie in Gliederungen und 

Klassifikationen vorliegt, ist hier von Natur 

aus gegeben und so auch zu erhalten.

Diese fundamentalistischen Ethiken 

theologischer, metaphysischer oder natu-

ralistischer Art übersehen allerdings, dass 

sie sich auf die Natur im status quo bezie-

hen, die im Kontext der Naturgeschichte 

nur ein Durchgangsstadium bildet. Bei 

kritischer Betrachtung erweisen sich die-

se Ethiken als realitätsfern und einseitig; 

er steres insofern, als sie die faktische Na-

turgeschichte und ihre Formenwandlung 

nicht wahrnehmen, und letzteres insofern, 

als sie durch die Konzeption dynamischer 

Systeme konkurrenziert werden.

Eine ökologische Ethik, die dem Phä-

nomen der Naturgeschichte mit ihren 

Wandlungen und Veränderungen ent-

sprechen will, muss anders begründet 

und strukturiert werden. Ihr Ziel kann 

nicht die Rechtfertigung einer bestimm-

ten Naturordnung mit bestimmten Arten 

und Gattungen sein, vielmehr muss sie 

dem Wandel der Ordnungen Rechnung 

tragen. Das kann nur in Form einer for-

malen, nicht materialen Zwecksetzung 

geschehen, in welcher Offenheit besteht 

und wechselnde Festsetzungen zugelassen 

werden. Ist ein Ziel erreicht, so stellt sich 

die Frage nach einem neuen und danach 

wieder nach einem neuen usf., so dass 

sich eine Sequenz von Zielvorgaben und 

Zielverwirklichungen ergibt. Der Prozess 

ist ohne definitives Ziel genau wie die na-

türliche Mutation, die auch nicht stracks 

auf ein Ziel zusteuert, sondern eher einem 

Ausprobieren und Basteln als einem plan-

vollen Konstruieren gleicht. Der Mensch 

imitiert hier mit seinen wechselnden Ziel-

vorgaben die Natur. Eine Ethik, die diesem 

Sachverhalt am ehesten Rechnung trü-

ge, wäre eine konsensuelle nach Art der 

Habermas’schen, eine Diskursethik15, in 

der die Mitglieder einer Kommunikations-

gemeinschaft, die als ideale Dialogpartner 

unterstellt werden – welche durch gleiche 

Voraussetzungen wie gleiche Bildung, glei-

che Artikulations- und Urteilsfähigkeit, 

gleiche Freiheit usw. ausgezeichnet sind –,

in einer idealen Sprechsituation, dem herr-

schaftsfreien Diskurs, konsensuell das Ziel 

bestimmen. Habermas’ Meinung ist die, 

dass moralische Zwecke einschließlich 

Konfliktlösungen nicht wie bei Kant durch 

ein einziges transzendentales Subjekt, son-

dern nur kollektiv durch kommunizieren-

de und konsentierende Subjekte gefunden 

werden können.

Freilich zeigt sich hier das Dilemma ei-

ner freiheitlich-subjektivistisch fundierten 

ökologischen Ethik gegenüber einer funda-

mentalistisch-objektiven. Jede Ethik bean-

sprucht generelle Verbindlichkeit, wie sie 

im kategorischen Imperativ ‚Du sollst‘ oder 



Gloy/Neue Verzauberung der Natur*“ 263

‚Du musst‘ ausgesprochen 1st. hre Hand- rTieden geben mussen, der zugleic. der
Jungsanweisungen, Vorschriften, Gebote kleinste gemeinsame enner 1st.
wI1Ie Verbote gelten nicht 1Ur gelegentlich
und 1Ur für diesen, für Jenen aber nicht,
sondern S1€ beanspruchen schlechthinnige DIe Autorin: Prof. Dr Dr h.C., aAren GL0y,
Gültigkeit für alle Menschen er eit geb 1941, ist Professorin für Philosophie
In en Situationen. E1n olcher Nnspruc. und Geistesgeschichte der MNIVeErSL-
lässt sich jedoch nicht Uurc Rekurs auf tat Luzern und permanente Gastdozentin
wechselnde ONseNse legitimieren. ıner der Untversita Wıen Publikationen:

Das Verständnis der AtUr. Die (Ge-Konsensethik mangelt das, Was eine
gerade auszeichnen soll, nämlich normatı- schichte des wissenschaftlichen Denkens,
VeC Verbindlichkeit. Es ist diese Unverbind- München 19995, öln Dite (Ge-
1C.  eit, die In Konftflikten wI1Ie den 11- schichte des ganzheitlichen Denkens, Mün-
wärtigen, z7.B. bei der Frage gentechnischer chen 1996, öln Vernunft und das
Eingriffe ıIn die alur oder bei der Frage Andere der Vernunft, Freiburg-München
ach Verlängerung des Lebens Uurc die 200T; Wahrheitstheorien, Tübingen-Basel
Apparatemedizin oder ach natürlichem 2004; Bewusstseinstheorien. Zur TODIeEeMA-
terben ıIn Wuürde ZU. USdruc. kommt. tik und Problemgeschichte des Bewusstseins

Vielleicht ist CN Schicksal, uns und Selbstbewusstseins, Freiburg-München
1Ur mıt dem gröfstmöglichen Konsens 1 998,

263Gloy/Neue Verzauberung der Natur?

‚Du musst‘ ausgesprochen ist. Ihre Hand-

lungsanweisungen, Vorschriften, Gebote 

wie Verbote gelten nicht nur gelegentlich 

und nur für diesen, für jenen aber nicht, 

sondern sie beanspruchen schlechthinnige 

Gültigkeit für alle Menschen zu aller Zeit 

in allen Situationen. Ein solcher Anspruch 

lässt sich jedoch nicht durch Rekurs auf 

wechselnde Konsense legitimieren. Einer 

Konsensethik mangelt das, was eine Ethik 

gerade auszeichnen soll, nämlich normati-

ve Verbindlichkeit. Es ist diese Unverbind-

lichkeit, die in Konflikten wie den gegen-

wärtigen, z.B. bei der Frage gentechnischer 

Eingriffe in die Natur oder bei der Frage 

nach Verlängerung des Lebens durch die 

Apparatemedizin oder nach natürlichem 

Sterben in Würde zum Ausdruck kommt.

Vielleicht ist es unser Schicksal, uns 

nur mit dem größtmöglichen Konsens zu-

frieden geben zu müssen, der zugleich der 

kleinste gemeinsame Nenner ist.

Die Autorin: Prof. Dr. Dr. h.c., Karen Gloy, 

geb. 1941, ist o. Professorin für Philosophie 

und Geistesgeschichte an der Universi-

tät Luzern und permanente Gastdozentin 

an der Universität Wien. Publikationen: 

Das Verständnis der Natur: Bd. 1: Die Ge-

schichte des wissenschaftlichen Denkens, 

München 1995, Köln 22005; Bd. 2: Die Ge-

schichte des ganzheitlichen Denkens, Mün-

chen 1996, Köln 22005; Vernunft und das 

Andere der Vernunft, Freiburg–München 

2001; Wahrheitstheorien, Tübingen–Basel 

2004; Bewusstseinstheorien. Zur Problema-

tik und Problemgeschichte des Bewusstseins 

und Selbstbewusstseins, Freiburg–München 

1998, 32004.


