328

Philosophie

duflerste Zuspitzung, wenn gemaf3 der christ-
lichen Botschaft Gott der allméichtige und lie-
bende Schopfer ist. Karl-Josef Kuschel verfolgt
den kirchenamtlichen und theologischen Kli-
rungsprozess durch die Jahrhunderte. Er zeigt
das Ungeniigen der Privations-, Zulassungs-,
Straf- und Erziehungstheorie auf, aber auch der
Rede vom ohnmichtigen Mitleiden Gottes aus
Liebe und vom Leiden als dem Preis der Lie-
be. Denn die Schrift (Jes 45, Ps 88) thematisiert
die alleinige Verantwortung Gottes fiir die Welt;
er ist Herr des Ubels. Biblisch einzig verant-
wortbar ist es, die Theodizeefrage wegen ihrer
grundsitzlichen Unbeantwortbarkeit offenzu-
halten. Es gibt kein Durchschauenwollen Got-
tes. Verlangt ist das unerschiitterliche Vertrau-
en auf die Selbstrechtfertigung Gottes. - Man
muss dem Autor dankbar sein. Er entschidigt
fir Flachheiten anderer Beitrdge. Er hat das
Beispiel Christi auf seiner Seite: den Mut auf-
zubringen, vertrauend in die Antwort hineinzu-
sterben. Nicht Losung also, sondern Weisung.
Diese existenzielle Antwort iiberbietet jede nur
intellektuelle, die in ihrer abstrahierenden All-
gemeinheit kaum einem, schon gar nicht dem
ungerechten Leiden- und Sterbenmiissen ge-
recht zu werden vermag.

Linz Johannes Singer

PHILOSOPHIE

¢ Wimmer, Franz Martin: Globalitat und
Philosophie. Studien zur Interkulturalitat.
Verlag Turia + Kant, Wien 2003. (144) Kart.
Euro 15,00.

HInterkulturalitit ist seit Jahren in vieler
Munde, wird positiv oder negativ bewertet, als
Ausweg aus der Flachheit einer Konsumkultur
gepriesen oder als Verlust des Abendlandes
beklagt® (122) - so beschreibt Franz Martin
Wimmer, Professor fiir Philosophie an der Uni-
versitdt Wien, die gegenwirtige Stimmungslage
zum ,interkulturellen® Denken. Das vorlie-
gende Bindchen, das sieben Beitriage Wimmers
aus den Jahren 1992 bis 1998 enthilt, zeigt in
eindriicklicher Weise auf, inwiefern ,,Interkul-
turalitdt® eine zentrale Herausforderung ge-
genwirtigen Denkens darstellt. ,,Interkulturelle
Philosophie® - und das darf nicht ibersehen
werden - ist und bleibt Philosophie, also der
Versuch, mit den Mitteln menschlicher Ver-
nunft (und nur mit jhnen!) ,,in grundlegenden

Fragen zu verbindlichen Einsichten zu kommen
und diese in angemessener Weise auszudriicken
und so kommunikabel zu machen“ (26f); sie hat
sich in einem Spannungsfeld zu bewéhren, das
zum einen durch eine ,,unreduzierbare Vielfalt®
herausgefordert ist, zum anderen aber den ,,An-
spruch auf vernunftgeleitetes Uberzeugen (9)
nicht aufgibt.

Das Projekt interkultureller Philosophie,
das die Tatsache ernstnimmt, ,,dass es nicht eine
und nicht eine endgiiltig angemessene Sprache,
Kulturtradition und Denkform des Philoso-
phierens gibt, sondern viele, und dass jede
davon kultiirlich ist, keine darunter natiirlich
(122f), versteht sich als Kritik der abendldn-
dischen Aufkldrung, vor allem jener Tradition,
die davon ausgeht, ,es wiirde nach vollendeter
Kritik aller traditionellen Vorurteile die eine,
einzige und vernunftentsprechende Sicht der
Dinge geben (42). Gegen eine solche (okzi-
dentale) Auffassung, die zwar mit einem Uni-
versalanspruch auftritt, sich letztlich aber als
»Regionalphilosophie® (124) entpuppt, pladiert
Wimmer dafiir, ,,,gegenseitige Aufklarung® in
wirklich offenen, immer neuen polylogischen
Verfahren anzustreben (10).

Interkulturelle Philosophie mochte von den
drei Méglichkeiten der Einflussnahme: ,Uber-
zeugen, Uberreden und Verfiihren (54) nur die
erste in Anspruch nehmen, also darauf bedacht
sein, ,in moglichst vielen Bereichen Prozesse
des ,Uberzeugens® zwischen divergierenden
Traditionen zu entwickeln® (129, Anm. 22).
Geleitet von der ,Fiktion eines gewaltfreien,
entkolonialisierten Diskurses“ (55) verfolgt
interkulturelle Philosophie eine ,zetetische®
Argumentationsweise, die ,bei den Adressaten
des Arguments eine Veranderung von Hand-
lungsweisen aufgrund von Uberzeugtsein be-
wirken soll“ (42). Ein echter Uberzeugungspro-
zess gelingt nur, wenn der entsprechende Inhalt
vom Autor des Uberzeugens 1. selbst vertreten
wird, 2. mit guten Griinden fiir wahr oder giil-
tig gehalten wird, 3. in seiner Wahrheit oder
Giiltigkeit eingesehen wird und 4. auch vom
Adressaten des Uberzeugungsprozesses ein-
gesehen wird. Von daher ldsst sich als Postulat
interkulturellen Philosophierens formulieren:
~-Wo immer moglich, ist es anzustreben, dass
Beeinflussungsprozesse Prozesse des Uberzeu-
gens seien (59). Die These Wimmers, dass es
sich bei (inter)religiésen Dialogen ,hdchstens
um Uberredungs-, nicht aber um Uberzeuguns-
prozesse handeln (91) kénne, gibt Theologen



Philosophie

329

einiges zu denken auf. Dass religiose Kommuni-
kation nicht einfach dasselbe ist wie eine philo-
sophische Argumentation, ist klar; dass es aber
nicht méglich sei, eine religiose Uberzeugung,
die ,echte Glaubenssitze“ (90) enthilt, einem
Adressaten in einem Uberzeugungsprozess ein-
sichtig zu machen, ja dass ,,religiose Argumente
lediglich tiberreden oder sogar nur verfiihren®
(88), diirfte wohl eine zu radikale Schlussfolge-
rung aus der - nicht zu bestreitenden — Tatsa-
che sein, dass Vertreter aller Religionen durch
Uberredung, ja sogar durch Gewalt auf andere
Menschen Einfluss nehmen. Die Voraussetzung
eines religiosen Glaubens, der in einem ,,Logos
der Zustimmung® verantwortet wird und ver-
bindliche Sprachregelungen (,,Dogmen®) kennt,
kann sehr wohl in den argumentativen Prozess
eines Polylogs eingebracht werden, auch wenn
sich ein solches Diskussionsverfahren - und
darin ist Wimmer zuzustimmen - vom ,,Ziel
eines interkulturell orientierten Philosophie-
rens“ (91) unterscheidet.

Auf jeden Fall ist dieses Biandchen allen zu
empfehlen, die ,,globales Denken® nicht nur als
intellektuelle Mode, sondern als ,,Zeichen der
Zeit“ wahrnehmen - gerade auch in Kirche und
Theologie.

Salzburg Franz Gmainer-Pranzl

¢ Horn, Christoph: Einfihrung in die Politi-
sche Philosophie. (Einfuhrungen Philosophie,
hg. von Dieter Schénecker und Niko Stro-
bach) Wissenschaftliche Buchgesellschaft,
Darmstadt 2003. (176) Kart. Euro 14,90 (D).

Der Wissenschaftlichen Buchgesellschaft
Darmstadt kommt das Verdienst zu, mit den
»Einfithrungen Philosophie“ eine Buchreihe
aufgelegt zu haben, die insbesondere Studien-
anfingern ein tbersichtliches und verstindli-
ches Orientierungswissen iiber ein spezifisches
philosophisches Themengebiet gibt. Der Bon-
ner Universitdtsprofessor fiir Antike und Prak-
tische Philosophie, Christoph Horn (= Verf.),
wiederum hat das Kunststiick vollbracht, eine
kompakte, gut lesbare Einfithrung in die Po-
litische Philosophie zu verfassen. Das Buch
tiberzeugt in seiner Linge, seinem formalen
Zuschnitt und auch in seiner Auswahl der The-
menkomplexe. Durch die tibersichtliche Struk-
tur der Kapitel wird sich der Lernerfolg nach
einem aufmerksamen Durchgang durch die
Materie sicherlich einstellen. Am Anfang eines

jeden der acht Kapitel steht eine kurze Zusam-
menfassung. Die maximal zehn Zeilen langen
Ausfithrungen bieten einen Einblick in das
folgende Arbeitsprogramm, das der Verfasser
dann auch konsequent verfolgt. Jedes Kapitel
wird von einer Zusammenfassung abgerundet,
an die sich zudem Lektiirehinweise, Fragen und
Ubungen anschliefen. Diese Aufgaben machen
eine Lernkontrolle méglich. Die ausgewogenen
Angaben zwischen Primiér- und Sekundarlite-
ratur ermdglichen einen Einstieg in das Eigen-
studium, wobei der Verfasser selbstverstindlich
voraussetzt, dass die Leserinnen und Leser auch
der englischen Sprache machtig sind.

Obwohl das Buch nur den Anspruch er-
hebt, in die komplexen Inhalte der Politischen
Philosophie einzufiithren, konnte es Studie-
rende dennoch in der Sicherheit wiegen, dass
sie sich mit den Inhalten eine objektive, kano-
nische Darstellung der Politischen Philosophie
aneignen. Aber trotz der sorgfiltigen Werka-
nalyse des Verfassers werden die Leserinnen
und Leser nicht umhin kommen, sich in eini-
gen Fragen auch weiterer Literatur zu bedienen
und die Ausfithrungen des Verfassers kritisch
zu hinterfragen. Beispielsweise ordnet dieser
das Konzept einer Anerkennungstheorie nicht
unter der normativen Leitidee der Gerechtig-
keitstheorie ein (vgl. 99-100). Doch genau ei-
nen solchen Status als Gerechtigkeitstheorie
beansprucht der Frankfurter Sozialphilosoph
Axel Honneth fiir seinen anerkennungstheo-
retischen Ansatz. Es geht diesem darum, unter
dem Dach des Anerkennungsbegriffs eine ein-
heitliche Gerechtigkeitstheorie zu einwerfen,
die zugleich die Trennung zwischen gutem und
gerechtem Leben aufsprengt. An einer solchen
Stelle bleibt der Ausflug des Verfassers in ein be-
stimmtes theoretisches Konzept aufgrund der
knappen Ausfithrungen zwangsldufig defizitar.
Auflerdem miissen in der Auseinandersetzung
mit der vorliegenden Einfithrung verschiedene
angeschnittene Problemkomplexe tiefer durch-
drungen werden. So identifiziert der Verfasser
als Kern der Politischen Philosophie berech-
tigterweise die Anthropologie (vgl. 31-37);
allerdings fillt die Darstellung der vielféltigen
Probleme der Anthropologie aufgrund des
komplexen Aufbaus der Einfithrung sicherlich
unbefriedigend kurz aus.

Wer in den acht Kapiteln also abschlie-
Bende Antworten auf begriindungstheoretische
Fragen und aktuelle Probleme der Politischen
Philosophie sucht, der wird zu Recht enttduscht.



