
3728 Philosophie

aufßerste Zuspitzung, WE gemäfs der christ- Fragen verbindlichen Einsichten kommen
lichen Botschaft ott der allmächtige Uun: le- Uun: diese ın ANSEINESSCHEL Welse auszudrücken
bende Schöpfer 1st Karl-Josef Kuschel verfolgt Uun: kommunikabel machen“ (261) 61€E hat
den kirchenamtlichen Uun: theologischen Klä- sich ın einem Spannungsfeld bewähren, das
FUNSSPIOZCSS durch Cdie Jahrhunderte. Er zeigt zu einen durch 1nN€ „unreduzierbare Vielfalt“
das Ungenugen der Privatlons-, Zulassungs-, herausgefordert Ist, zu anderen ber den „AÄNn-
Straf- Uun: Erziehungstheorie auf, ber uch der spruch auf vernunftgeleitetes Überzeugen“ 9)
ede VO ohnmächtigen Mitleiden (‚ottes AUS nicht aufgibt.
Liebe Uun: VOoO Leiden als dem Preis der L1e- Das Projekt interkultureller Philosophie,
be Denn Clie Schrift (Jes 45, Ps 88) thematisiert das Cdie Tatsache ernstniımmt, „dass nicht 1ne
Cdie alleinige Verantwortung (‚ottes für Cdie Welt; Uun: nicht 1nN€ endgültig ANSHEINESSCIHLC Sprache,

1st Herr des Übels Biblisch eINZ1Ig verant- Kulturtradition un: Denkform des Philoso-
wortbar 1st CS, Cdie Theodizeefrage JL ihrer phierens gibt, sondern viele, Uun: dass jede
grundsätzlichen Unbeantwortbarkeit Ooffenzu- davon kultürlich 1st, keine darunter natürlich“
halten. ES gibt kein Durchschauenwollen (,0L- 122f), versteht sich als Kritik der abendlän-
L[ES Verlangt 1st das unerschütterliche Vertrau- dischen Aufklärung, VOT allem Jener Tradition,

auf Cdie Selbstrechtfertigung (‚ottes. Man Cdie davon ausgeht, 55 würde nach vollendeter
111US$5 dem UfOor dankbar sSe1INn. Er entschädigt Kritik aller traditionellen Vorurteile die eine,
für Flachheiten anderer eıtrage. Er hat das eiNZIgE Uun: vernunftentsprechende Sicht der
Beispiel C'hristi auf selner €1(€' den Mut auf- iınge geben (42) Gegen 1ne solche (Okzi-
zubringen, vertrauend ın Cdie Antwort hineinzu- dentale) Auffassung, Cdie AMNMAT mıt einem Un1-
csterben. Nicht Lösung also, sondern Welsung. versalanspruch auftritt, sich letztlich ber als
DIiese exvistenzielle Antwort überbietet jede 11UT „Regionalphilosophie” (124) CENLPUPPL, plädiert
intellektuelle, Cdie ın ihrer abstrahierenden All- Wımmer dafür, „‚gegenseltige Aufklärung ın
gemeinheit kaum einem, schon Sal nicht dem wirklich oftenen, Immer polylogischen
ungerechten Leiden- Uun: Sterbenmüssen g- Verfahren anzustreben (10)
recht werden VELINAS. Interkulturelle Philosophie möchte VOoO  3 den
LINZ Johannes Singer drei Möglichkeiten der Einflussnahme: „Über-

ZEUSCIL, Überreden Uun: Verführen (54) 11UT Cdie
erstie ın Anspruch nehmen, Iso darauf bedacht
se1IN, „n möglichst vielen Bereichen Prozesse

P HI  IE des ‚Überzeugens‘ zwischen divergierenden
TIraditionen entwickeln (129, Anm 22)+ Wımmer, Franz artın Globalıtät un Geleitet VOoO  3 der „Fiktion eiINes gewaltfreien,Philosophie. Studien ZUT Interkulturalität. entkolonialisierten Diskurses“ (55) verfolgtVerlag Turıa Kant, Wıen 2003 Kart interkulturelle Philosophie 1ne „zetetische”uro 15,00 Argumentationswelse, Cdie „bei den Adressaten

„Interkulturalität 1st ce1t Jahren ın vieler des Arguments 1ne Veränderung VO  3 and-
Munde, wird DOSIELV der negatıv bewertet, als lungsweisen aufgrund VO  3 Überzeugtsein be-
Ausweg AUS der Flachheit einer Konsumkultur wirken coll” (42) Eın echter Überzeugungspro-
geprlesen der als Verlust des Abendlandes 4S gelingt I1UTL, WE der entsprechende Inhalt
beklagt” (122) beschreibt Franz artın VOoO UfOor des Überzeugens celhbst vertrefen
Wiımmer, Professor für Philosophie der Un1- wird, mıt Gründen für wahr der gÜl-
versıit. Wilen, Cdie gegenwartige Stimmungslage t1g gehalten wird, ın selner Wahrheit der
zu „interkulturellen Denken. IDER vorlie- Gültigkeit eingesehen wird Uun: uch VOoO

gende Bändchen, das sieben eıtrage Wımmers Adressaten des Überzeugungsprozesses eIN-
AUS den Jahren 1992 bis 1998 enthält, zeigt ın gesehen wird Von daher lässt sich als Postulat
eindrücklicher Welse auf, inwiefern „Interkul- interkulturellen Philosophierens formulieren:
turalität“ 1nN€ zentrale Herausforderung SC- „WO lImmer möglich, 1st anzustreben, dass
genwartigen Denkens darstellt. „Interkulturelle Beeinflussungsprozesse Prozesse des Überzeu-
Philosophie” Uun: das darf nicht übersehen SCS seilen‘ (59) DIie Ihese Wımmers, dass
werden 1st un: bleibt Philosophie, Iso der sich bei (inter)religiösen Dialogen „höchstens
ersuch, mıt den Mitteln menschlicher Ver- Überredungs-, nicht ber Überzeuguns-
nunft (und 11UT miıt ihnen!) „1n grundlegenden handel  n  ‚6C (91) könne, gibt Theologen

328

PHILOSOPHIE

◆ Wimmer, Franz Martin: Globalität und 
Philosophie. Studien zur Interkulturalität. 
Verlag Turia + Kant, Wien 2003. (144) Kart. 
Euro 15,00.

„Interkulturalität ist seit Jahren in vieler 
Munde, wird positiv oder negativ bewertet, als 
Ausweg aus der Flachheit einer Konsumkultur 
gepriesen oder als Verlust des Abendlandes 
beklagt“ (122) – so beschreibt Franz Martin 
Wimmer, Professor für Philosophie an der Uni-
versität Wien, die gegenwärtige Stimmungslage 
zum „interkulturellen“ Denken. Das vorlie-
gende Bändchen, das sieben Beiträge Wimmers 
aus den Jahren 1992 bis 1998 enthält, zeigt in 
eindrücklicher Weise auf, inwiefern „Interkul-
turalität“ eine zentrale Herausforderung ge-
genwärtigen Denkens darstellt. „Interkulturelle 
Philosophie“ – und das darf nicht übersehen 
werden – ist und bleibt Philosophie, also der 
Versuch, mit den Mitteln menschlicher Ver-
nunft  (und nur mit ihnen!) „in grundlegenden 

Fragen zu verbindlichen Einsichten zu kommen 
und diese in angemessener Weise auszudrücken 
und so kommunikabel zu machen“ (26f); sie hat 
sich in einem Spannungsfeld zu bewähren, das 
zum einen durch eine „unreduzierbare Vielfalt“ 
herausgefordert ist, zum anderen aber den „An-
spruch auf vernunft geleitetes Überzeugen“ (9) 
nicht aufgibt.

Das Projekt interkultureller Philosophie, 
das die Tatsache ernstnimmt, „dass es nicht eine 
und nicht eine endgültig angemessene Sprache, 
Kulturtradition und Denkform des Philoso-
phierens gibt, sondern viele, und dass jede 
davon kultürlich ist, keine darunter natürlich“ 
(122f), versteht sich als Kritik der abendlän-
dischen Aufk lärung, vor allem jener Tradition, 
die davon ausgeht, „es würde nach vollendeter 
Kritik aller traditionellen Vorurteile die eine, 
einzige und vernunft entsprechende Sicht der 
Dinge geben“ (42). Gegen eine solche (okzi-
dentale) Auff assung, die zwar mit einem Uni-
versalanspruch auft ritt, sich letztlich aber als 
„Regionalphilosophie“ (124) entpuppt, plädiert 
Wimmer dafür, „,gegenseitige Aufk lärung‘ in 
wirklich off enen, immer neuen polylogischen 
Verfahren anzustreben“ (10).

Interkulturelle Philosophie möchte von den 
drei Möglichkeiten der Einfl ussnahme: „Über-
zeugen, Überreden und Verführen“ (54) nur die 
erste in Anspruch nehmen, also darauf bedacht 
sein, „in möglichst vielen Bereichen Prozesse 
des ‚Überzeugens‘ zwischen divergierenden 
Traditionen zu entwickeln“ (129, Anm. 22). 
Geleitet von der „Fiktion eines gewaltfreien, 
entkolonialisierten Diskurses“ (55) verfolgt 
interkulturelle Philosophie eine „zetetische“ 
Argumentationsweise, die „bei den Adressaten 
des Arguments eine Veränderung von Hand-
lungsweisen aufgrund von Überzeugtsein be-
wirken soll“ (42). Ein echter Überzeugungspro-
zess gelingt nur, wenn der entsprechende Inhalt 
vom Autor des Überzeugens 1. selbst vertreten 
wird, 2. mit guten Gründen für wahr oder gül-
tig gehalten wird, 3. in seiner Wahrheit oder 
Gültigkeit eingesehen wird und 4. auch vom 
Adressaten des Überzeugungsprozesses ein-
gesehen wird. Von daher lässt sich als Postulat 
interkulturellen Philosophierens formulieren: 
„Wo immer möglich, ist es anzustreben, dass 
Beeinfl ussungsprozesse Prozesse des Überzeu-
gens seien“ (59). Die Th ese Wimmers, dass es 
sich bei (inter)religiösen Dialogen „höchstens 
um Überredungs-, nicht aber um Überzeuguns-
prozesse handeln“ (91) könne, gibt Th eologen 

äußerste Zuspitzung, wenn gemäß der christ-
lichen Botschaft  Gott der allmächtige und lie-
bende Schöpfer ist. Karl-Josef Kuschel verfolgt 
den kirchenamtlichen und theologischen Klä-
rungsprozess durch die Jahrhunderte. Er zeigt 
das Ungenügen der Privations-, Zulassungs-, 
Straf- und Erziehungstheorie auf, aber auch der 
Rede vom ohnmächtigen Mitleiden Gottes aus 
Liebe und vom Leiden als dem Preis der Lie-
be. Denn die Schrift  (Jes 45, Ps 88) thematisiert 
die alleinige Verantwortung Gottes für die Welt; 
er ist Herr des Übels. Biblisch einzig verant-
wortbar ist es, die Th eodizeefrage wegen ihrer 
grundsätzlichen Unbeantwortbarkeit off enzu-
halten. Es gibt kein Durchschauenwollen Got-
tes. Verlangt ist das unerschütterliche Vertrau-
en auf die Selbstrechtfertigung Gottes. – Man 
muss dem Autor dankbar sein. Er entschädigt 
für Flachheiten anderer Beiträge. Er hat das 
Beispiel Christi auf seiner Seite: den Mut auf-
zubringen, vertrauend in die Antwort hineinzu-
sterben. Nicht Lösung also, sondern Weisung. 
Diese existenzielle Antwort überbietet jede nur 
intellektuelle, die in ihrer abstrahierenden All-
gemeinheit kaum einem, schon gar nicht dem 
ungerechten Leiden- und Sterbenmüssen ge-
recht zu werden vermag.
Linz Johannes Singer

Philosophie



320Philosophie

ein1ges denken auf. [Dass religiöse KOommunı1- jeden der acht Kapitel steht 1nN€ kurze /usam-
kation nicht einfach dasselbe 1st WIE 1ne philo- menfassung. DIie maxımal ehn Z eilen langen
sophische Argumentation, 1st klar; dass ber Ausführungen bieten einen Einblick ın das
nicht möglich sel1, 1ne religiöse Überzeugung, folgende Arbeitsprogramm, das der Verfasser
Cdie ‚echte Glaubenssätze“ (90) enthält, einem dann uch konsequent verfolgt. Jedes Kapitel
Adressaten ın einem Überzeugungsprozess eIN- wird VOoO  3 einer Zusammenfassung abgerundet,
sichtig machen, Ja dass „religiöse Argumente Cdie sich zudem Lektürehinweise, Fragen un:
lediglich überreden der o 11UT verführen‘ UÜbungen anschliefßen. [ese Aufgaben machen
(88) dürfte :;ohl 1nN€ radikale Schlussfolge- 1nN€ Lernkontrolle möglich. DIie AUSSCWOSCILCN
rung AUS der nicht bestreitenden atsa- Angaben zwischen Primar- Uun: Sekundärlite-
che seE1IN, dass Vertreter aller Religionen durch ratur ermöglichen einen instieg ın das kE1igen-
Überredung, Ja o durch (Gjewalt auf andere studium, wobel der Verfasser selbstverständlich
Menschen Einfluss nehmen. e Voraussetzung VOraussetztT, dass Cdie Leserinnen un: Leser uch
eINes religiösen Glaubens, der ın einem „LOg0OS der englischen Sprache mächtig sind.
der Zustimmung” VE  Yie wird Uun: VT - Obwohl das Buch 11UT den Anspruch E1 -

bindliche Sprachregelungen („Dogmen) kennt, hebt, ın Cdie komplexen Inhalte der Politischen
kann cehr :;ohl ın den argumentatıven Prozess Philosophie einzuführen, könnte Studie-
eINes Polylogs eingebracht werden, uch WE rende dennoch ın der Sicherheit wlegen, dass
sich eın solches Diskussionsverfahren Uun: 61€ sich miıt den Inhalten 1ne objektive, kano-
darin 1st Wımmer zuzustimmen VOoO „Ziel nische Darstellung der Politischen Philosophie
eINes interkulturell Orlentilerten Philosophie- anelgnen. ber der sorgfältigen Werka-
rens“ (91) unterscheidet. nalyse des Verfassers werden Cdie Leserinnen

Auf jeden Fall 1st Cdieses Bändchen allen Uun: Leser nicht umhin kommen, sich ın 1N1-
empfehlen, Cdie „globales Denken“ nicht 11UT als CN Fragen uch welterer Literatur bedienen
intellektuelle Mode, sondern als „Zeichen der Uun: Cdie Ausführungen des Verfassers kritisch
Zeit“ wahrnehmen gerade uch ın Kirche Uun: hinterfragen. Beispielsweise ordnet Cieser
Theologie. das Konzept einer Anerkennungstheorie nicht

FYTranz Gmainer-Pranzl!Salzburg unfer der normatıven Leitidee der Gerechtig-
keitstheorije eın (vgl. och Hau e1-
1IeTN solchen Status als Gerechtigkeitstheorie
beansprucht der Frankfurter SOzlalphilosoph+  S Horn, Christopn: Einführung n dıe Polıti- xvel Honneth für selnen anerkennungstheo-csche Philosophie. (Einführungen Philosophie, retischen Ansatz ESs geht diesem darum, unfterng VOora Dieter Schönecker un Nıko Stro- dem ach des Anerkennungsbegriffs 1nN€ eIN-Dach) Wissenschafttliche Buchgesellschaft, heitliche Gerechtigkeitstheorie einwertfen,Darmstadt 2003 Kart uro 14,90 (D) Cdie zugleich Cdie Irennung zwischen mun:

Der Wissenschaftlichen Buchgesellschaft gerechtem Leben aufsprengt. An einer solchen
Darmstadt kommt das Verdienst Z miıt den Stelle bleibt der Ausflug des Verfassers ın eın be-
„Einführungen Philosophie” 1nN€ Buchreihe Sstimmtes theoretisches Konzept aufgrund der
aufgelegt haben, Cdie insbesondere Studien- knappen Ausführungen zwangsläufig defNi7itär.
anfängern eın übersichtliches un: verständli- Außerdem mussen ın der Auseinandersetzung
hes Urientierungswissen über eın spezifisches mıt der vorliegenden Einführung verschiedene
philosophisches TIhemengebiet Sibt, Der Bon- angeschnittene Problemkomplexe tiefer durch-
1IieT Universitätsprofessor für Antike un: Prak- drungen werden. SO identifiziert der Verfasser
tische Philosophie, Christoph Horn erf.), als Kern der Politischen Philosophie berech-
wiederum hat das Kunststück vollbracht, 1ne tigterwelse Clie Anthropologie (vgl 31-37);
kompakte, guL leshare Einführung ın die Po- allerdings fällt Cdie Darstellung der vielfältigen
itische Philosophie verfassen. Das Buch Probleme der Anthropologie aufgrund des
überzeugt ın selner ange, seinem formalen komplexen Aufbaus der Einführung sicherlich
Zuschnitt Uun: uch ın selner Auswahl der The- unbefriedigend kurz AL  S

menkomplexe. Durch Cdie übersichtliche Struk- Wer ın den acht Kapiteln Iso abschlie-
[Ur der Kapitel wird sich der Lernerfolg nach Bende NLwOorLien auf begründungstheoretische
einem aufmerksamen Durchgang durch Cdie Fragen Uun: aktuelle Probleme der Politischen
Materlie sicherlich einstellen. AÄAm Anfang eiINes Philosophie sucht, der wird Recht enttäuscht.

329

◆ Horn, Christoph: Einführung in die Politi-
sche Philosophie. (Einführungen Philosophie, 
hg. von Dieter Schönecker und Niko Stro-
bach) Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 
Darmstadt 2003. (176) Kart. Euro 14,90 (D).

Der Wissenschaft lichen Buchgesellschaft  
Darmstadt kommt das Verdienst zu, mit den 
„Einführungen Philosophie“ eine Buchreihe 
aufgelegt zu haben, die insbesondere Studien-
anfängern ein übersichtliches und verständli-
ches Orientierungswissen über ein spezifi sches 
philosophisches Th emengebiet gibt. Der Bon-
ner Universitätsprofessor für Antike und Prak-
tische Philosophie, Christoph Horn (= Verf.), 
wiederum hat das Kunststück vollbracht, eine 
kompakte, gut lesbare Einführung in die Po-
litische Philosophie zu verfassen. Das Buch 
überzeugt in seiner Länge, seinem formalen 
Zuschnitt und auch in seiner Auswahl der Th e-
menkomplexe. Durch die übersichtliche Struk-
tur der Kapitel wird sich der Lernerfolg nach 
einem aufmerksamen Durchgang durch die 
Materie sicherlich einstellen. Am Anfang eines 

jeden der acht Kapitel steht eine kurze Zusam-
menfassung. Die maximal zehn Zeilen langen 
Ausführungen bieten einen Einblick in das 
folgende Arbeitsprogramm, das der Verfasser 
dann auch konsequent verfolgt. Jedes Kapitel 
wird von einer Zusammenfassung abgerundet, 
an die sich zudem Lektürehinweise, Fragen und 
Übungen anschließen. Diese Aufgaben machen 
eine Lernkontrolle möglich. Die ausgewogenen 
Angaben zwischen Primär- und Sekundärlite-
ratur ermöglichen einen Einstieg in das Eigen-
studium, wobei der Verfasser selbstverständlich 
voraussetzt, dass die Leserinnen und Leser auch 
der englischen Sprache mächtig sind.

Obwohl das Buch nur den Anspruch er-
hebt, in die komplexen Inhalte der Politischen 
Philosophie einzuführen, könnte es Studie-
rende dennoch in der Sicherheit wiegen, dass 
sie sich mit den Inhalten eine objektive, kano-
nische Darstellung der Politischen Philosophie 
aneignen. Aber trotz der sorgfältigen Werka-
nalyse des Verfassers werden die Leserinnen 
und Leser nicht umhin kommen, sich in eini-
gen Fragen auch weiterer Literatur zu bedienen 
und die Ausführungen des Verfassers kritisch 
zu hinterfragen. Beispielsweise ordnet dieser 
das Konzept einer Anerkennungstheorie nicht 
unter der normativen Leitidee der Gerechtig-
keitstheorie ein (vgl. 99–100). Doch genau ei-
nen solchen Status als Gerechtigkeitstheorie 
beansprucht der Frankfurter Sozialphilosoph 
Axel Honneth für seinen anerkennungstheo-
retischen Ansatz. Es geht diesem darum, unter 
dem Dach des Anerkennungsbegriff s eine ein-
heitliche Gerechtigkeitstheorie zu einwerfen, 
die zugleich die Trennung zwischen gutem und 
gerechtem Leben aufsprengt. An einer solchen 
Stelle bleibt der Ausfl ug des Verfassers in ein be-
stimmtes theoretisches Konzept aufgrund der 
knappen Ausführungen zwangsläufi g defi zitär. 
Außerdem müssen in der Auseinandersetzung 
mit der vorliegenden Einführung verschiedene 
angeschnittene Problemkomplexe tiefer durch-
drungen werden. So identifi ziert der Verfasser 
als Kern der Politischen Philosophie berech-
tigterweise die Anthropologie (vgl. 31–37); 
allerdings fällt die Darstellung der vielfältigen 
Probleme der Anthropologie aufgrund des 
komplexen Aufb aus der Einführung sicherlich 
unbefriedigend kurz aus.

Wer in den acht Kapiteln also abschlie-
ßende Antworten auf begründungstheoretische 
Fragen und aktuelle Probleme der Politischen 
Philosophie sucht, der wird zu Recht enttäuscht. 

einiges zu denken auf. Dass religiöse Kommuni-
kation nicht einfach dasselbe ist wie eine philo-
sophische Argumentation, ist klar; dass es aber 
nicht möglich sei, eine religiöse Überzeugung, 
die „echte Glaubenssätze“ (90) enthält, einem 
Adressaten in einem Überzeugungsprozess ein-
sichtig zu machen, ja dass „religiöse Argumente 
lediglich überreden oder sogar nur verführen“ 
(88), dürft e wohl eine zu radikale Schlussfolge-
rung aus der – nicht zu bestreitenden – Tatsa-
che sein, dass Vertreter aller Religionen durch 
Überredung, ja sogar durch Gewalt auf andere 
Menschen Einfl uss nehmen. Die Voraussetzung 
eines religiösen Glaubens, der in einem „Logos 
der Zustimmung“ verantwortet wird und ver-
bindliche Sprachregelungen („Dogmen“) kennt, 
kann sehr wohl in den argumentativen Prozess 
eines Polylogs eingebracht werden, auch wenn 
sich ein solches Diskussionsverfahren – und 
darin ist Wimmer zuzustimmen – vom „Ziel 
eines interkulturell orientierten Philosophie-
rens“ (91) unterscheidet.

Auf jeden Fall ist dieses Bändchen allen zu 
empfehlen, die „globales Denken“ nicht nur als 
intellektuelle Mode, sondern als „Zeichen der 
Zeit“ wahrnehmen – gerade auch in Kirche und 
Th eologie.
Salzburg Franz Gmainer-Pranzl

Philosophie


