ThPQ 154 (2006) 339-345

339

Marianne Gronemeyer

Weitergehen, nicht stehen bleiben!

¢ ,Das Leben als letzte Gelegenheit“ - dieses Motto eines Buchtitels der
Autorin bringt auf den Punkt, woran unsere Kultur erkrankt ist: am Ver-
such, der Zeit vollstindig Herr zu werden. Wir leben in einer Epoche der
rastlosen Beschleunigung und der Eile und zahlen dafiir den hohen, pa-
radoxen Preis, das zu verlieren, was wir gewinnen wollen: Welt und gute
Gegenwart. Die Autorin fiihrt in ihrem Essay vor Augen, was es heifit, dem
Zwang der Beherrschung der Zeit zu erliegen, aber sie weist auch einen Weg
aus dieser kulturellen Sackgasse, den sie im ersten Schopfungsbericht wie-
derentdeckt: Die Dinge als Selbstzweck wahrzunehmen. Wenn wir die Kre-
aturen als ,,Du“ entdecken, wandelt sich das dominante Machtverhiltnis in

ein gegenseitiges Vertrauensverhiltnis. (Redaktion)

Das Thema ,Zeit" hat Konjunktur in
den letzten Jahren. Die Publikationen zu
diesem Thema fiillen ganze Biicherregale,
und Vortrége, die sich mit unserer ,Zeit‘
beschiftigen, gehoren zu den gut be-
suchten. Die Tatsache, dass die Menschen
von dieser Frage so umgetrieben werden,
signalisiert: Die Zeit ist ihnen zum Pro-
blem geworden. In der Regel wird sie als
zu knapp erfahren. Die Fiille der Weltmog-
lichkeiten und die kldgliche Lebensspan-
ne eines jeden Individuums, die diesem
Uberangebot von Welt nicht gewachsen
ist, versetzen die Menschen in Angst, in
die Angst namlich, das Beste oder das
Wichtigste oder das Meiste zu versdumen.
Sie geraten in einen Wettlauf* mit der viel
zu knapp bemessenen Zeit, und so richten
sich denn die Bemiithungen darauf, etwas
tiber den ,richtigen Umgang mit der Zeit’
zu lernen, damit das Missverhiltnis zwi-
schen tberbordenden Begehrlichkeiten,
aber auch Pflichten auf der einen Seite
und dem duflerst geringen Zeitbudget auf
der anderen Seite, wenn schon nicht abge-
schafft, so doch wenigstens gemildert wer-
de. Vom ,richtigen Umgang mit der Zeit'

erhofft man sich Entlastung in bedréngter
Lage. Gemeint ist dabei in aller Regel die
Bemiihung, die Zeit besser auszunutzen,
sich durch Techniken der Selbstbeschleu-
nigung in die Lage zu versetzen, dass man
sich in der begrenzten Lebensspanne mehr
Welt einverleiben kann.

Der selbstbetriigerische
Umgang mit der Zeit

Aber wer tiber den rechten Umgang
mit der Zeit etwas Biindiges und sogar
Hilfreiches zu sagen verspricht, der darf
es nicht zu genau nehmen mit der Verldss-
lichkeit seiner Auskunft. Die Frage nach
unserem Umgang mit der Zeit ist vielleicht
die schwierigste aller Menschheitsfragen.
Aber wir iibernehmen uns damit nicht nur
hoffnungslos, sondern haben uns auch auf
eine falsche Fihrte locken lassen. Die Frage
unterstellt ndmlich, dass die Zeit etwas sei,
womit wir umgehen kénnten, ein Ding wie
jedes andere, das man handhaben, regulie-
ren, sich gefiigig machen und kontrollieren
kann. Und tatsédchlich hat sich dieses Ver-
standnis von der Zeit durchgesetzt. Unsere



340

Gronemeyer/Weitergehen, nicht stehen bleiben!

Sprache ist da sehr verrdterisch, sie sagt,
was wir vorhaben mit der Zeit: wir wollen
oder sollen sie sparen, gewinnen, haben,
vermehren, uns nehmen, aber dann auch
wieder vertreiben und sogar totschlagen.

Aber all dies ist schiere Illusion. Die
Zeit steht fiir solche Ubergriffe nicht zur
Verfiigung. Sie lasst das alles nicht mit
sich machen, denn sie steht uns nicht als
Objekt moglicher Bemichtigung gegen-
iber wie ein Baum oder ein Fels oder eine
Quelle oder ein anderer Mensch. Sie ist
nichts, was wir anfassen oder begreifen
konnten, und folglich kdnnen wir mit ihr
nicht umgehen, weder recht noch schlecht.
Was wir tatsdchlich tun, ist, dass wir uns
in ihr bewegen, und dies konnen wir auf
verschiedene Weise, schnell oder langsam,
bedéchtig oder vorwirtsstiirmend, tibereilt
oder gemaichlich, stolpernd oder tanzend.
Und die Art, wie wir uns in der Zeit bewe-
gen, sagt zugleich etwas dariiber aus, wie
wir mit den Dingen der Welt, in die wir
hineingeboren sind, umgehen.

Die Frage nach dem rechten Umgang
mit der Zeit ist also in Wirklichkeit eine
Frage nach dem Umgang mit uns selbst
und mit der Mitwelt. Und die irrige Vor-
stellung, man kénne mit der Zeit so ver-
fahren wie mit einem beliebigen Weltstiick,
namlich unseren Absichten gemaf$ mit ihr
rechnen, sie verplanen und bewirtschaften,
ist ein gut Teil des Verhdngnisses, dem wir
uns heute ausgeliefert sehen. Nicht nur,
dass wir in der Zeit kein Gegeniiber haben,
sondern dass wir durch und durch zeitlich
sind, macht die Kontrolle {iber die Zeit zur
Mlusion. Drastischer enthiillt sich unser
Zeitverstindnis als Selbstbetrug, wenn wir
uns vergegenwartigen, dass wir uns schon
unseres nachsten Augenblickes nicht sicher
sein konnen. Uber unser In-der-Zeit-Sein
nachzudenken, heifft immer auch unserer

1

Sterblichkeit eingedenk zu sein. Und die
Tllusion, wir konnten mit der Zeit nach ei-
genem Kalkiil umspringen, dient in letzter
Instanz der Verleugnung der Todverfallen-
heit. Schauen wir aber einstweilen auf die
Bewegung von uns modernen Menschen
in der Zeit und versuchen wir herauszufin-
den, was das tiber unser Weltverstindnis
offenbart.

Kierkegaards Einspruch
gegen den Zeitgeist

~Weitergehen, nicht stehenbleiben®, soll
einem Geriicht zufolge in mehreren Spra-
chen unter dem Bildnis der Mona Lisa im
Pariser Louvre gestanden haben, vor dem
sich infolge ihres so berithmten wie rit-
selhaften Lachelns die Touristenscharen
dringen. Das ist offensichtlich eine fiir ei-
nen Bildbetrachter absurde Aufforderung.
Aber als Signatur fir unsere Epoche, die
der Betrachtung nicht sehr gewogen ist
und dem Machen bei weitem den Vorzug
gibt, taugt sie gut.

»Man mufl weitergehen; man mufl wei-
tergehen’, so charakterisiert schon Soren
Kierkegaard den Geist seiner Zeit. Er legt
seinen Zeitgenossen, um sie zu karikieren,
diesen Satz wie eine Selbstbeschworung
oder Selbstanfeuerung in den Mund. Und
man ahnt schon, wie sie vor lauter Drang
nach vorn gar nicht in Betracht ziehen
kénnen, woriiber sie denn hinaus kommen
wollen; unabldssig bemiiht, etwas hinter
sich zu bringen, noch bevor sie es recht vor
sich gebracht haben. Das ganze Denken
und Trachten ein einziges Uberwinden,
immer auf die grofleren, weiterreichenden
Aufgaben aus, als ob nicht die anstehenden
grofd genug wiren fiir ein ganzes Leben.

»Dieser Drang weiterzugehen, ist alt in
der Welt“, schreibt Kierkegaard 1843. Er

Soren Kierkegaard, Furcht und Zittern. Werke II1, hg. von Ernesto Grassi, Hamburg 1961, 115.



Gronemeyer/Weitergehen, nicht stehen bleiben!

341

mag alt sein, aber nie war er so treibend, so
peitschend wie heute. Wer jedoch immer
nur weitergehen will, kann nicht aufhéren
und folglich auch nicht anfangen, denn An-
fange setzen Abbriiche voraus. Und in der
Tat scheint mir unsere Epoche, wéihrend
doch alle Welt unsere Tragheit in Sachen
Innovation beklagt, am meisten daran zu
kranken, dass sie nicht aufhéren kann. Der
Geist des Zauberlehrlings, den Goethe ah-
nungsvoll beschwor, geht um. Wir kénnen
die Geister, die wir riefen, nicht wieder
loswerden. Der Vorwirtsdrangende kann
nicht innehalten und nicht abbrechen. Er
betreibt lediglich die Fortsetzung desselben,
auf einer jeweils hoheren Stufe des Raffi-
nements, und wenn es sich als das Falsche
erweist, dann wird er eben das Falsche raf-
finieren, in der triigerischen Annahme, es
werde im Zuge solcher Verfeinerung sich
schon zum Richtigen mausern: ,Wir irren
uns empor ‘=
Thre Vorwirtsbewegung kann die mo-
derne Gesellschaft nur noch als ,Weg von
..“ sich vorstellen, nein, noch drastischer:
als ,Weg damit!‘ Indem sie sich von der
Erdenschwere des Gestrigen zu ihrem ei-
genen Hohenflug abstofdt, stofit sie es ab
und verwirft es, wie einen unbrauchbar ge-
wordenen Rest. So entsteht Mill, Zivilisati-
onsmiill; Erfahrung, Tradition, soziale Ver-
bindlichkeiten, iiberholte Technik, alles,
was nicht mitfliegen kann: ,Weg damit!*
Diese ,Fortbewegung hat moglicher-
weise eine gewisse duflerliche Ahnlichkeit
mit Anfingen, aber sie ist in Wahrheit
nur deren geistloses Imitat. Um einen
wirklichen Anfang zu machen, muss man
von vorn anfangen. Tatsdchlich kann der
,begeisterte’ Anfinger nicht einfach die
Errungenschaften der Vorangegangenen
erben, er kann die Abgriinde, in die jene

geblickt haben, nicht als abgetan betrachten
oder einfach iiberspringen wollen, und die
Aufgaben, die sie in Angriff nahmen, nicht
ein fiir allemal erledigt wihnen. ,Was auch
das eine Geschlecht vom anderen lernt, das
eigentlich Humane (Hervorhebung M.G.)
lernt kein Geschlecht von einem vorange-
gangenen. In dieser Hinsicht beginnt jedes
Geschlecht primitiv (von neuem), es hat
keine andere Aufgabe als jedes vorange-
gangene Geschlecht, und es kommt auch
nicht weiter. ... Zu lieben, das hat kein
Geschlecht vom anderen gelernt, kein Ge-
schlecht vermag an einem anderen Punkt
als am Anfang zu beginnen, kein spateres
Geschlecht hat eine kiirzere Aufgabe als
das vorangegangene, und wenn man hier
nicht stehenbleiben will, ... indem man liebt,
sondern weitergehen will, so ist das nur ein
zweckloses und dummes Geschwiitz.*

Welch ein vernichtendes Urteil iiber
unsere vorwirtsstiirmenden Bemithungen!
Alles, was weitergehen will, was bestandig
iber sich selbst hinaus kommen soll, ge-
hért zu den Belanglosigkeiten des Daseins.
Oder andersherum: dem Voraneilenden
wird unter der Hand alles belanglos, wie
wichtigtuerisch und geschiftig er sich auch
gebarden mag. Die Herausforderung, die
in den Dingen steckt, ist ihm einzig die,
dass man mit ihnen fertig wird, und wenn
man mit ihnen fertig geworden ist, dann
hat man sie erledigt, aus, vorbei.

Die eigentlichen Aufgaben der Men-
schen, so Kierkegaard, erfordern, dass man
dabeibleibt. Jeder muss sie, auf sich ge-
stellt, in taglichem Ringen und mit Ernst
auf sich nehmen. Nichts wird ihm durch
Vorleistungen anderer erspart, nichts kann
beschleunigt oder iibersprungen werden.
Die Bewegung geht nicht nach vorn oder
nach oben, sondern tiefer und tiefer hi-

Riidiger Safranski, Ein Meister aus Deutschland, Miinchen 1994, 52.
Soren Kierkegaard, Furcht und Zittern (s. Anm. 1), 113.



342

Gronemeyer/Weitergehen, nicht stehen bleiben!

nein. Die Aufgabe erschopft sich nicht. In
dem Maf3e, in dem ich mich in sie vertiefe,
vertieft sie sich.

Sollte man es wagen, das ,eigentlich
Humane, das sich dem ungeduldigen
Drang weiterzukommen verwehrt, beim
Namen zu nennen? Bei Kierkegaard finde
ich drei Namen, fiir diese Aufgaben, bei
denen man stehenbleiben soll: den Zwei-
fel, die Liebe und den Glauben. Lassen wir
den Zweifel die andere Seite der Hoffnung
sein — denn eine Hoffnung, der kein Zwei-
fel vorausgeht und die von keinem Zwei-
fel begleitet wird, hért augenblicklich auf,
Hoffnung zu sein; sie schlagt um in Erwar-
tung, in das also, womit zu rechnen ist -,
so finden wir, in den Aufgaben, bei denen
man stehenbleiben muss, die christlichen
Tugenden Glaube, Liebe und Hoffnung
wieder. Aber auch die antiken Kardinal-
tugenden: die Gerechtigkeit, die Klugheit
(im Sinne der Selbsterkenntnis), die Starke
und die Mafligung sind solche Aufgaben,
die nicht erledigt werden konnen. Sokrates
blieb ein Leben lang mit der einen Aufga-
be der Ergriindung des apollinischen Ora-
kels beschiftigt, das ihn fiir den Weisesten
unter den Lebenden erkldrte, wihrend er
doch wusste, dass er nichts wusste, ohne je
dariiber hinaus gehen zu kénnen; und er
starb, weil er sich weigerte, diese Aufgabe
aufzugeben.

Das ,eigentlich Humane® ist nicht zu
beschleunigen und nicht zu steigern. Es
ist wohl so, dass es den Sterblichen nicht
gelingen kann, es darin zur Vollkommen-
heit zu bringen; deshalb die nicht endende
Miihe, darum zu ringen. Aber es gibt recht
eigentlich keinen Komparativ und keinen
Superlativ davon. Man kann nicht liebe-
voller sein als voll von Liebe, nicht kliiger
als klug, nicht gerechter als gerecht, nicht
hoffender als hoffend und nicht glaubiger
als glaubend. Das rechte Maf3 kann, wenn
es recht ist, nicht rechter werden. Jemand

kann das alles noch nicht sein, aber er
kann nicht dariiber hinaus gelangen. Man
kann darin auch nicht besser als ein ande-
rer werden und aus seiner Uberlegenheit
Nektar saugen. Jeder hat in dieser Hinsicht
nur seine eigene Aufgabe vor sich, die ih-
rem Wesen nach unvergleichlich ist. Wer
sich dem Weitergehen verpflichtet weif3,
der kann sich von diesen Aufgaben nur
davonstehlen, sie links liegen lassen, um
sich eintraglicheren Bemiithungen zuzu-
wenden.

Die Eile und das Ende
des Daseinszwecks

Schon Goethes Doktor Faustus steht
mit diesen Aufgaben, bei denen es kein Vo-
rankommen gibt, so sehr auf dem Kriegs-
fuf3, dass er — ein dramatischer Hohepunkt
im Drama aller Dramen - einen Fluch tiber
sie ausspricht: ,,Fluch der Hoffnung, Fluch
dem Glauben und Fluch vor allem der
Geduld®. Der Macher Faust will nicht auf
Widerfahrnisse hoffen, sich nicht auf Ver-
trauen griinden und sich nicht in Langmut,
das heifit Hingabe, tiben. Er will alles unter
seine Kontrolle bringen und sein Geschick
nur sich selbst verdanken, und dabei ist
Eile geboten. Mephisto ist der Protagonist
der Beschleunigung, er vermag alles im
Handumdrehen. Die Windeseile ist sein
Metier. Auch im tiirkischen Sprichwort hat
bekanntlich die Eile der Teufel erfunden.
Ihr Preis ist hoch. Eile ist etwas anderes als
Schnelligkeit. Schnelligkeitkann der Lustan
der Bewegung entspringen. Was wire eine
Beethoven-Symphonie ohne ihre schnellen
Satze. Eile aber hat ein Ziel vor Augen, das
in geringstmoglicher Zeit erreicht werden
soll. Und so ist dann Eile immer zugleich
Ubereilung; Uberstiirzung. Sie ist der
Nédhrboden fiir Irrtum und Gewalt, fiir
Torheit und Schlechtigkeit. Veloziferisch'
nennt deshalb Goethe diese Haltung, eine



Gronemeyer/Weitergehen, nicht stehen bleiben!

343

Zusammenziehung aus ,velox‘= ,schnell’
und Luzifer, dem gefallenen Engel.*

Wer es eilig hat, begniigt sich mit dem
Vorurteil, glaubt sich aber im Besitz eines
Urteils.” Nun ist es aulerordentlich schwie-
rig, Entscheidungen auf der Basis von Unsi-
cherheit zu féllen, aber verhangnisvoll und
zerstorerisch sind Entscheidungen, die in
der Illusion von Entscheidungssicherheit
gefillt werden.’ Der Ubereilte befindet sich
bestandig in dieser Illusion, die ihn zu-
gleich toricht und gewalttétig macht.

Das eigentlich Luziferische, das in
dem eisernen Willen voran- und weiterzu-
kommen liegt, ist aber, dass dabei ein Au-
tomatismus der ,Ver-Mittelung’ ausgeldst
wird. Wenn Vorwirtskommen' die Devise
ist, dann werden unversehens alle Ziele, al-
les Erstrebte, alle Dinge, alle Kreatur und
alles Tun zum Mittel herabgewiirdigt. Sie
sind ja jeweils nur die Vorstufe, die Vor-
aussetzung, die notwendige Bedingung des
Grandiosen, das dann erst folgen soll. Alles
hort auf, seinen Daseinszweck, sein Ende
in sich selbst zu haben. Alle Welt wird zur
Dienstbarkeit fiir Zukiinftiges erniedrigt.
Nichts ist um seiner selbst willen zu ach-
ten.

Der urspringliche Sinn
des Geschaffenen

Ichhabe den Schopfungsbericht wieder
gelesen, und auf einmal hat das ,,Gott sah,
dass es gut war*, das fast jeden der Schop-
fungstage besiegelt, einen ganz neuen Sinn
fir mich bekommen. Ich muss gestehen,
dass es mich immer ein wenig befremdet
hat, mir einen Schopfer vorzustellen, der
sich nach getanem Tagewerk selbst auf
die Schulter klopft und sich Anerkennung

zollt. Es konnte ja aber auch sein, dass in
der jeweiligen ,Begutachtung’ das Geschaf-
fene beglaubigt wird als etwas, das in sich
selbst seine hochste Bestimmung hat. Thm
wird nicht gesagt, dass es zu etwas gut ist,
sondern ihm wird zugesichert, dass es an
sich und fiir sich gut ist. In der Tat ist im
Schopfungsbericht zunédchst nicht davon
die Rede, dass etwas geschaffen wurde um
eines anderen willen. Alles ist um seiner
selbst willen da, ,,jedes nach seiner Art®

Erst nach dieser Beglaubigung wird
von der Niitzlichkeit des Einen fiir das
Andere als der zweiten, der sekunddren
Bestimmung der Geschopfe gesprochen.
Erst in zweiter Hinsicht erweisen sich die
Kreaturen als angewiesen aufeinander, so-
gar in dem extremen Sinn, dass sie einan-
der zur Nahrung gereichen miissen. Also:
ihr Uberleben verdanken sie einander, aber
ihren Sinn haben sie als Kreaturen in sich
selbst. Das erste Wort also, das tiber alle
Kreatur gesprochen wird, ist, dass sie ihr
Ziel und ihren Daseinsgrund in sich selber
hat und erst das zweite Wort verweist sie
an ihre Niitzlichkeit fiireinander.

Wieldsst sich dieser widerspriichlichen
Daseinsbestimmung in der Praxis Rech-
nung tragen? Durch das Prinzip der Gegen-
seitigkeit. Durch Gegenseitigkeit wird das
scheinbar Unvereinbare vereinbar. Wie soll
ich in der gebotenen Kiirze beschreiben,
was es mit der Gegenseitigkeit auf sich hat,
wo wir uns doch dieses Verhéltnis besten-
falls als einen gerechten Tausch, als ,Wie
du mir, so ich dir vorstellen kénnen? Viel-
leicht so: In der Gegenseitigkeit wird mir
mein Gegeniiber als ein ,Du‘ erscheinen.
Das macht den ganzen Unterschied, ob ich
die Mitwesen als ein ,Du‘ oder als ,Der-da,
Die-da, Das-da‘ ansehe. In einem Fall ist

* Vgl. Manfred Osten, Goethes Entdeckung der Langsamkeit, Frankfurt/Leipzig 2003.
Hans Blumenberg, Lebenszeit und Weltzeit, Frankfurt 1986, 194f.

6

Kenneth Boulding, zit. bei Amory B. Lovins, Sanfte Energie, Reinbeck 1978, 47.



344

Gronemeyer/Weitergehen, nicht stehen bleiben!

Ebenbiirtigkeit unterstellt, im andern Fall
wird mir das Gegeniiber zu einem Objekt
der Behandlung, der Bearbeitung, der Be-
herrschung. Im einen Fall ist das Verhalt-
nis eines von wechselseitigem Geben und
Empfangen, im anderen ist es eines von
Ursache und Wirkung. Das Subjekt will
Verursacher von Wirkung an einem seiner
Du-Haftigkeit beraubten Objekt sein, ohne
dabei die Qual der Selbstverwandlung zu
tragen. Das eine ist ein Vertrauensverhalt-
nis, ein Akt gegenseitiger Zédhmung, das
andere ist ein Machtverhaltnis.

Dieses Verhaltnis der Gegenseitigkeit
widersetzt sich der Beschleunigung. Nur
die Gewaltsambkeit ist akzelerationsfihig.

In einem Roman iiber die Bauge-
schichte der Abtei Le Thoronet in der Ost-
lichen Provence findet sich die fiktive Rede
des Baumeisters, die er am Vorabend des
Beginns der Aufmauerung der Abtei an
seine Mitmonche, seine Bauleute, richtet.”
In ihr finde ich die Essenz eines Verhalt-
nisses auf Gegenseitigkeit beschrieben:

»Ich habe die Grenzen des Moglichen
und Schénen fiir die kiinftige Architektur
abgesteckt, ohne meine tiefsten Bestre-
bungen und mein Gefiithl aufler Acht zu
lassen! Nachdem wir alles, was die Mate-
rialien betrifft, genau durchdacht hatten,

Weiterfithrende Literatur:

Marianne Gronemeyer, Das Leben als letzte
Gelegenheit, Darmstadt 1993;

Lernen mit beschridnkter Haftung, Berlin
1996 und Darmstadt 1997;

Immer wieder neu oder ewig das Gleiche?
Innovationsfieber und Wiederholungs-
wahn, Darmstadt 2000;

Die Macht der Bediirfnisse. Uberfluss und
Knappheit, Darmstadt 2002.

wufSten wir, wie die Spielregeln in Zukunft
aussehen werden. Ich habe nie gesagt, ich
will, ohne die Dinge gepriift zu haben. Ich
habe alles erwogen, die Schwierigkeiten
abgeschatzt und dann gesagt: ,So konnten
wir es versuchen'® Dann fragt ihn ein
Mitbruder, der ihn beharrlich auf die Un-
moglichkeit, diesen besonderen sproden,
berstenden Stein, fugenlos zu mauern,
hinweist: ,Du liebst also diesen Stein?“
»Ja, und ich glaube, er erwidert diese Lie-
be. Seit dem ersten Tag habe ich Ehrfurcht
vor diesem Stein. Ich hétte nichts dariiber
sagen konnen, bevor ich dieses Gefiihl
hatte. Jetzt ist der Stein zu einem Teil mei-
ner selbst geworden ... Im Traum liebko-
se ich ihn, die Sonne breitet sich auf ihm
aus, weckt ihn morgens zu neuen Farben,
der Regen lafit ihn in dunkleren Ténen
schimmern, ... und ich liebe ihn um seiner
Fehler und Schwierigkeiten (willen) um
so mehr, um seiner wilden Abwehr gegen-
tiber unserem Zugriff, um all der Tiicken
(willen), mit denen er uns begegnet. Fiir
mich ist er fast wie ein Wolf, edel, mutig,
mit abgemagerten Flanken, von Narben,
Bissen, Wunden und Schldgen gezeichnet.
So ist unser Stein in den Mauerreihen und
in den Gewdlben gezahmt: wie ein Wolf.
Wenn ich unsere Abtei in Harmonie und
Mafd zwinge, wird sie doch etwas von sei-
ner unbandigen Wolfs-Seele behalten. Sie
wird zwar bekehrt sein zu Ordnung und
Regel, dennoch wird die Schonheit eines
wilden Tiers mit gestraubtem Fell immer
ihr Merkmal bleiben. Deshalb, verstehst
du, will ich sie nicht so bauen, daf8 sie mit
Kalk verkleistert wird, Freiheit will ich ihr
lassen, sonst kann sie nicht leben. Willst
du denn diesem Stein gegentiber wirklich
unberiihrt bleiben, wo ich nur hier bin, um
dieses Gestein lieben zu lernen?*

7 Fernand Pouillon, Singende Steine, Ostfildern 1996, 103f.



Gronemeyer/Weitergehen, nicht stehen bleiben!

345

Der teuflische Verlust
von Welt und Gegenwartigkeit

Nach allem Gesagten haben wir viel-
leicht schon Grund genug, die Eile als des
Teufels zu beschreiben. Und wenn es wahr
ist, dass sie eine Erfindung des Teufels ist,
wie ein tiirkisches Sprichwort sagt, dann
leben wir in einer wahrhaftig satanischen
Epoche. Von nichts sind wir so durchdrun-
gen wie von der Vorstellung, dass die Zeit
knapp sei, dass wir unsere Lebensvollziige
auf Trab bringen miissen, um der Knapp-
heit der Zeit Rechnung zu tragen. Um dem
Ziel der Zeitgewinnung naher zu kommen,
wurden Irrtum und Gewalt in Kauf ge-
nommen, allen moralischen Appellen zum
Trotz. Was wir aber nur dunkel ahnen, ist,
dass wir in unserer Zeitgier die Rechnung
ohne den Wirt gemacht haben. Wir kom-
men unserem Ziel trotz atemlosen Be-
mithens nicht einen Deut naher. Denn je-
der Zuwachs an Beschleunigung wird mit
Weltverlust bezahlt.

Es scheint heutzutage eine beson-
dere Untiichtigkeit zur Anwesenheit zu
geben, zur Prasenz, zur Gegenwart. Ich
meine ,Gegenwart® in des Wortes doppel-
ter Bedeutung, in der rdumlichen und in
der zeitlichen. Das moderne Individuum
krankt an der Unfahigkeit, gegenwirtig zu
sein. Wir argwohnen, dass das eigentliche
Leben notorisch gerade dort sprudelt, wo
wir nicht sind. Es ist ein Grundzug un-
seres Lebens, daf$ wir den Verdacht nicht
loswerden, immer auf der falschen Party
zu sein, die kostbare Zeit immer mit Un-
eigentlichem zu verplempern, wéhrend
irgendwelche beneidenswerten Anderen,
die den richtigen Riecher hatten, zur rech-
ten Zeit am rechten Ort zu sein, das Leben

in vollen Ziigen ausschliirfen, den Rahm
abschépfen, ihr Leben als erfolgreiche
Schnéppchenjagd absolvieren.

Darum also der Drang, alles, was man
gerade tut, so schnell wie moglich zu er-
ledigen, um dann zum Eigentlichen kom-
men zu konnen, das sich seinerseits natiir-
lich wieder als uneigentlich entpuppt, so
dass man wieder den schnellen Absprung
schaffen muss.

Das Leben wird in gute und schlech-
te Zeit zweigeteilt. Alles kommt darauf an,
die gute Zeit zu mehren und die schlechte
zu verkiirzen. Aber das Ergebnis ist, dass
man dabei einem Vergleichszwang erliegt.
Nichts ist so gut, dass nicht noch etwas
Besseres denkbar wire. Wir sind stindig
von der Frage umgetrieben, ob ein gutes
Leben auch das beste sei. In dieser Frage ist
der Zwang zur Eile schon angelegt. Ebenso
sicher ist aber auch, dass, wer die Frage so
stellt, nicht nur das beste, sondern auch das
gute Leben verfehlt. Die Eile hat der Teufel
erfunden.

Die Autorin: Marianne Gronemeyer, Dr.
rer. soc., geb. 1941 in Hamburg. Acht Jah-
re Lehrerin an der Haupt- und Realschule.
Zweitstudium der Sozialwissenschaften an
den Universititen Hamburg, Mainz und
Bochum. Dissertation: Motivation und
politisches Handeln, Hamburg 1976. Von
1971 bis 1977 Friedensforschung an der
Universitidt Bochum im Auftrag der Deut-
schen Gesellschaft fiir Friedens- und Kon-
fliktforschung. Seit 1987 Professorin fiir Er-
ziehungs- und Sozialwissenschaften an der
Fachhochschule Wiesbaden. Zahlreiche Pub-
likationen; Habilitationsschrift: Die Macht
der Bediirfnisse, Reinbek 1988.



