
356 ThPQ 154 2006) 356—364

Ludger Schwienhorst-Schönberger

„FüÜr alles gıbt s eINe Stunde Koh 3,1)
Das Verständnıiıs der Zeıt Im Iten Testament

v uch wenn der heutige ensch ‚Zeit‘ vielleicht In vieler Hinsicht anders
rfährt als der biblische, {utl dennoch gul, sıch den Grundeinsichten
der en diesem Ihema tellen Wesentlich ıst dabei,; der Verfasser
des folgenden Beıtrags, ass ‚Zeit‘ nıcht M1UuUr einen Anfang hat Gen und
linear verläuft, sondern ass auch einen Kreislaufder Zeiten gibt, der das
en strukturiert Koh Wılıe wichtig u  —_ eın Zusammendenken der bei-
den Omente der Zeıit fur eın tieferes, VOL em religiöses Verständnis des
Kosmos und des individuellen Lebens ist, ergibt siıch AUuUS der sensiblen Lek-
ture der biblischen Texte, die der Autor meisterhaft beherrscht (Redaktion)

Augustins berühmtes Wort „Quid est und Weisheit Himmel und Erde rschaf-
CISO ‚tempus Was ist also ‚Zeit’? Wenn fen „)In diesem ‚Anfang, Gott, hast du
mich niemand danach ragt, weiß ich CS} Himmel und Erde erschaffen In deinem
111 ich einem Fragenden CS erklären, Wort, In deinem Sohn, ıIn deiner ‚Kraft, In
weiß ich CS nichtC] entzündet sich der deiner ‚Weisheit, ıIn deiner ‚Wahrheit, auf
Auslegung des ersten Wortes der eiligen unlasslıche e1se sprechend und auf
chrift „ In PIINCIPIO 1mM Anfang heresit fassliche e1se erschaffend Wer kann CS

. Gen 1,1) Fur Augustinus WwIe für die begreifen, WelI erzählen?““
CAFrs  1che Tradition überhaupt bilden Auch Wenn Augustins Auslegung nicht
es und eues Testament eine Einheit, dem entspricht, Was WITr die Ursprungsbe-
die Einheit der chrift (unitas scripturae). deutung des Textes NCNNEN, hat doch
Im ersten Wort klingt bereits es mıt den ern des biblischen Zeitverständnis-
Mıt der Methode intertextueller Verknüp- SCS erfasst. ach biblischem Verständnis
fung elangt folgender Deutung: In sind eit und Ewigkeit nicht voneinander
Psalm 104(103),24 liest e 3 dass (J,ott es tTenNnNnen. e1it ründet In der Ewigkeit,
„1n Weisheit“ erschaffen hat „Quam MMAS- In (Jott. Wer der e1it auf den Tun geht,
nificata SUnt (Uua, domine, OmMNnN1a In wird auf (Gott und Ewigkeit verwlesen.
saptentia fecisti! Wile wunderbar sind DIes gilt sowohl 1mM Rückblick auf den Ur-
deine Werke, Herr, es hast du In Weis- SPIUNgS der e1it als auch 1mM USDIIC. auf
heit erschaffen!“ Aus Kor 1,24 weiß AÄu- die Vollendung der eit Es gilt sowohl
gustinus aber Christus als (,ottes Kraft und für die „Zeıt der Welt“ als auch für die Le-
(,ottes Weisheit. Also hat (GJott 1mM Anfang, benszeit eiInNnes jeden Menschen. Vor em
das el In Sseinem Sohn, ıIn Se1lINer Kraft aber gilt CS für die Qualität der elit. Ihren

Confessiones 11,17.
Confessiones 11,1

356 ThPQ 154 (2006) 356–364

Ludger Schwienhorst-Schönberger

„Für alles gibt es eine Stunde“ (Koh 3,1)
Das Verständnis der Zeit im Alten Testament

◆ Auch wenn der heutige Mensch ‚Zeit‘ vielleicht in vieler Hinsicht anders 

erfährt als der biblische, so tut es dennoch gut, sich den Grundeinsichten 

der Alten zu diesem Th ema zu stellen. Wesentlich ist dabei, so der Verfasser 

des folgenden Beitrags, dass ‚Zeit‘ nicht nur einen Anfang hat (Gen 1) und 

linear verläuft , sondern dass es auch einen Kreislauf der Zeiten gibt, der das 

Leben strukturiert (Koh 3). Wie wichtig nun ein Zusammendenken der bei-

den Momente der Zeit für ein tieferes, vor allem religiöses Verständnis des 

Kosmos und des individuellen Lebens ist, ergibt sich aus der sensiblen Lek-

türe der biblischen Texte, die der Autor meisterhaft  beherrscht. (Redaktion)

1 Confessiones 11,17.
2 Confessiones 11,11.

Augustins berühmtes Wort „Quid est 

ergo ,tempus‘ – Was ist also ‚Zeit‘? Wenn 

mich niemand danach fragt, weiß ich es; 

will ich einem Fragenden es erklären, 

weiß ich es nicht“1, entzündet sich an der 

Auslegung des ersten Wortes der Heiligen 

Schrift: „In principio – im Anfang – berešit 

…“ (Gen 1,1). Für Augustinus wie für die 

christliche Tradition überhaupt bilden 

Altes und Neues Testament eine Einheit, 

die Einheit der Schrift (unitas scripturae). 

Im ersten Wort klingt bereits alles mit an. 

Mit der Methode intertextueller Verknüp-

fung gelangt er zu folgender Deutung: In 

Psalm 104(103),24 liest er, dass Gott alles 

„in Weisheit“ erschaffen hat: „Quam mag-

nificata sunt opera tua, domine, omnia in 

sapientia fecisti! – Wie wunderbar sind 

deine Werke, Herr, alles hast du in Weis-

heit erschaffen!“ Aus 1 Kor 1,24 weiß Au-

gustinus aber Christus als Gottes Kraft und 

Gottes Weisheit. Also hat Gott im Anfang, 

das heißt: in seinem Sohn, in seiner Kraft 

und Weisheit Himmel und Erde erschaf-

fen: „,In‘ diesem ,Anfang‘, o Gott, hast du 

,Himmel und Erde erschaffen‘: in deinem 

Wort, in deinem Sohn, in deiner ,Kraft‘, in 

deiner ,Weisheit‘, in deiner ,Wahrheit‘, auf 

unfassliche Weise sprechend und auf un-

fassliche Weise erschaffend. Wer kann es 

begreifen, wer erzählen?“2

Auch wenn Augustins Auslegung nicht 

dem entspricht, was wir die Ursprungsbe-

deutung des Textes nennen, so hat er doch 

den Kern des biblischen Zeitverständnis-

ses erfasst. Nach biblischem Verständnis 

sind Zeit und Ewigkeit nicht voneinander 

zu trennen. Zeit gründet in der Ewigkeit, 

in Gott. Wer der Zeit auf den Grund geht, 

wird auf Gott und Ewigkeit verwiesen. 

Dies gilt sowohl im Rückblick auf den Ur-

sprung der Zeit als auch im Ausblick auf 

die Vollendung der Zeit. Es gilt sowohl 

für die „Zeit der Welt“ als auch für die Le-

benszeit eines jeden Menschen. Vor allem 

aber gilt es für die Qualität der Zeit. Ihren 



Schwienhorst-Schönberger/„Für alles gibt 1ne Zeit“ 357

Wert gewinnt die eit für den Menschen Rahmen legt sich das ema eit das
dadurch, dass In ihr (‚ottes (Gegenwart VCI- Sechstagewerk:“
nehmbar WwiIrcl: „Denn ein eINZIgeEr Tag In
den Orholien deines Heiligtums ist besser Überschrift (1,1)

eit Leben Lebensraumals ausend age] die ich selbst rwählt
hätte  C6 (Ps Man kann die Aussage

Negatıve ‚Urgegebenheiten (1,2a)des Psalmisten als die biblische Fassung
des Wortes des römischen Philosophen Tag (1,3-5)und Stoikers Seneca lesen: „Non CQUAIL Werk Iag und Nacht
Ciu, sed CQUAIL bene VIXerIS, refert. Nicht eıt
wI1Ie ange, sondern WIE gul du gelebt hast,
das zählt” wobel allerdings hinzuzufü- Tag (1,6—8)

Werk Himmel
SCH 1st, dass das C6  „bene ach biblischem

LebensraumVerständnis VO  u (J,ott her verstehen 1st.
araus olg 1mM Umkehrschluss, dass eine Tag 1,9-13)
Zeiterfahrung, die sich VO  b Gott, ihrem Werk: Vom Meer getrennte vde
rsprung und Ziel, löst, Menschen In die Lebensraum

Sinnlosigkeit DIe weisheitliche Ira- Werk Pflanzen fragende Yde

dition pricht ıIn diesem Zusammenhang Tag ‚14-19”*)
VO uc. „Wenn jemand zweimal L[au- Werk SOonne und Mond
send re gelebt, aber das ucC nicht SC eıt
schaut hätte geht nicht jeder ein und
demselben t?<z (Koh 6,6) Tag —

Werk Wasser und Flugtiere
Lebewesen

uder Zeıt Tag_
Werk Tandtiere

LebewesenVom rsprung der e1it rzählt VOL

em die biblische Schöpfungserzählung. Werk Menschen
S1e {ut CS In sehr anschaulicher FOorm, und

Tag (2,2—3)
ZWarLr y dass S1€ die Erschaffung Jener Vollendung der Werke
„Gröfßen‘ schildert, anı derer sich die eıt
Menschen zeitlicher Abläufe vergewIissern
und mıt deren S1e zeitliche Setzungen Unterschrift (2,4a)

Leben Lebensraum Lebenvornehmen.
elic. besondere Bedeutung der eit

In der Schöpfung zukommt, wird schon Der vierte und siebte Tag WECI -

der Struktur des biblischen Schöpfungs- den Urc. das ema eit als der grund-
berichts euilic. Gen 1,1-2,4a) Wle ein legenden Ordnungskategorie VO  b Leben

Senecd, Epistulae Morales 7/7,20 „WIe 1m Jheaterstück, kommt uch 1m Leben nicht darauf
. WI1IE lange, sondern WI1IE guL gestaltet ist  66
Das Strukturschema SLAMML AUS Zenger, (‚ottes Bogen ın den Wolken. Untersuchungen
Komposition un: Theologie der priesterlichen Urgeschichte SBS 112), Stuttgart 1983,
A(H)

357Schwienhorst-Schönberger/„Für alles gibt es eine Zeit“

3 Seneca, Epistulae Morales 77,20: „Wie im Th eaterstück, so kommt es auch im Leben nicht darauf 
an, wie lange, sondern wie gut es gestaltet ist.“

4 Das Strukturschema stammt aus E. Zenger, Gottes Bogen in den Wolken. Untersuchungen zu 
Komposition und Th eologie der priesterlichen Urgeschichte (SBS 112), Stuttgart 1983, 21987, 
200.

Überschrift (1,1)

 Zeit – Leben – Lebensraum

Negative ,Urgegebenheiten‘ (1,2a)

1. Tag (1,3–5)

 1. Werk: Tag und Nacht

Zeit

2. Tag (1,6–8)

 2. Werk: Himmel

Lebensraum 

3. Tag (1,9–13)

 3. Werk: Vom Meer getrennte Erde

Lebensraum

 4. Werk: Pflanzen tragende Erde

4. Tag (1,14–19*)

 5. Werk: Sonne und Mond

Zeit

5. Tag (1,20–23)

 6. Werk: Wasser und Flugtiere

Lebewesen

6. Tag (1,24–31)

 7. Werk: Landtiere

Lebewesen

 8. Werk: Menschen

7. Tag (2,2–3)

 Vollendung der Werke

Zeit

Unterschrift (2,4a)

 Leben – Lebensraum – Leben

Wert gewinnt die Zeit für den Menschen 

dadurch, dass in ihr Gottes Gegenwart ver-

nehmbar wird: „Denn ein einziger Tag in 

den Vorhöfen deines Heiligtums ist besser 

als tausend [Tage], die ich selbst erwählt 

hätte“ (Ps 84,11). Man kann die Aussage 

des Psalmisten als die biblische Fassung 

des Wortes des römischen Philosophen 

und Stoikers Seneca lesen: „Non quam 

diu, sed quam bene vixeris, refert. – Nicht 

wie lange, sondern wie gut du gelebt hast, 

das zählt“3 – wobei allerdings hinzuzufü-

gen ist, dass das „bene“ nach biblischem 

Verständnis von Gott her zu verstehen ist. 

Daraus folgt im Umkehrschluss, dass eine 

Zeiterfahrung, die sich von Gott, ihrem 

Ursprung und Ziel, löst, Menschen in die 

Sinnlosigkeit führt. Die weisheitliche Tra-

dition spricht in diesem Zusammenhang 

vom Glück: „Wenn jemand zweimal tau-

send Jahre gelebt, aber das Glück nicht ge-

schaut hätte – geht nicht jeder zu ein und 

demselben Ort?“ (Koh 6,6).

Ursprung der Zeit

Vom Ursprung der Zeit erzählt vor 

allem die biblische Schöpfungserzählung. 

Sie tut es in sehr anschaulicher Form, und 

zwar so, dass sie die Erschaffung jener 

„Größen“ schildert, anhand derer sich die 

Menschen zeitlicher Abläufe vergewissern 

und mit deren Hilfe sie zeitliche Setzungen 

vornehmen.

Welch besondere Bedeutung der Zeit 

in der Schöpfung zukommt, wird schon an 

der Struktur des biblischen Schöpfungs-

berichts deutlich (Gen 1,1–2,4a). Wie ein 

Rahmen legt sich das Thema Zeit um das 

Sechstagewerk:4

Der erste, vierte und siebte Tag wer-

den durch das Thema Zeit als der grund-

legenden Ordnungskategorie von Leben 



355 Schwienhorst-Schönberger/„Für alles gibt 1ne Zeit“

zusammengehalten. S1e egen sich WIE ein die bewahren als Bild (,ottes efähigt
Rahmen die übrigen Schöpfungswerke. und beauftragt wird Gen ‚26—-31)

Der biblische Mensch War den immerMıt der Erschaffung des Lichtes ersien

Iag wird die uranfängliche chaotische F1Ins- wiederkehrenden Rhythmen der atur In
ternıs zurückgedrängt und die immer WIE- unvergleichlich stärkerer elise ausgesetzl
derkehrende Abfolge VO  u Tag und Nacht als der moderne Mensch. DIe sozlale e1it
hervorgebracht Gen 1,3-5) Mıt der Er- und die Naturzeıt aufeinander aD-
SC.  ung VO  b großer (Sonne) und kleiner gestimmt, und auch das innere Zeitemp-
Leuchte Mond) vierten Iag wird die finden dürfte ıIn starkem Maße zyklisc
ıIn der Abfolge VO  b Tag und Nacht ahnın- strukturiert SCWESCH Se1in „50 ange die
1ei1sende eit strukturiert: In die Za  are Erde besteht, sollen nicht aufhören Aussaat
olge VO  b agen, onaten und Jahren und und rnte, Kälte und 1tze, Sommer und
die AaUS dem kontinuilerlichen Jahresablau: Wınter, Tag und Nacht“ Gen 8,22) och
herausgehobenen este Gen 1,14-19) Mıt einer ausschliefßlich mythisch-zyklischen
diesen beiden Werken sind die elemen- Zeitvorstellung WwIe 1mM en Ägypten” kam

Rhythmen der Naturzeit eschaf- CS In Israel nicht. ozlale und klimatische
fen Tag-Nacht-Rhythmus, Sonnenjahr, Verhältnisse düriften eine gespielt ha-
ondjahr, Planetenzyklus. E1n besonde- ben DIe Naturverhältnisse ıIn Israel
Ies Kennzeichen des biblischen chöp- weltaus unberechenbarer als In Ägypten.
fungsberichtes 1st, dass auch die für Israel Das Nichtvorhersehbare gewinnt Be-
grundlegende Struktur der sozialen eit In deutung Damlıt ist die Voraussetzung für
der Schöpfungsordnung verankert WITC: ein lineares Zeitverständnis egeben. er-
Mıt der Vollendung der Werke, dem Auf- ings entsteht ein olches nicht VO  b atur
hören (Sabba der Arbeit und der Segnung aUus, sondern Urc. sozlale Konstruktion.
und Heiligung des siebten ages chafft rst dadurch, dass das Aufßergewöhnliche

nicht eliminiert, sondern 1mM ewusstsein(GJott die keiner Naturordnung abzule-
sende Abfolge VO  b sechs agen Arbeit und der Gesellschaft thematisiert und erinner

wird, ist der Grundstein für ein lineareseinem Tag der Arbeitsunterbrechung Sab-
bat) Durch Einstiftung des abbats In die Zeitverständnis gelegt.
Schöpfung werden ıIn gewIisser elise Na-
urzeıt und sozlale eit aufeinander DbezO-
gCch Hıler scheint sich die Erfahrung ‚U- Vollendung der Zeıt
sprechen, dass die e1it des Menschen nicht
völlig losgelöst VO  b der eit der atur SC Der ern des ÄÄinearen Zeitverständ-
ebt und edacht werden kann. Im Rhyth- MISSES In Israel mıt Jener Erfahrung
I111U$S VO  b Arbeit und Ruhe partızıplert der zusammenhängen, die dem amen
Mensch Schöpfungshandeln (,ottes. Im „Exodus” uberlieler 1st. In der estimmung
biblischen Schöpfungsbericht werden die Se1INer Identität bezieht sich Israel auf ein Er-
elementaren Formen der Naturzeıt und der CIgNIS der Vergangenheit: Israel ist das Volk,
sozlalen e1it zyklisch edacht. S1e tellen das JHWH A4aUS der Knechtschaft Ägyptens
die grundlegende Ordnung der Schöpfung befreit hat. Än die Stelle der mıt dem Zyk-
dar, In die der Mensch hineingestellt und ischen Zeitverständnis verbundenen Er-

Vgl Assmann, Ägypten. Eıne Sinngeschichte, Darmstadt 1996, 2531

358 Schwienhorst-Schönberger/„Für alles gibt es eine Zeit“

5 Vgl. J. Assmann, Ägypten. Eine Sinngeschichte, Darmstadt 1996, 25–31.

zusammengehalten. Sie legen sich wie ein 

Rahmen um die übrigen Schöpfungswerke. 

Mit der Erschaffung des Lichtes am ersten 

Tag wird die uranfängliche chaotische Fins-

ternis zurückgedrängt und die immer wie-

derkehrende Abfolge von Tag und Nacht 

hervorgebracht (Gen 1,3–5). Mit der Er-

schaffung von großer (Sonne) und kleiner 

Leuchte (Mond) am vierten Tag wird die 

in der Abfolge von Tag und Nacht dahin-

fließende Zeit strukturiert: in die zählbare 

Folge von Tagen, Monaten und Jahren und 

die aus dem kontinuierlichen Jahresablauf 

herausgehobenen Feste (Gen 1,14–19). Mit 

diesen beiden Werken sind die elemen-

taren Rhythmen der Naturzeit geschaf-

fen: Tag-Nacht-Rhythmus, Sonnenjahr, 

Mondjahr, Planetenzyklus. Ein besonde-

res Kennzeichen des biblischen Schöp-

fungsberichtes ist, dass auch die für Israel 

grundlegende Struktur der sozialen Zeit in 

der Schöpfungsordnung verankert wird: 

Mit der Vollendung der Werke, dem Auf-

hören (šabbat) der Arbeit und der Segnung 

und Heiligung des siebten Tages schafft 

Gott die an keiner Naturordnung abzule-

sende Abfolge von sechs Tagen Arbeit und 

einem Tag der Arbeitsunterbrechung (Sab-

bat). Durch Einstiftung des Sabbats in die 

Schöpfung werden in gewisser Weise Na-

turzeit und soziale Zeit aufeinander bezo-

gen. Hier scheint sich die Erfahrung auszu-

sprechen, dass die Zeit des Menschen nicht 

völlig losgelöst von der Zeit der Natur ge-

lebt und gedacht werden kann. Im Rhyth-

mus von Arbeit und Ruhe partizipiert der 

Mensch am Schöpfungshandeln Gottes. Im 

biblischen Schöpfungsbericht werden die 

elementaren Formen der Naturzeit und der 

sozialen Zeit zyklisch gedacht. Sie stellen 

die grundlegende Ordnung der Schöpfung 

dar, in die der Mensch hineingestellt und 

die zu bewahren er als Bild Gottes befähigt 

und beauftragt wird (Gen 1,26–31).

Der biblische Mensch war den immer 

wiederkehrenden Rhythmen der Natur in 

unvergleichlich stärkerer Weise ausgesetzt 

als der moderne Mensch. Die soziale Zeit 

und die Naturzeit waren aufeinander ab-

gestimmt, und auch das innere Zeitemp-

finden dürfte in starkem Maße zyklisch 

strukturiert gewesen sein: „So lange die 

Erde besteht, sollen nicht aufhören Aussaat 

und Ernte, Kälte und Hitze, Sommer und 

Winter, Tag und Nacht“ (Gen 8,22). Doch 

zu einer ausschließlich mythisch-zyklischen 

Zeitvorstellung wie im Alten Ägypten5 kam 

es in Israel nicht. Soziale und klimatische 

Verhältnisse dürften eine Rolle gespielt ha-

ben. Die Naturverhältnisse in Israel waren 

weitaus unberechenbarer als in Ägypten. 

Das Nichtvorhersehbare gewinnt so an Be-

deutung. Damit ist die Voraussetzung für 

ein lineares Zeitverständnis gegeben. Aller-

dings entsteht ein solches nicht von Natur 

aus, sondern durch soziale Konstruktion. 

Erst dadurch, dass das Außergewöhnliche 

nicht eliminiert, sondern im Bewusstsein 

der Gesellschaft thematisiert und erinnert 

wird, ist der Grundstein für ein lineares 

Zeitverständnis gelegt.

Vollendung der Zeit

Der Kern des linearen Zeitverständ-

nisses in Israel dürfte mit jener Erfahrung 

zusammenhängen, die unter dem Namen 

„Exodus“ überliefert ist. In der Bestimmung 

seiner Identität bezieht sich Israel auf ein Er-

eignis der Vergangenheit: Israel ist das Volk, 

das JHWH aus der Knechtschaft Ägyptens 

befreit hat. An die Stelle der mit dem zyk-

lischen Zeitverständnis verbundenen Er-



Schwienhorst-Schönberger/„Für alles gibt 1ne Zeit“ 350

T1 die das ineare Zeitverständ- de sind voller Jlut“ Jes 1,15) och el
N1s konstituierende Erinnerung. Erinnerung soll CS nicht bleiben (J,ott kündigt ein ReIl-
el dass das Vergangene vergegenwärtigt nigungsgericht ber Jerusalem („Deine
wird und auf diese e1se wirkt. Aus der Schlacken 11 ich mıt auge ausschmel-
Erinnerung erwächst der Ma(f{sstab für die b  zen‘”, Jes 1,25), dass die wleder ZUFK

Deutung der Gregenwart und die damıt VeCI- „Burg der Gerechtigkeit” Jes 1,26) wird.
bundene Erwartung der Zukunft. [AVA wird auch die Welt der Völker In diese

Es Wareln VOLF em die Propheten, wel- ewegung hineingezogen. DIe Völker füh-
che die Zukunft hinsichtlich der VO  u ihnen Ten untereinander Krieg. Nun gibt CS aber
gedeuteten G egenwart ZUFK Sprache rach- einea die Sahnız AaUS der Welisung (,ottes
ten Lebte Israel die mıt Se1lINer Gotteserfah- ebt. DIe Völker hören davon und machen
LunNng verbundene sittliche Verpflichtung, sich auf den Weg „S1e mLt, WITFr
konnte CS eine heilvolle Zukunft ziehen hinauf ZU. Berg des errn, ZU.

Verwelgerte CS sich diesem nspruch, WUL - Haus des (‚ottes Ja.  S Jes 2,3) Von
den die Propheten oft wider illen dort S1€ Welisung und chlich-
Kündern des Unheils Lung ihrer Streitigkeiten. „Dann schmie-

Anhand des Jesajabuches Se1 dieser den S1€ Pflugscharen AaUS ihren Schwertern
und Wınzermesser AaUS ihren Lanzen ManZusammenhang verdeutlicht. In Zzwel (Ju-

veriuren _ und )6_4) wird eine zieht nicht mehr das Schwert, olk
zeitliche ewegung beschrieben, die VO  b Volk, und ubt nicht mehr für den Krieg”
der Gottesferne ZUFK CGottesnähe, ZUFK (J0T- Jes 2,4) Das hier VO  b Jesaja In einer V1IS1-
tesgemeinschaft führt.® 168e ewegung „gehörte Wort“ Jes 2,1) beschreibt ein
vollzieht sich zunächst In Israel, näherhin Geschehen „ aIll Ende der Tag  C6 über-
In Jerusalem, weltet sich aber dann auf die Einheitsübersetzung. Das eDra-
die gesamte Völkerwelt aUsS In der ersten ische b“aharit hajjamim könnte auch etwas
(OQQuvertüre Jes _ sind die Etappen ffener mıt „1N künftigen Tagen' übersetzt
dieses Weges olgende: Es beginnt mıt der werden. DIe Frage, OD CS sich hierbei ein
Anklage des Volkes „S1e en den errn diesseitiges oder Jenseltiges, ein innerwelt-
verlassen, den eiligen Israels en S1€ liches oder außerweltliches, ein zeitliches
verschmäht und ıhm den Rücken ekehrt” oder endzeitliches Geschehen handelt, ist
Jes 1,4) Der Prophet beklagt die Folgen schwer entscheiden. Wahrscheinlich
der uUun! („Der Kopf ist wund, das wird die genannte Alternative bel dem hier

beschriebenen Geschehen unterlaufen.’Herz ist krank”, Jes 1,5) und
näherhin AaUs, worın sich die eiNganNgs be- Verwandelt wird die Welt, S1e wird einer
klagte (ottvergessenheit zeigt: In einem anderen. Verwandelt aber wird diese Welt
alschen Gottesdienst, einem Gottesdienst, und keine andere. DIe Weltzeit findet ihre
der schweres sittliches Fehlverhalten Vollendung.
verschleiern sucht „Wenn ihr auch och DIe hier anhand der ersten (OQQuvertüre

viel betet, ich höre CS nicht. ure Han- des Jesajabuches beschriebene Struktur des

Vgl WA Beuken, Jesaja Herders Theologischer Kommentar zu Alten Testament), YEe1-
burg 2003, —
Vgl Schwienhorst-Schönberger, /Zion (Irt der lora. Überlegungen Mı 4,1—5, 1n Hahn!
P Hossfeld/H. Jorissen/A Neuwirth (Ho.) /Zion (J)rt der Begegnung.,. FS Laurentius Klein
BBB 90), Bodenheim 1993, 107-125

359Schwienhorst-Schönberger/„Für alles gibt es eine Zeit“

6 Vgl. W.A.M. Beuken, Jesaja (Herders Th eologischer Kommentar zum Alten Testament), Frei-
burg 2003, 60–129.

7 Vgl. L. Schwienhorst-Schönberger, Zion – Ort der Tora. Überlegungen zu Mi 4,1–5, in: F. Hahn/
F.-L. Hossfeld/H. Jorissen/A. Neuwirth (Hg.), Zion – Ort der Begegnung. FS Laurentius Klein 
(BBB 90), Bodenheim 1993, 107–125.

neuerung tritt die das lineare Zeitverständ-

nis konstituierende Erinnerung. Erinnerung 

heißt, dass das Vergangene vergegenwärtigt 

wird und auf diese Weise wirkt. Aus der 

Erinnerung erwächst der Maßstab für die 

Deutung der Gegenwart und die damit ver-

bundene Erwartung der Zukunft.

Es waren vor allem die Propheten, wel-

che die Zukunft hinsichtlich der von ihnen 

gedeuteten Gegenwart zur Sprache brach-

ten: Lebte Israel die mit seiner Gotteserfah-

rung verbundene sittliche Verpflichtung, 

konnte es eine heilvolle Zukunft erwarten. 

Verweigerte es sich diesem Anspruch, wur-

den die Propheten – oft wider Willen – zu 

Kündern des Unheils.

Anhand des Jesajabuches sei dieser 

Zusammenhang verdeutlicht. In zwei Ou-

vertüren (1,2–2,5 und 2,6–4,6) wird eine 

zeitliche Bewegung beschrieben, die von 

der Gottesferne zur Gottesnähe, zur Got-

tesgemeinschaft führt.6 Diese Bewegung 

vollzieht sich zunächst in Israel, näherhin 

in Jerusalem, weitet sich aber dann auf 

die gesamte Völkerwelt aus. In der ersten 

Ouvertüre (Jes 1,2–2,5) sind die Etappen 

dieses Weges folgende: Es beginnt mit der 

Anklage des Volkes: „Sie haben den Herrn 

verlassen, den Heiligen Israels haben sie 

verschmäht und ihm den Rücken gekehrt“ 

(Jes 1,4). Der Prophet beklagt die Folgen 

der Sünde („Der ganze Kopf ist wund, das 

ganze Herz ist krank“, Jes 1,5) und führt 

näherhin aus, worin sich die eingangs be-

klagte Gottvergessenheit zeigt: In einem 

falschen Gottesdienst, einem Gottesdienst, 

der schweres sittliches Fehlverhalten zu 

verschleiern sucht: „Wenn ihr auch noch 

so viel betet, ich höre es nicht. Eure Hän-

de sind voller Blut“ (Jes 1,15). Doch dabei 

soll es nicht bleiben. Gott kündigt ein Rei-

nigungsgericht über Jerusalem an („Deine 

Schlacken will ich mit Lauge ausschmel-

zen“, Jes 1,25), so dass die Stadt wieder zur 

„Burg der Gerechtigkeit“ (Jes 1,26) wird. 

Jetzt wird auch die Welt der Völker in diese 

Bewegung hineingezogen. Die Völker füh-

ren untereinander Krieg. Nun gibt es aber 

eine Stadt, die ganz aus der Weisung Gottes 

lebt. Die Völker hören davon und machen 

sich auf den Weg. „Sie sagen: Kommt, wir 

ziehen hinauf zum Berg des Herrn, zum 

Haus des Gottes Jakobs“ (Jes 2,3). Von 

dort erwarten sie Weisung und Schlich-

tung ihrer Streitigkeiten. „Dann schmie-

den sie Pflugscharen aus ihren Schwertern 

und Winzermesser aus ihren Lanzen. Man 

zieht nicht mehr das Schwert, Volk gegen 

Volk, und übt nicht mehr für den Krieg“ 

(Jes 2,4). Das hier von Jesaja in einer Visi-

on „gehörte Wort“ (Jes 2,1) beschreibt ein 

Geschehen „am Ende der Tage“ – so über-

setzt die Einheitsübersetzung. Das hebrä-

ische b e’a.harît hajjāmîm könnte auch etwas 

offener mit „in künftigen Tagen“ übersetzt 

werden. Die Frage, ob es sich hierbei um ein 

diesseitiges oder jenseitiges, ein innerwelt-

liches oder außerweltliches, ein zeitliches 

oder endzeitliches Geschehen handelt, ist 

schwer zu entscheiden. Wahrscheinlich 

wird die genannte Alternative bei dem hier 

beschriebenen Geschehen unterlaufen.7 

Verwandelt wird die Welt, sie wird zu einer 

anderen. Verwandelt aber wird diese Welt 

und keine andere. Die Weltzeit findet ihre 

Vollendung.

Die hier anhand der ersten Ouvertüre 

des Jesajabuches beschriebene Struktur des 



36() Schwienhorst-Schönberger/„Für alles gibt 1ne Zeit“

linearen Zeitverständnisses In Israel schen MUSsSen sich ducken, die hochmü-
durchgehend die prophetische erkundIl- tigen anner sich beugen, der Herr allein
Suhg S1e zeigt sich auch In größeren, meh- ist rhaben Jjenem Tag  C6 Jes 2,17)
TeIie Texteinheiten übergreifenden Zusam-
menhängen des Jesajabuches. SO lässt sich Des Menschen Zeıt
beispielsweise die sogenannte Jesaja- Apo-

Dass auch der Mensch In seInem IN -kalypse Jes _ als Ziel einer ewe-
SUuNg verstehen, die ber die Keinigung des dividuellen Sein In die eit eingebunden
10N Jes ] — 12) und die Keinigung der Völ- ist, wird innerhalb des en Testaments

VOLF em 1mM Buch Kohelet ZUFK Sprachekerwelt Jes _ ZU. eschatologischen
estima (,ottes mıt den Gerechten AaUS IsS- gebrac und durchdacht AÄAm eulllich-
rael und den Völkern „Der Herr der Ssten geschieht dies 1mM sogenannten Gedicht

ber die eit (Koh 3,1—-9), ohl einem dereere wird auf diesem Berg für alle Völker
bekanntesten Texte des en Testaments:ein estima geben mıt feinsten Spelsen,

ein Gelage mıt erlesenen Weilnen Er
1a Fur alles gibt 1ne Stunde,zerreifßt auf diesem Berg die ulle, die alle

atlıonen verhüllt, und die Decke, die alle
Uun: 1ne e1t gibt für alles Geschehen
unfer dem Himmuel:

Völker bedeckt Er beseitigt den Tod für 7a 1nN€ e1t zu Gebären Uun: 1ne e1t zu

iımmer. Gott, der Herr, wischt die TIränen Sterben,
1nN€ e1t zu Pflanzen un: 1ne e1t zuaD VO  b jedem Gesicht“ Jes ‚68

SO ist das ineare Zeitverständnis, WIE Ausreißen des Gepflanzten,
39 1nN€ e1t zu Oftlen Uun: 1ne e1t zu

CS sich 1mM en Testament herausgebil- Heilen,
det hat, kein blinder Wurf ach VOTLN, kei- 1nN€ e1t zu Einreißen Uun: 1ne e1t zu

Aufbauen,1E eize ach einer imagınären Zukuntft.
49a 1nN€ eIt zu Weilnen Uun: 1nN€ eIt zurst CS sich VO  b Se1lINer religiösen FEIN- Lachen,bettung löst, wird CS einer NnNaıven Fort- 1nN€ e1t des Klagens un: 1nN€ e1t des

schrittsideologie, die 1Ins eere Der JTanzens,
neuzeitliche Fortschrittsoptimismus, der 59 1nN€ e1t zu Wegwerfen VOoO  3 teinen Uun:

allerdings immer wleder VO  b depressiven 1nN€ e1t des Sammelns VO  3 Steinen,
1nN€ e1t zu marmen Uun: 1n€e Zeıt,Stimmungen auf den Boden der Realität sich des Umarmens enthalten,herunter gedrüc wird, kann als eine SA- Ga 1nN€ e1t zu Suchen Uun: 1nN€ eIit zu

kularisierte, das el eine ihrer göttlichen Verlieren,
1nN€ e1t zu Aufbewahren Uun: 1nN€ e1terkun: und Zukunft en  e1delte ineare
zu Wegwerfen,Zeitauffassung verstanden werden.“® Aus

/a 1nN€ eIit zu Zerreißen un: 1n€e e1t zuhiblischer 1C kann Fortschrittsoptimis- Zusammennähen,
I111U$S ingegen begriffen werden als off- 1nN€ e1t zu Schweigen Uun: 1ne e1t
NUunNng, dass die jedem einzelnen Menschen zu Reden,

Xa 1nN€ e1t zu Lieben Uun: 1nN€ eIt zuwI1Ie der Menschheit insgesamt eröffnete
Hassen,Möglichkeit, auf (J,ott hiın „fortzuschrei- 1nN€ e1t des Krleges un: 1ne e1t dese  ten , Wirklichkeit wiIird. Allerdings kennt Friedens.

die biblische Tradition auch den TEIS, der Welchen (Jewinn hat der, der 1waAas LuL, bei
hierbei zahlen ist: „DIe stolzen Men- dem, WOomI1t sich abmüuüht?

Vgl Löwith, Weltgeschichte Uun: Heilsgeschehen. DIie theologischen Voraussetzungen der
Geschichtsphilosophie, 1949, Stuttgart 1953,

360 Schwienhorst-Schönberger/„Für alles gibt es eine Zeit“

8 Vgl. K. Löwith, Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Die theologischen Voraussetzungen der 
Geschichtsphilosophie, 1949, Stuttgart 1953, 81990.

linearen Zeitverständnisses in Israel prägt 

durchgehend die prophetische Verkündi-

gung. Sie zeigt sich auch in größeren, meh-

rere Texteinheiten übergreifenden Zusam-

menhängen des Jesajabuches. So lässt sich 

beispielsweise die sogenannte Jesaja-Apo-

kalypse (Jes 24–27) als Ziel einer Bewe-

gung verstehen, die über die Reinigung des 

Zion (Jes 1–12) und die Reinigung der Völ-

kerwelt (Jes 13–23) zum eschatologischen 

Festmahl Gottes mit den Gerechten aus Is-

rael und den Völkern führt: „Der Herr der 

Heere wird auf diesem Berg für alle Völker 

ein Festmahl geben mit feinsten Speisen, 

ein Gelage mit erlesenen Weinen … Er 

zerreißt auf diesem Berg die Hülle, die alle 

Nationen verhüllt, und die Decke, die alle 

Völker bedeckt. Er beseitigt den Tod für 

immer. Gott, der Herr, wischt die Tränen 

ab von jedem Gesicht“ (Jes 25,6–8).

So ist das lineare Zeitverständnis, wie 

es sich im Alten Testament herausgebil-

det hat, kein blinder Wurf nach vorn, kei-

ne Hetze nach einer imaginären Zukunft. 

Erst wo es sich von seiner religiösen Ein-

bettung löst, wird es zu einer naiven Fort-

schrittsideologie, die ins Leere führt. Der 

neuzeitliche Fortschrittsoptimismus, der 

allerdings immer wieder von depressiven 

Stimmungen auf den Boden der Realität 

herunter gedrückt wird, kann als eine sä-

kularisierte, das heißt: eine ihrer göttlichen 

Herkunft und Zukunft entkleidete lineare 

Zeitauffassung verstanden werden.8 Aus 

biblischer Sicht kann Fortschrittsoptimis-

mus hingegen begriffen werden als Hoff-

nung, dass die jedem einzelnen Menschen 

wie der Menschheit insgesamt eröffnete 

Möglichkeit, auf Gott hin „fortzuschrei-

ten“, Wirklichkeit wird. Allerdings kennt 

die biblische Tradition auch den Preis, der 

hierbei zu zahlen ist: „Die stolzen Men-

schen müssen sich ducken, die hochmü-

tigen Männer sich beugen, der Herr allein 

ist erhaben an jenem Tag“ (Jes 2,17).

Des Menschen Zeit

Dass auch der Mensch in seinem in-

dividuellen Sein in die Zeit eingebunden 

ist, wird innerhalb des Alten Testaments 

vor allem im Buch Kohelet zur Sprache 

gebracht und durchdacht. Am deutlich-

sten geschieht dies im sogenannten Gedicht 

über die Zeit (Koh 3,1–9), wohl einem der 

bekanntesten Texte des Alten Testaments:

1a Für alles gibt es eine Stunde,
1b und eine Zeit gibt es für alles Geschehen 

unter dem Himmel:
2a eine Zeit zum Gebären und eine Zeit zum 

Sterben,
2b eine Zeit zum Pflanzen und eine Zeit zum 

Ausreißen des Gepflanzten,
3a eine Zeit zum Töten und eine Zeit zum 

Heilen,
3b eine Zeit zum Einreißen und eine Zeit zum 

Aufbauen,
4a eine Zeit zum Weinen und eine Zeit zum 

Lachen,
4b eine Zeit des Klagens und eine Zeit des 

Tanzens,
5a eine Zeit zum Wegwerfen von Steinen und 

eine Zeit des Sammelns von Steinen,
5b eine Zeit zum Umarmen und eine Zeit, 

sich des Umarmens zu enthalten,
6a eine Zeit zum Suchen und eine Zeit zum 

Verlieren,
6b eine Zeit zum Aufbewahren und eine Zeit 

zum Wegwerfen,
7a eine Zeit zum Zerreißen und eine Zeit zum 

Zusammennähen,
7b eine Zeit zum Schweigen und eine Zeit 

zum Reden,
8a eine Zeit zum Lieben und eine Zeit zum 

Hassen,
8b eine Zeit des Krieges und eine Zeit des 

Friedens.
9 Welchen Gewinn hat der, der etwas tut, bei 

dem, womit er sich abmüht?



Schwienhorst-Schönberger/„Für alles gibt 1ne Zeit“ 36 1

Das Gedicht Za sieben trophen. möglichkeiten In den 1C Der Mensch
Jede Strophe besteht AaUS Zwel Kola mıt 1Ns- hat einen Handlungsspielraum, aber dieser

VvIier Aufzählungen. amı ergeben ist begrenzt. SO blickt das Gedicht kritisch
sich /x4 Aufzählungen. DIe Sıieben als auf „das Reich der unbegrenzten Möglich-
Zahl der Ganzheit und die Vlier als Zahl keiten“ zurück, das sich Önlg Kohelet auf-
der Himmelsrichtungen werden miıtelin- gebaut hatte, das aber dem „Ansturm der
ander In Beziehung geSETZL, dass sich Realität“ nicht standhalten konnte. Auch
olgende Deutung ahe legt: DIe 1mM (Je- der Ön1g ist nicht Herr der elit. Auch
1C aufgezählten Ereignisse beziehungs- ıhm sind, wI1Ie jedem Menschen, Zeiten SC
Wwelse Handlungen repräsentieren eine sich geben, ber die nicht wI1Ie ein absoluter
In alle vier Himmelsrichtungen erstrecken- Souverän verfügen kann. amı ist aber
de Totalität. nicht gesagl, dass die dem Menschen

Losgelöst VO  u seInem Kontext ist die kommenden Zeıiten, die „guten‘ wI1Ie die
Bedeutung des edichts ıIn em Maße „bösen”, sinnlos Sind. In 3,11a „das es
vieldeutig. Sein motivgeschichtlicher Hın- hat schön emacht SseiINner eit  14° wird
tergrund ist die weisheitliche Lehre VO  u ein derartiges Verständnis zurückgewie-
der rechten e1it. Ihr zufolge gibt CS eine SC  S Widersinnig sind S1€ 1Ur für den, der
Ordnung ıIn der Welt, ach der alles, Was ihnen nicht entsprechen will, der sich als
geschieht, In einer „zukommenden eit  14° königlicher „Herr der eit  14° aufspielt und
geschieht. 1e8se Einsicht ist zunächst der Ende doch erkennen I11USS, dass auch
alur abgeschaut: EINn aum bringt Frucht den (Jesetzen der e1it unterliegt. Ging

„seliner eit  14° (Ps 1)3)) „der Storch CS Ön1g Kohelet das Reich der unbe-
Himmel kennt SE1INE Zeıit, Turteltaube, Möglichkeiten, das sich TEUNLC.
Schwalbe und Drossel halten die e1it ih- als LLIUSOF1SC. erwIles, geht CN 1U

Ter uckkehr ein Jer 8)7)) die Steinböcke die begrenzten Möglichkeiten des Mensch-
SeC1IHSen ihre Wurftfzeit JO 39,1), (Jarben

werden eingebracht „ZUu ihrer eit  14° JO DIes Se1 anı des ersten erses CI -

äutert, ») 9 n eine eit ZU. Gebären und5,26; vgl Ps>DIe Weisheit 11
Anleitung geben, die rechte eit CI - eine e1it ZU. terben . (Vers 2a) Den
kennen und ihr entsprechend handeln Zeitpunkt der Geburt bestimmt ach
„Meın Sohn, achte auf die rechte Zeit!“ Sir tikem Verständnis die GGebärende nicht
4,20) Dabei verfolgt S1€ das Ziel, auf die selbst Plötzlich und unabwendbar kom-
Bedingungen der Möglichkeit gelingenden TIen die Wehen ber eine schwangere Frau
andelns verwelıisen. (vgl. (Gjen 35,16—20; Jes 13,6—8; 21,3; 26,17;

Auch Koh 3,1— ist nicht weIlt davon Jer 6,24; 22,235; Jer 0,43; Ps 48,7) (Gjebären
entfernt. Der Mensch ist eingebunden In ist ein b  „Tu:  n) ber das die (Gebärende nicht
eine ıhm vorgegebene Ordnung der eit vollständig verfügen kann. Der Aspekt
(vgl. (Gjen 1) 8,22) Er ist weder ihr Öklave der Unverfügbarkeit T1 och ungleic.
och ihr Herr. Im größeren Zusammen- stärker hervor, WwWenn das hebräische Wort
hang des Koheletbuches aber, 1mM /Zusam- jala hier passivische Bedeutung hat. Der
menhang mıt der das Gedicht aDSchlielsen- passivische Aspekt legt sich aufgrund der
den rhetorischen Frage „Welchen (Jewinn Parallele „sterben‘ ahe amı waren
hat der, der (uL, bei dem, womıt CI der Beginn und das Ende des menschlichen
sich abmüht?“ rückt das Gedicht ber die Lebens bezeichnet: das Geborenwerden,
eit die (Grenzen menschlicher Handlungs- das niemand estimmen kann, und das

361Schwienhorst-Schönberger/„Für alles gibt es eine Zeit“

Das Gedicht zählt sieben Strophen. 

Jede Strophe besteht aus zwei Kola mit ins-

gesamt vier Aufzählungen. Damit ergeben 

sich 7x4 = 28 Aufzählungen. Die Sieben als 

Zahl der Ganzheit und die Vier als Zahl 

der Himmelsrichtungen werden mitein-

ander in Beziehung gesetzt, so dass sich 

folgende Deutung nahe legt: Die 28 im Ge-

dicht aufgezählten Ereignisse beziehungs-

weise Handlungen repräsentieren eine sich 

in alle vier Himmelsrichtungen erstrecken-

de Totalität.

Losgelöst von seinem Kontext ist die 

Bedeutung des Gedichts in hohem Maße 

vieldeutig. Sein motivgeschichtlicher Hin-

tergrund ist die weisheitliche Lehre von 

der rechten Zeit. Ihr zufolge gibt es eine 

Ordnung in der Welt, nach der alles, was 

geschieht, in einer „zukommenden Zeit“ 

geschieht. Diese Einsicht ist zunächst der 

Natur abgeschaut: Ein Baum bringt Frucht 

zu „seiner Zeit“ (Ps 1,3), „der Storch am 

Himmel kennt seine Zeit, Turteltaube, 

Schwalbe und Drossel halten die Zeit ih-

rer Rückkehr ein“ (Jer 8,7), die Steinböcke 

haben ihre Wurfzeit (Ijob 39,1), Garben 

werden eingebracht „zu ihrer Zeit“ (Ijob 

5,26; vgl. Ps 104,19.24). Die Weisheit will 

Anleitung geben, die rechte Zeit zu er-

kennen und ihr entsprechend zu handeln: 

„Mein Sohn, achte auf die rechte Zeit!“ (Sir 

4,20). Dabei verfolgt sie das Ziel, auf die 

Bedingungen der Möglichkeit gelingenden 

Handelns zu verweisen.

Auch Koh 3,1–9 ist nicht weit davon 

entfernt. Der Mensch ist eingebunden in 

eine ihm vorgegebene Ordnung der Zeit 

(vgl. Gen 1; 8,22). Er ist weder ihr Sklave 

noch ihr Herr. Im größeren Zusammen-

hang des Koheletbuches aber, im Zusam-

menhang mit der das Gedicht abschließen-

den rhetorischen Frage „Welchen Gewinn 

hat der, der etwas tut, bei dem, womit er 

sich abmüht?“ rückt das Gedicht über die 

Zeit die Grenzen menschlicher Handlungs-

möglichkeiten in den Blick. Der Mensch 

hat einen Handlungsspielraum, aber dieser 

ist begrenzt. So blickt das Gedicht kritisch 

auf „das Reich der unbegrenzten Möglich-

keiten“ zurück, das sich König Kohelet auf-

gebaut hatte, das aber dem „Ansturm der 

Realität“ nicht standhalten konnte. Auch 

der König ist nicht Herr der Zeit. Auch 

ihm sind, wie jedem Menschen, Zeiten ge-

geben, über die er nicht wie ein absoluter 

Souverän verfügen kann. Damit ist aber 

nicht gesagt, dass die dem Menschen zu-

kommenden Zeiten, die „guten“ wie die 

„bösen“, sinnlos sind. In 3,11a „das alles 

hat er schön gemacht zu seiner Zeit“ wird 

ein derartiges Verständnis zurückgewie-

sen. Widersinnig sind sie nur für den, der 

ihnen nicht entsprechen will, der sich als 

königlicher „Herr der Zeit“ aufspielt und 

am Ende doch erkennen muss, dass auch 

er den Gesetzen der Zeit unterliegt. Ging 

es König Kohelet um das Reich der unbe-

grenzten Möglichkeiten, das sich freilich 

als illusorisch erwies, so geht es nun um 

die begrenzten Möglichkeiten des Mensch-

seins.

Dies sei anhand des ersten Verses er-

läutert, „… eine Zeit zum Gebären und 

eine Zeit zum Sterben …“ (Vers 2a). Den 

Zeitpunkt der Geburt bestimmt nach an-

tikem Verständnis die Gebärende nicht 

selbst. Plötzlich und unabwendbar kom-

men die Wehen über eine schwangere Frau 

(vgl. Gen 35,16–20; Jes 13,6–8; 21,3; 26,17; 

Jer 6,24; 22,23; Jer 50,43; Ps 48,7). Gebären 

ist ein „Tun“, über das die Gebärende nicht 

vollständig verfügen kann. Der Aspekt 

der Unverfügbarkeit tritt noch ungleich 

stärker hervor, wenn das hebräische Wort 

jalad hier passivische Bedeutung hat. Der 

passivische Aspekt legt sich aufgrund der 

Pa rallele zu „sterben“ nahe. Damit wären 

der Beginn und das Ende des menschlichen 

Lebens bezeichnet: das Geborenwerden, 

das niemand bestimmen kann, und das 



3672 Schwienhorst-Schönberger/„Für alles gibt 1ne Zeit“

Sterben, dem niemand entkommen kann. lebensgeschichtlicher Einschnitte, wI1Ie
So beginnt die Aufzählung mıt Anfang und Hochzeit, aule und Begräbnis, aber auch
Ende des menschlichen Lebens. Beide sind beim Jahreswechsel rezıtiert Bel diesen
dem Menschen In gewIlsser e1ise eNTIZOgeEN, Felern richtet sich der 1C der Teilneh-
auch einem Önlg (vgl. Weish 7)1_ s Koh Iler einerseılmts zurück In die Vergangen-
2,13-17) Es deutet sich dass es Wel- heit, andererseits ach VOIN In eine och
tere diesem Aspekt verstehen ist.” offene und ungewIlsse Zukuntft. Im 1C.

Der Mensch, auch ein Ön1g, kann sich auf die Vergangenheit ruft das Gedicht
und SE1INE Welt auf auer nicht einfachhin gute und böse Zeiten In Erinnerung. er
‚autonom., losgelöst VO  b en Bezugen der Erwachsene hat einIge der hier genannten
Schöpfung, Schalfen. war Mag dies VOÖI- Zeiten erlebt Dadurch, dass diesen riah-
übergehend gelingen und CN MAas der EIN- LUNSCH, den WIE den bösen, eine Je
TUC. entstehen, als Se1 dies möglich. och eigene e1it zugesprochen wird, entsteht
ber kurz oder lang stÖfst der Mensch etwas WwIe eine nachträgliche Sinngebung.
Grenzen, letztlich die (GJsrenzen SE1INES S1e wird Urc. die „vollkommene“” Form
Lebens. So bleibt ihm, Wenn CI es des edichts untersIulz Im Rückblick
bedenkt, 1mM Grunde keine andere Möglich- und AaUuSs der Distanz heraus bekommt das
keit, als sich und SeINe Welt als ein Urc. die scheinbar Widersinnige doch och einen
eıit bestimmtes Sein anzunehmen. SInn. 1eser erschliefßt sich aber erstT, Wenn

Das Gedicht ber die eit wird In In der Rezıtation des Gedichtes eine Wirk-
unNnserenNnl Kulturkreis bei der Fel- 1C.  el berührt wird, die die 1mM Gedicht

aufgezählten Zeıten, die WIE die
bösen, transzendiert. rst VO  b dort her ist

Weiterführende Lıteratur: das, Was hier die Sinngebung des schein-

Jan Assmanhn, Ägypten. ıne Sinngeschich- bar Sinnwidrigen genannt wird, überhaupt
denkbar. Es ist also keine Sinngebung SCt 3 Darmstadt 996
meınt, die sich der Mensch selbst gibt, 0125:Augustinus, Confessiones Bekenntnisse.
dern ein SInn, der sich ıhm VO  b woandersLateinisch und Deutsch. Übersetzt VO  u
her erschliefst 1esem „Von-woanders-Joseph Bernhart, München 1955

illem Beuken, Jesaja (  -A  » her”, das 1mM Gedicht anklingt und das die
genannten Zeiten umfängt, War Kohelet Inreiburg 2003
der unmittelbar vorangehenden Textein-arl Löwith, Weltgeschichte und Heils-

geschehen. DIe theologischen Vorausset- heit_egegnet, und wird CS In der
unmittelbar folgenden Texteinheit erneutZUNSCH der Geschichtsphilosophie, 1949,

Stuttgart: ohlhammer NeNNeN und welılter edenken (Jott. „ Er
hat das es schön emacht Se1lINer e1itLudger Schwienhorst-Schönberger, Kohelet
und ihnen SCL den Menschen| die EWIg-(  K-A'  » reiburg 2004

Erich Zenger, (,ottes Bogen ıIn den Wol- keit 1Ins Herz egeb  C6 Sinngebung
des scheinbar Sinnwidrigen und (Grenzenken Untersuchungen KOmposition und

Theologie der priesterlichen Urgeschichte menschlicher Handlungsmöglichkeiten sind
die Aspekte, denen das Gedicht berSBS 112), Stuttgart 1983,
die eit 1mM Kontext des Koheletbuches

Siehe dazu ausführlich Schwienhorst-Schönberger, Kohelet Herders Theologischer Kommen-
Lar zu Alten Testament), Freiburg 2004, 2501256

362

9 Siehe dazu ausführlich L. Schwienhorst-Schönberger, Kohelet (Herders Th eologischer Kommen-
tar zum Alten Testament), Freiburg 2004, 250–256.

Schwienhorst-Schönberger/„Für alles gibt es eine Zeit“

Sterben, dem niemand entkommen kann. 

So beginnt die Aufzählung mit Anfang und 

Ende des menschlichen Lebens. Beide sind 

dem Menschen in gewisser Weise entzogen, 

auch einem König (vgl. Weish 7,1–6; Koh 

2,13–17). Es deutet sich an, dass alles Wei-

tere unter diesem Aspekt zu verstehen ist.9

Der Mensch, auch ein König, kann sich 

und seine Welt auf Dauer nicht einfachhin 

„autonom“, losgelöst von allen Bezügen der 

Schöpfung, schaffen. Zwar mag dies vor-

übergehend gelingen und es mag der Ein-

druck entstehen, als sei dies möglich. Doch 

über kurz oder lang stößt der Mensch an 

Grenzen, letztlich an die Grenzen seines 

Lebens. So bleibt ihm, wenn er alles genau 

bedenkt, im Grunde keine andere Möglich-

keit, als sich und seine Welt als ein durch die 

Zeit bestimmtes Sein anzunehmen.

Das Gedicht über die Zeit wird in 

unserem Kulturkreis gerne bei der Fei-

er lebensgeschichtlicher Einschnitte, wie 

Hochzeit, Taufe und Begräbnis, aber auch 

beim Jahreswechsel rezitiert. Bei diesen 

Feiern richtet sich der Blick der Teilneh-

mer einerseits zurück in die Vergangen-

heit, andererseits nach vorn in eine noch 

offene und ungewisse Zukunft. Im Blick 

auf die Vergangenheit ruft das Gedicht 

gute und böse Zeiten in Erinnerung. Jeder 

Erwachsene hat einige der hier genannten 

Zeiten erlebt. Dadurch, dass diesen Erfah-

rungen, den guten wie den bösen, eine je 

eigene Zeit zugesprochen wird, entsteht so 

etwas wie eine nachträgliche Sinngebung. 

Sie wird durch die „vollkommene“ Form 

des Gedichts unterstützt. Im Rückblick 

und aus der Distanz heraus bekommt das 

scheinbar Widersinnige doch noch einen 

Sinn. Dieser erschließt sich aber erst, wenn 

in der Rezitation des Gedichtes eine Wirk-

lichkeit berührt wird, die die im Gedicht 

aufgezählten Zeiten, die guten wie die 

bösen, transzendiert. Erst von dort her ist 

das, was hier die Sinngebung des schein-

bar Sinnwidrigen genannt wird, überhaupt 

denkbar. Es ist also keine Sinngebung ge-

meint, die sich der Mensch selbst gibt, son-

dern ein Sinn, der sich ihm von woanders 

her erschließt. Diesem „Von-woanders-

her“, das im Gedicht anklingt und das die 

genannten Zeiten umfängt, war Kohelet in 

der unmittelbar vorangehenden Textein-

heit 2,24–26 begegnet, und er wird es in der 

unmittelbar folgenden Texteinheit erneut 

nennen und weiter bedenken: Gott. „Er 

hat das alles schön gemacht zu seiner Zeit 

und ihnen [scil. den Menschen] die Ewig-

keit ins Herz gegeben“ (3,11). Sinngebung 

des scheinbar Sinnwidrigen und Grenzen 

menschlicher Handlungsmöglichkeiten sind 

die Aspekte, unter denen das Gedicht über 

die Zeit im Kontext des Koheletbuches 

Weiterführende Literatur:

Jan Assmann, Ägypten. Eine Sinngeschich-

te, Darmstadt 1996.

Augustinus, Confessiones – Bekenntnisse. 

Lateinisch und Deutsch. Übersetzt von 

Joseph Bernhart, München 1955.

Willem A. M. Beuken, Jesaja (HThK-AT), 

Freiburg 2003.

Karl Löwith, Weltgeschichte und Heils-

geschehen. Die theologischen Vorausset-

zungen der Geschichtsphilosophie, 1949, 

Stuttgart: Kohlhammer 81953.

Ludger Schwienhorst-Schönberger, Kohelet 

(HThK-AT), Freiburg 2004.

Erich Zenger, Gottes Bogen in den Wol-

ken. Untersuchungen zu Komposition und 

Theologie der priesterlichen Urgeschichte 

(SBS 112), Stuttgart 1983, 21987.



Schwienhorst-Schönberger/„Für alles gibt 1ne Zeit“ 363

lesen iıst. Das Gedicht bildet SOML die 32,18-20; Hos —' DIe ukuntiftser-
Grundlage des Carpe-diem-Motivs, des wartung wird rund-los. Wer dieser Gefahr
Aufrufs, den jeweils rechten Augenblick verfällt, reaglert nicht selten durch Über-
ergreifen. Weil der Mensch ber SeiIn Leben kompensation: DIe Zukunftserwartungen
als (janzes nicht verfügen kann, wird die wachsen 1Ins Ma(ißlose. E1ine zwelıte Gefahr
Frage ach dem Gewinn, die das Gedicht des inearen Zeitverständnisses besteht dar-
ber die eit beschlie{fßt (3,9) vernennt In, dass der ezug zyklischen Zeılitver-
DIe 1mM Gedicht aufgezählten Zeiten zielen ständnis änzlich verloren geht. Möglicher-
letztlich auf die eit des menschlichen Le- WEe1IsSe wendet sich Kohelet eine solche

Gefahr, WwWenn „Gedicht ber den KOS-bens überhaupt.
Önlg Kohelet ampfhait VOCI- MOS  C6 (Koh —_ die elementaren Rhyth-

sucht, der fiehenden e1it entkommen INen der atur beschreibt und der PLO-
und sich und seInem Werk auer VOCI- vokativen Aussage elangt: „ ES gibt nichts
Sschalfien, welst CI HU, nachdem ihm eues der Sonne“ (Koh
die Unmöglichkeit SE1INES ursprünglichen Der Mensch ist und bleibt Sohn und
Vorhabens bewusst geworden ist, mıt dem Tochter der Erde Er ist VO oden
Gedicht ber die e1it einen Weg In die Fr- gGen 2,7) und elementar ein-
fahrung und Annahme der Gegenwart,. DIe gebunden In die Rhythmen der alur.
G egenwart anzunehmen dazu ruft KO- 1esen rsprung hat mıt den Tieren
ele SeINe chüler auf 9,10a) iıne solche gemeilnsam. Auch die Tiere sind AaUS Erde
Erfahrung VO  b Gegenwart aber rührt eformt Gen 2,19) och beim Menschen
die Ewigkeit. In der unmittelbar folgenden kommt och hinzu: „JJH WH-Gott
Texteinheit (3,10-15), In der sich es bis- 1€e8 In SEe1INe Nase Lebensatem“ Gen 2,7)
her (esagte ammelt, ist dann auch VO  u So ist der Mensch doppelten Ursprungs:
(J,ott und Ewigkeit die Rede. Im Gedicht Er STtammt VO  b und VO  b oben, VO

der Erde und VO Himmel. Er ebt ıInallerdings wird (J,ott och nicht genannt,
und doch ist auch hier unausgespro chen einer Spannungseinheit, und verfehlt

den Sinn SeiINer ExIistenz, Wenn S1€Ca als der Ewl1ge, AaUS dem alle eit 1e
und VO  u dem alle eit auf den Menschen gunsten eiInNnes der beiden Pole aufzulösen
zukommt. sucht Der Materialismus und eine vulgäre

Form des Hedonismus reduzleren den
Menschen auf SEe1INe Erdhaftigkeit, der SpL-

Zusammenfassung un us  IC ritualismus 111 ihr gänzlic entkommen
und verfällt ihr gerade „Der Mensch

Dem linearen Zeitverständnis drohen ist weder nge och 1ler. Das Unglück
VOL em Zzwel elahren. DIe eine besteht kommt Wenn jemand den nge spielt,
darin, dass die religiöse Ursprungserfahrung wird ZU 1er  C6 Blaise Pascal, Pensees,
VEISCSSCH, dass die Rückbindung (re-ligio) Nr. 358)
nicht mehr vollzogen WwIrd: Der Mensch DIies gilt auch für das Zeitverständnis.
erwartet eine Zukunft, hat aber denjenigen Man könnte das zyklische Zeitverständnis
VEISCSSCH, der S1Ee verheißen hat (vgl. Din auf die Erdhaftigkeit des Menschen bezle-

DIie vieldeutige Aussage kann als Kritik der prophetischen Ankündigung des Neuen (vgl Jes
43, 8f) verstanden werden. /u Cieser un: welteren Deutungen vgl ausführlich Schwienhorst-
Schönberger, Kohelet s Anm 9) 169—-177

363Schwienhorst-Schönberger/„Für alles gibt es eine Zeit“

10 Die vieldeutige Aussage kann als Kritik an der prophetischen Ankündigung des Neuen (vgl. Jes 
43,18f) verstanden werden. Zu dieser und weiteren Deutungen vgl. ausführlich L. Schwienhorst-
Schönberger, Kohelet (s. Anm. 9), 169–177.

zu lesen ist. Das Gedicht bildet somit die 

Grundlage des Carpe-diem-Motivs, des 

Aufrufs, den jeweils rechten Augenblick zu 

ergreifen. Weil der Mensch über sein Leben 

als Ganzes nicht verfügen kann, wird die 

Frage nach dem Gewinn, die das Gedicht 

über die Zeit beschließt (3,9), verneint. 

Die im Gedicht aufgezählten Zeiten zielen 

letztlich auf die Zeit des menschlichen Le-

bens überhaupt.

Hatte König Kohelet krampfhaft ver-

sucht, der fliehenden Zeit zu entkommen 

und sich und seinem Werk Dauer zu ver-

schaffen, so weist er nun, nachdem ihm 

die Unmöglichkeit seines ursprünglichen 

Vorhabens bewusst geworden ist, mit dem 

Gedicht über die Zeit einen Weg in die Er-

fahrung und Annahme der Gegenwart. Die 

Gegenwart anzunehmen – dazu ruft Ko-

helet seine Schüler auf (9,10a). Eine solche 

Erfahrung von Gegenwart aber rührt an 

die Ewigkeit. In der unmittelbar folgenden 

Texteinheit (3,10–15), in der sich alles bis-

her Gesagte sammelt, ist dann auch von 

Gott und Ewigkeit die Rede. Im Gedicht 

allerdings wird Gott noch nicht genannt, 

und doch ist er auch hier unausgesprochen 

da als der Ewige, aus dem alle Zeit fließt 

und von dem alle Zeit auf den Menschen 

zukommt.

Zusammenfassung und Ausblick

Dem linearen Zeitverständnis drohen 

vor allem zwei Gefahren. Die eine besteht 

darin, dass die religiöse Ursprungserfahrung 

vergessen, dass die Rückbindung (re-ligio) 

nicht mehr vollzogen wird: Der Mensch 

erwartet eine Zukunft, hat aber denjenigen 

vergessen, der sie verheißen hat (vgl. Dtn 

32,18–20; Hos 13,5–9). Die Zukunftser-

wartung wird grund-los. Wer dieser Gefahr 

verfällt, reagiert nicht selten durch Über-

kompensation: Die Zukunftserwartungen 

wachsen ins Maßlose. Eine zweite Gefahr 

des linearen Zeitverständnisses besteht dar-

in, dass der Bezug zum zyklischen Zeitver-

ständnis gänzlich verloren geht. Möglicher-

weise wendet sich Kohelet gegen eine solche 

Gefahr, wenn er im „Gedicht über den Kos-

mos“ (Koh 1,4–10) die elementaren Rhyth-

men der Natur beschreibt und zu der pro-

vokativen Aussage gelangt: „Es gibt nichts 

Neues unter der Sonne“ (Koh 1,9).10

Der Mensch ist und bleibt Sohn und 

Tochter der Erde. Er ist vom Erdboden 

genommen (Gen 2,7) und elementar ein-

gebunden in die Rhythmen der Natur. 

Diesen Ursprung hat er mit den Tieren 

gemeinsam. Auch die Tiere sind aus Erde 

geformt (Gen 2,19). Doch beim Menschen 

kommt noch etwas hinzu: „JHWH-Gott 

blies in seine Nase Lebensatem“ (Gen 2,7). 

So ist der Mensch doppelten Ursprungs: 

Er stammt von unten und von oben, von 

der Erde und vom Himmel. Er lebt in 

einer Spannungseinheit, und er verfehlt 

den Sinn seiner Existenz, wenn er sie zu-

gunsten eines der beiden Pole aufzulösen 

sucht. Der Materialismus und eine vulgäre 

Form des Hedonismus reduzieren den 

Menschen auf seine Erdhaftigkeit, der Spi-

ritualismus will ihr gänzlich entkommen 

und verfällt ihr gerade so. „Der Mensch 

ist weder Engel noch Tier. Das Unglück 

kommt: Wenn jemand den Engel spielt, 

wird er zum Tier“ (Blaise Pascal, Pensées, 

Nr. 358).

Dies gilt auch für das Zeitverständnis. 

Man könnte das zyklische Zeitverständnis 

auf die Erdhaftigkeit des Menschen bezie-



364 Schwienhorst-Schönberger/„Für alles gibt 1ne Zeit“

hen, das ineare auf seiInNne geistige Finali- der Wechsel VO  b Tag und Nacht, Aussaat
tat. Wer SE1INE e1it völlig unabhängig VO  b und rnte, (GGeborenwerden und terben
oder gal 1mM (egensatz den elementaren das sind die bedeutungstragenden Ele-
Rhythmen des KöÖrpers und der atur lebt, des zyklischen Zeitverständnisses.
wird auf auer Tan DIe Nacht ZU. Tag S1e strukturieren In ihrer regelmäfßigen
und den Tag ZUFK Nacht machen, ist ach Wiederkehr das Leben des Einzelnen und
biblischem Verständnis ein Kennzeichen der Gesellschaft
des Frevlers (vgl. HJob 24,153-17/; 38,12; Ps Das ineare Zeitverständnis ist gekenn-
_ zeichnet Urc. eine Semtotkisierung der (GJe-

SO wird IHNan dem biblischen Zeitver- schichte. ınem Fe1gN1s der Vergangenheit
ständnis 1Ur gerecht, WwWenn IHNan el As- wird eine ber den Tag hinausreichende
pe. berücksichtigt: den zyklischen und Bedeutung zugeschrieben. S1ie nthält e1-
den linearen. 1C gesprochen: den Nen Bedeutungsüberschuss, eine Verhei-
TEe1ISs und den el ollte IHNan €1 mı1t- ßung, die auf eine Vollendung welst.
einander verbinden, bekäme IHNan eine In der wird 1U  b der KOsmos als
Spirale S1e scheint ein ANHEINCSSCHNECS Bild Schöpfung (,ottes verstanden. Der KOsmos
für das biblische Zeitverständnis SC1IN. ist bereits das rgebnis eiInes „göttlichen

E1n In dieser Form integratives Peitver- Handelns“. Insofern sind ıIn der das
sfändnis dürfte dem eINgaNgSs angeführten zyklische und das ineare Zeitverständnis
Schöpfungsbericht zugrunde liegen. Bereıts aufeinander bezogen 1ne 1DUI1ISC INSPI-
der Satz der verbindet chöp- rierte Spiritualität sollte darauf bedacht
fung und Geschichte „1m nfang SC se1IN, sich für €e1| Formen der Zeiterfah-
(GJott den Himmel und die rde.“ Das „1M LunNng Ööffnen
Anfang” bezieht sich nicht auf den Anfang
des Schöpferhandelns Gottes, sondern auf Der Autor Ludger Schwienhorst-Schönber-
den Anfang des andelns (,ottes üÜübDer- SCT, geb 195/, ist Professor für Altes Testa-
aup amı wird die Schöpfung ZU. mMmenft der Untversita Passau 7 u seinmen
Beginn der Geschichte Im Anfang VO  b Forschungsgebieten gehört einerseits die atl.
allem, Was (J,ott hat, hat die Welt Weisheitsliteratur sern hervorragender
erschaffen. (J,ott vollendet die Schöpfung Oommentar ZU  S Buch Kohelet K-A  E
nicht mıt der Erschaffung des Menschen, reiburg 2004, ist die Frucht e1ner langjäh-
sondern mıt der Segnung des siebten Ta- rigen Beschäftigung mMit diesem Buch /Zum
SCS 1eser welst ber sich selbst hinaus. anderen ist C$ die Frage e1iner christlichen
Denn der siebte Tag kennt einen Morgen, Hermeneutik und Theologie des Alten Tes-
aber keinen en Gen 2,1-3) amen(Ss, welcher sich der Verfasser In

Das zyklische Zeitverständnis ist SC Jüngster eit Öfters geäußert hat:; genannt ser
kennzeichnet Urc. eine demtotkisterung der wichtige Aufsatz: „FEinheit und 1€:  a
des 05705 Der KOsmos ist der primäre Gibt C$ e1ine sinnvolle ÜUC. nach der Mit-
(Ort VO  b Transzendenzerfahrung. DIe Kul- des Alten Testaments?“. In - OSSFe
tur ist kosmozentrisch strukturiert: Der He.) teviel Systematik riaubt die Schrift?
Lauf der Sonne, die Zyklen des Mondes, (QD 185), Freiburg 2001, 48-87/.

364 Schwienhorst-Schönberger/„Für alles gibt es eine Zeit“

hen, das lineare auf seine geistige Finali-

tät. Wer seine Zeit völlig unabhängig von 

oder gar im Gegensatz zu den elementaren 

Rhythmen des Körpers und der Natur lebt, 

wird auf Dauer krank. Die Nacht zum Tag 

und den Tag zur Nacht zu machen, ist nach 

biblischem Verständnis ein Kennzeichen 

des Frevlers (vgl. Ijob 24,13–17; 38,12; Ps 

104,19–23).

So wird man dem biblischen Zeitver-

ständnis nur gerecht, wenn man beide As-

pekte berücksichtigt: den zyklischen und 

den linearen. Bildlich gesprochen: den 

Kreis und den Pfeil. Wollte man beide mit-

einander verbinden, so bekäme man eine 

Spirale. Sie scheint ein angemessenes Bild 

für das biblische Zeitverständnis zu sein.

Ein in dieser Form integratives Zeitver-

ständnis dürfte dem eingangs angeführten 

Schöpfungsbericht zugrunde liegen. Bereits 

der erste Satz der Bibel verbindet Schöp-

fung und Geschichte: „Im Anfang schuf 

Gott den Himmel und die Erde.“ Das „im 

Anfang“ bezieht sich nicht auf den Anfang 

des Schöpferhandelns Gottes, sondern auf 

den Anfang des Handelns Gottes über-

haupt. Damit wird die Schöpfung zum 

Beginn der Geschichte: Im Anfang von 

allem, was Gott getan hat, hat er die Welt 

erschaffen. Gott vollendet die Schöpfung 

nicht mit der Erschaffung des Menschen, 

sondern mit der Segnung des siebten Ta-

ges. Dieser weist über sich selbst hinaus. 

Denn der siebte Tag kennt einen Morgen, 

aber keinen Abend (Gen 2,1–3).

Das zyklische Zeitverständnis ist ge-

kennzeichnet durch eine Semiotisierung 

des Kosmos. Der Kosmos ist der primäre 

Ort von Transzendenzerfahrung. Die Kul-

tur ist kosmozentrisch strukturiert: Der 

Lauf der Sonne, die Zyklen des Mondes, 

der Wechsel von Tag und Nacht, Aussaat 

und Ernte, Geborenwerden und Sterben 

– das sind die bedeutungstragenden Ele-

mente des zyklischen Zeitverständnisses. 

Sie strukturieren in ihrer regelmäßigen 

Wiederkehr das Leben des Einzelnen und 

der Gesellschaft.

Das lineare Zeitverständnis ist gekenn-

zeichnet durch eine Semiotisierung der Ge-

schichte. Einem Ereignis der Vergangenheit 

wird eine über den Tag hinausreichende 

Bedeutung zugeschrieben. Sie enthält ei-

nen Bedeutungsüberschuss, eine Verhei-

ßung, die auf eine Vollendung weist.

In der Bibel wird nun der Kosmos als 

Schöpfung Gottes verstanden. Der Kosmos 

ist bereits das Ergebnis eines „göttlichen 

Handelns“. Insofern sind in der Bibel das 

zyklische und das lineare Zeitverständnis 

aufeinander bezogen. Eine biblisch inspi-

rierte Spiritualität sollte darauf bedacht 

sein, sich für beide Formen der Zeiterfah-

rung zu öffnen.

Der Autor: Ludger Schwienhorst-Schönber-

ger, geb. 1957, ist Professor für Altes Testa-

ment an der Universität Passau. Zu seinen 

Forschungsgebieten gehört einerseits die atl. 

Weisheitsliteratur – sein hervorragender 

Kommentar zum Buch Kohelet (HThK-AT), 

Freiburg 2004, ist die Frucht einer langjäh-

rigen Beschäftigung mit diesem Buch. Zum 

anderen ist es die Frage einer christlichen 

Hermeneutik und Theologie des Alten Tes-

taments, zu welcher sich der Verfasser in 

jüngster Zeit öfters geäußert hat; genannt sei 

der wichtige Aufsatz: „Einheit und Vielfalt. 

Gibt es eine sinnvolle Suche nach der Mit-

te des Alten Testaments?“, in: F.-L. Hossfeld 

(Hg.), Wieviel Systematik erlaubt die Schrift? 

(QD 185), Freiburg 2001, 48–87.


