386

ThPQ 154 (2006) 386-400

Ansgar Kreutzer

Modernitatsverarbeitung und
Modernitatskritik beim Zweiten Vatikanum

Was bleibt vom Zweiten Vatikanum?
Fiir das vergangene Jahr 2005, in dem sich
der Tag des feierlichen Abschlusses am 8.
Dezember 2005 zum 40. Male jahrte, ldsst
sich diese Frage recht prézise beantworten:
Es bleiben Festvortrige an theologischen
Fakultiten, Veranstaltungen in kirchlichen
Bildungshéusern und ein Referat von Kar-
dinal Lehmann bei der deutschen Bischofs-
konferenz.! Es bleiben Erinnerungen von
Zeitzeugen und Analysen von Experten in
der katholischen Publizistik.> Es bleiben
griindliche wissenschaftliche Auseinan-
dersetzungen und historische wie systema-
tisch-theologische Aufarbeitungen.’

In diese Erinnerungs- und Vergegen-
wirtigungsformen des mit Abstand wich-
tigsten Ereignisses der jiingeren katho-
lischen Kirchengeschichte mischt sich
aber auch eine gewisse Ambivalenz. Zum

Schwelgen in personlichen Erinnerungen
der Konzilsgeneration* gesellt sich das
Verblassen der kollektiven Erinnerung bei
den jlingeren Zeitgenossen.” Hans Kiing,
zusammen mit Joseph Ratzinger einer der
jingsten theologischen Berater des Kon-
zils, findet eine gelungene Analogie fiir
diese Ambivalenz von Erinnern und Ver-
gessen des Zweiten Vatikanums: ,,An un-
serem Familientisch in Sursee/Schweiz, wo
standig politisiert wurde, brachten unsere
Eltern hin und wieder die Rede auf den
ersten Weltkrieg, der fiir uns drei Kinder
drei, vier Jahrzehnte zuriicklag. Aber alle
Gespriache und Bilder hinterlieflen uns
Kindern doch nur einen sehr vagen, ver-
schwommenen Eindruck von dem welthis-
torischen Geschehen. Es fehlte das eigene
Erleben. Daran denke ich jetzt oft zuriick,
wenn ich vom welthistorischen Geschehen

Vgl. K. Lehmann, Kraftvoll-lebendige Erinnerung bis heute. Vortrag beim Festakt der Deut-

schen Bischofskonferenz am 21.11.2005 in Wiirzburg: www.bistummainz.de/bm/dcms/sites/
bistum/bistum/kardinal/texte/texte_2005/synode.html (15.5.06).

2 Vgl. die zehnteilige Konzilsserie in der Furche Nr. 38-47 v. 22.9. -24.11.2005; das Sonderheft der
Herder Korrespondenz: Das unerledigte Konzil. 40 Jahre Zweites Vatikanum, Oktober 2005.

Vgl. w.a. P. Hiinermann/B.]. Hilberath (Hrsg.), Herders theologischer Kommentar zum Zweiten

Vatikanischen Konzil, 5 Bde, Freiburg 2004ff; K. Wenzel, Kleine Geschichte des Zweiten Vati-
kanischen Konzils, Freiburg 2005; Sonderheft Das II. Vatikanische Konzil ... wieder gelesen:
IKaZ 34 (2005) 543-644; Sonderheft Das II. Vaticanum - eine vergessene Zukunft: Conc (D)
349-470; vgl. auch den Literaturbericht: G. Wassilowsky, Das II. Vatikanum - Kontinuitét oder
Diskontinuitdt? Zu einigen Werken der neusten Konzilsliteratur, in: IkaZ 34 (2005) 630-640.

Vgl. die im Sonderheft der HerKorr (s. Anm. 2) gesammelten persénlichen Erinnerungen von

Anneliese Lissner (ebd., 6), Hans Maier (ebd., 10), Alois Gliick (ebd., 15), Helen Schiingel-
Straumann (ebd., 20), Joachim Wanke (ebd., 25), Franz-Xaver Kaufmann (ebd., 29), Marita Es-
tor (ebd., 39), Bernhard Vogel (ebd., 44), Walter Bayerlein (ebd., 47), Hans Joachim Meyer

(ebd., 56).

> Sodie KNA: ,Eine Allensbacher-Umfrage im Auftrag der KNA ergab, dass das Wissen iiber das
Zweite Vatikanische Konzil inzwischen deutlich verblasst ist“ (www.kna.de/produkte/sonder-

hefte/vat2.htm [17.5.06]).



Kreutzer/Modernitat und Zweites Vatikanum

387

des Zweiten Vatikanischen Konzils (1962-
1965) rede, das fiir uns Heutige auch schon
vier Jahrzehnte zuriickliegt und das folg-
lich die Hélfte unserer Bevolkerung nur
noch vom Horensagen oder von Bildern
kennt.“® — Nach vierzig Jahren verebbt das
charismatische Moment, das den kirchen-
geschichtlichen Aufbruch des Zweiten Va-
tikanischen Konzils begleitet hatte. Dieser
emotionale und zeitliche Abstand sollte zu-
gleich die Moglichkeit einer theologischen
Bilanzierung erleichtern.”

Das Konzil als Ereignis und in sei-
nem unfangreichen Textkorpus ist freilich
viel zu komplex, um mit wenigen Strichen
seine Ergebnisse resiimieren zu konnen.
Daher werden wir uns hier auf eine Fra-
ge der Konzilshermeneutik beschridnken
miissen, die gleichwohl den Anspruch er-
hebt, eine Art Leitmotiv von Geschichte,
Ereignischarakter und Texten des Zweiten
Vatikanums zu erfassen: Zentrale Dekrete
und Einzelaussagen des Konzils sollen als
Antwortversuche der katholischen Kirche
auf die sozialstrukturellen und ideolo-
gischen Herausforderungen der moder-
nen Gesellschaft gedeutet werden, um da-
durch theologische ,Verarbeitungsmuster®

von Modernitit offen zu legen. In dieser
Hinsicht kann das Zweite Vatikanum als
Selbstsituierung — wertend gesprochen -,
als Beheimatung des Katholizismus in der
modernen Gesellschaft betrachtet werden,
eine Beheimatung freilich, welche das ge-
sellschaftskritische Potenzial der eigenen
religiosen Tradition nicht preisgibt.

1 Begrindung der Perspektive:
Eine modernisierungs-
theoretische Sicht auf das
Zweite Vatikanische Konzil

Der Vorschlag einer modernisierungs-
theoretischen Deutung des Zweiten Vati-
kanischen Konzils, dem sich diese Darle-
gungen verpflichtet wissen, ist weder neu
noch unumstritten.® Nicht unberechtigt ist
der Vorwurf, eine solche Perspektive wire
zu pauschal und zu monokausal.’ Daher
muss klar sein, dass die modernisierungs-
theoretische Sicht nur eine unter anderen
darstellen kann, dass sie aber zugleich
keine fremde, lediglich von auflen an das
Konzil herangetragene, sondern eine her-
meneutisch angemessene, da textadaquate

H. Kiing, Das vergessene Konzil, in: Conc (D) 41 (2005) 425-450, hier: 425.

7

Vgl. demgegeniiber die durchaus emotional gefithrten Auseinandersetzungen um eine histo-
risch angemessene Konzilsgeschichte und eine theologisch addquate Konzilshermeneutik von
denen Wassilowsky, Das II. Vatikanum (s. Anm. 3) berichtet.

Vgl. insbesondere die dieser Perspektive verpflichteten Sammelbande: EX. Kaufmann/A. Zin-
gerle (Hg.), Vatikanum II und Modernisierung. Historische, theologische und soziologische
Perspektiven, Paderborn u.a. 1996; P. Hiinermann (Hg.), Das II. Vatikanum. Christlicher Glau-
be im Horizont globaler Modernisierung. Einleitungsfragen, Paderborn u.a. 1998. Ich selbst
habe versucht, diese modernisierungstheoretische Perspektive als Formalobjekt zu prizisieren
und auf ein eingeschrinktes Materialobjekt, ndmlich die Pastoralkonstitution, anzuwenden: A.
Kreutzer, Kritische Zeitgenossenschaft. Die Pastoralkonstitution Gaudium et spes modernisie-
rungstheoretisch gedeutet und systematisch-theologisch entfaltet, Innsbruck-Wien 2006 [er-
scheint im Oktober d. J.].

So G. Wassilowsky: ,Wer allerdings mit modernisierungstheoretisch geschultem Visier die
Texte ausschliefflich darauthin absucht, was nach katholischer Aufklarung, nach Emanzipation,
Globalisierung, Pluralisierung, Differenzierung, Funktionalisierung usw. aussieht, sollte sich
der Bedingtheit seiner Konzilswahrnehmung von vornherein bewuft sein (Universales Heils-
sakrament Kirche. Karl Rahners Beitrag zur Ekklesiologie des II. Vatikanums, Innsbruck-Wien
2001, 34).



388

Kreutzer/Modernitit und Zweites Vatikanum

Perspektive darstellt. Dies ergibt sich aus
der Intention des Konzils, den Inhalten der
Dokumente und dem Textgenus.

Die Intention des Konzils,zumindestdas
Ausschlag gebende Moment seiner Einbe-
rufung, findet sich deutlich zum Ausdruck
gebracht in der bekannten Eréffnungsan-
sprache seines Initiators, Papst Johannes
XXIII.: ,Der springende Punkt fiir dieses
Konzil ist es also nicht, den einen oder den
andern der grundlegenden Glaubensartikel
zu diskutieren [...]. Aber von einer wieder-
gewonnenen, niichternen und gelassenen
Zustimmung zur umfassenden Lehrtra-
dition der Kirche [...] erwarten jene, die
sich auf der ganzen Welt zum christlichen,
katholischen und apostolischen Glauben
bekennen, einen Sprung nach vorwirts,
der einem vertieften Glaubensverstindnis
und der Gewissensbildung zugute kommt.
Dies soll zu je grolerer Ubereinstimmung
mit dem authentischen Glaubensgut fiih-
ren, indem es mit wissenschaftlichen Me-
thoden erforscht und mit den sprachlichen
Ausdrucksformen des modernen Denkens
dargelegt wird“'’. In diesen programma-
tischen Worten wird deutlich, dass die Auf-
gabenstellung des Zweiten Vatikanums in
einem Uberdenken und einer Reformulie-
rung des katholischen Glaubens angesichts
der Herausforderung der Gegenwart, das
heifit soziologisch gewendet, der sozialen
und kommunikativen Bedingungen des
Glaubens in der Moderne besteht. Nicht
ein theologieinterner Streit um Glaubens-

wahrheiten und deren Formulierung, wie
es bei Synoden und Lehrentscheidungen
der Kirchengeschichte bislang tiblich war,
gab den Anstof§ zum Zweiten Vatikanum,
sondern der sich verdndernde Kontext ei-
ner sich modernisierenden Gesellschaft.
Einen deutlichen Konnex zwischen
dieser Konzilsintention und den zu Tex-
ten gewordenen Inhalten der Kirchen-
versammlung stellt das Werden der Pas-
toralkonstitution Gaudium et spes im
Verlaufe des Konzils dar. In den urspriing-
lichen Vorbereitungsschemata gar nicht
vorgesehen, lasst sich die Konstitution als
eine Art Umsetzung der Konzilsintention
insgesamt interpretieren."! Mit dem para-
digmatischen Titel ,,Kirche in der Welt von
heute® ist Gaudium et spes nichts anderes
als eine ekklesiologische Selbstverortung
der Kirche in der (modernen) Gegenwart.
Aber auch tiber dieses explizit dem sozialen
Kontext gewidmete Dekret hinaus hat sich
das Zweite Vatikanum insgesamt wie kei-
ne Kirchensynode zuvor die Tagesordnung
vom gesellschaftlichen Umfeld vorschrei-
ben lassen. Van Laarhoven zéhlt in seiner
statistischen Auswertung des Zweiten Va-
tikanums 5646 (=46 %) von 12179 Zeilen,
die pastorale und gesellschaftliche Pro-
bleme zum Inhalt haben. Lediglich 3148
Zeilen (=26 %) der Konzilstexte betreffen
dogmatische Inhalte im engeren Sinne."
Eine modernisierungstheoretisch re-
flektierte Deutung des Konzils und einiger
seiner zentralen Aussagen legt schlief3-

10 Johannes XXIII., Gaudet mater Ecclesia Nr. 15, zit. n. L. Kaufmann/N. Klein, Johannes XXIIL
Prophetie im Vermichtnis, Fribourg 1990,134-136.

11

Entscheidend zur Umsetzung dieser Konzilsintention in einem eigenen Dokument beigetra-

gen hat das Zusammenspiel von Johannes XXIII. und dem Konzilsvater Kardinal Léon-Joseph
Suenens (Mecheln), der einen mit dem Papst akkordierten Vorschlag in die Konzilsdebatte ein-
brachte, wonach die Knotenpunkte der Diskussionen und Texte die Selbstreflexion der Kirche
fiir sich (Ecclesia ad intra) und fiir die Welt (Ecclesia ad extra) darstellen sollten. Vgl. ders., Aux
origines du Concile Vatican II, in: NRTh 107 (1985) 3-21.

12

J. v. Laarhoven, Die 6kumenischen Konzilien auf der Waagschale. Ein quantitativer Uberblick,

in: Conc (D) 19 (1983) 535-544, hier: 541 (Tabelle).



Kreutzer/Modernitat und Zweites Vatikanum

389

lich auch das Textgenus der Dokumente
nahe. In neuesten konzilshermeneutischen
Uberlegungen bestimmt Peter Hiinermann
die Ausschlag gebende differentia specifica
der Konzilsdekrete von deren Textgat-
tung her.” In Analogie zu dhnlich ori-
entierten Identititsbeschreibungen poli-
tischer Gemeinwesen begreift Hiinermann
das Zweite Vatikanum als eine Art verfas-
sungsgebenden Prozess der katholischen
Kirche; seine textlichen Ergebnisse sind
entsprechend dem ,Genus von Verfas-
sungstexten'* zuzuordnen. Um die po-
litische Analogie nicht zu weit zu treiben
und das theologische und nicht ,blof8“
soziologische Selbstverstindnis der katho-
lischen Kirche aufrecht zu erhalten, schlagt
Hiinermann prézisierend die Begriffe
~Verfassung glaubigen kirchlichen Le-
bens“ oder ,Constituante des Glaubens“*®
fir die Textart der Konzilsdokumente vor.
Auch in dieser Definition des Genus lite-
rarium spielt jedoch der soziale Kontext
der modernen Gesellschaft eine ganz ent-
scheidende Rolle. Denn die Bestimmung
der kirchlichen Verfassung, der Constitu-
anten des Glaubens, geschieht ja im Licht
der sie umgebenden Gesellschaft: ,Die
Konzilsdokumente stellen eine Grundla-
genreflexion dar auf das, was Kirche in der
modernen Welt ist, was sie zu tun hat, wie
sie sich in Beziehung zu den Menschen, den
Religionen, den modernen Entwicklungen
zu setzen hat“'s.

Soist das Thema der modernen Gesell-
schaft in Intention, Textinhalt und Textart
des Zweiten Vatikanums fest verankert.

13

Eine modernisierungstheoretische Herme-
neutik des Konzils, die freilich zugleich um
ihre eingeschriankte Perspektivitit weif3,
ist damit nicht blof3 von soziologischem,
sondern, das kirchliche Selbstverstindnis
des Konzils aufgreifend, von genuin theo-
logischem Interesse. Das Konzil hat uns
entscheidende Hinweise fiir die pastoral,
aber auch systematisch-theologisch nach
wie vor virulente Frage hinterlassen, wie
sich der Katholizismus in der modernen
Gesellschaft verorten kann. Diese Impulse
gilt es zu entfalten. Um freilich eine solch
modernisierungstheoretische Sicht auf das
Konzil theologisch fruchtbar machen zu
konnen, ist es zunéchst geboten, den sozi-
alen Rahmen der modernen Gesellschaft
kurz abzustecken.

2 Wie viel Religion vertragt die
moderne Gesellschaft?
Religionssoziologische Voraus-
setzungen

In seiner Rede anlésslich der Verlei-
hung des Friedenspreises des deutschen
Buchhandels, also bei einer Gelegenheit,
die fiir die moderne demokratische Gesell-
schaft durchaus als ,,Selbstverstandigungs-
prozess® interpretiert werden kann, hat
Jiirgen Habermas unter dem Eindruck des
11. September 2001 tber das Verhiltnis
von Religion und moderner Gesellschaft
nachgedacht. Er zeichnet dabei das Sze-
nario einer nicht einfach sikularisierten
Gesellschaft, welche die Religion immer

Vgl. P. Hiinermann, Der uibersehene ,Text®. Zur Hermeneutik des Zweiten Vatikanischen Kon-

zils, in: Conc (D) 41 (2005), 434-450; ders., Der Text: Werden - Gestalt - Bedeutung. Eine
hermeneutische Reflexion, in: ders./Hilberath (Hrsg.), Herders theologischer Kommentar zum
Zweiten Vatikanischen Konzil (s. Anm. 3), Bd. 5, 5-101.

14

5 Ebd., 443.
16 Ebd., 440 (Hervorhebungen A.K.).

Hiinermann, Der tibersehene ,,Text” (s. Anm. 13), 443.



390

Kreutzer/Modernitit und Zweites Vatikanum

mehr zum Verschwinden bringt, sondern
differenzierter ,einer postsikularen Ge-
sellschaft®, ,die sich auf das Fortbestehen
religioser Gemeinschaften in einer sich
fortwahrend sikularisierenden Umgebung
einstellt“”. Religios definierte Gruppen
miissten unter den Bedingungen moder-
ner Gesellschaften primér Alteritdt akzep-
tieren, anerkennen und sogar wertschitzen
lernen: die Alteritat der anderen religitsen,
konfessionellen und weltanschaulichen
Gruppen, die Alteritdt der wissenschaft-
lichen Weltdeutung, die mit der eigenen
religiosen Weltsicht nicht auszuhebeln sei,
und schlieSlich die Alteritit des Verfas-
sungsstaates: ,,Das religiose Bewusstsein
muss erstens die kognitiv dissonante Be-
gegnung mit anderen Konfessionen und
anderen Religionen verarbeiten. Es muss
sich zweitens auf die Autoritit der Wis-
senschaften einstellen, die das gesellschaft-
liche Monopol an Weltwissen innehaben.
Schliefllich muss es sich auf die Pramissen
des Verfassungsstaates einlassen, die sich
aus einer profanen Moral begriinden®.
Um diese Selbstbeschrinkung leisten zu
koénnen, fordert Habermas von den Tri-
gern religidser Uberzeugungen einen ,,Re-
flexionsschub?.

Aber nicht nur, was die Inhalte der
Verarbeitung von Modernitit durch Re-
ligionsgemeinschaften angeht (religioser
Pluralismus, Akzeptanz des wissenschaft-
lichen Weltbildes, Einhaltung der Verfas-
sung, besonders der Gewihrleistung von
Religionsfreiheit), sondern auch fiir die Art

2001, 13.
18 Ebd., 14.

19 Ebd.
20

und Weise, wie dies geschieht, fiir die Form
des angemahnten ,,Reflexionsschubes® gibt
die moderne Gesellschaft Rahmenbedin-
gungen vor. Dies ist weniger die Folge der
von Habermas zusammengefassten nor-
mativen Vorgaben des demokratischen
Rechtsstaates als jene der in der modernen
Gesellschaft herrschenden Kommunikati-
onsstrukturen. So kann es als ein entschei-
dendes Kriterium von gesellschaftlicher
Modernisierung angesehen werden, dass
die so genannte funktionale Ausdifferenzie-
rung der Sozialstrukturen voranschreitet.”
Das heif$t: Die entscheidenden Grenzen in
der Gesellschaft und ihrer Kommunikati-
onen folgen immer weniger der Zugeho-
rigkeit zu bestimmten sozialen Gruppen
(z.B. Clans, Stammen, Stinden, Ethnien),
deren Mitglieder jeweils ein gemeinsames
Merkmal (z.B. Abstammung, Sprache, Kul-
tur) eint. Die in der Moderne Ausschlag
gebenden sozialen Grenzlinien verlaufen
entlang der gesellschaftlichen Funktion,
die in einem bestimmten Sozialbereich
wahrgenommen wird. So bilden z.B. Wirt-
schaft, Politik, Wissenschaft, Kultur, Sport
und eben auch Religion relativ unabhén-
gige gesellschaftliche Subsysteme, in denen
eigene Kommunikations- und Rationali-
tatsformen in Geltung sind, die unterein-
ander kaum mehr kompatibel erscheinen.
Diese fiir die Moderne spezifische, funk-
tional definierte Ausdifferenzierung kann
von den einzelnen Individuen in Form von
Rollenkonflikten gut nachvollzogen wer-
den.”

J. Habermas, Glauben und Wissen. Friedenspreis des Deutschen Buchhandels, Frankfurt/M.

Vgl. den instruktiven Uberblick tiber Differenzierungstheorien von U. Schimank, Theorien ge-

sellschaftlicher Differenzierung, Opladen 22000.

21

So gehort es etwa zur Alltagserfahrung, das erwartete Verhalten im Wirtschaftssystem mit dem

gebotenen Verhalten im Moralsystem nicht immer in Einklang bringen zu kénnen: Kaufe ich



Kreutzer/Modernitat und Zweites Vatikanum

391

Der Soziologe der Gegenwart, der die-
se funktionale Ausdifferenzierung meis-
terhaft, wenn auch in dem ihm eigenen
systemtheoretischen Jargon beschrieben
hat, ist Niklas Luhmann. Er beharrt auf
einer strikten Trennung der sozialen Sub-
systeme, die lediglich auf ihre Funktion
beschrinkt bleiben. ,,Jedes Funktionssys-
tem kann nur die eigene Funktion erfiil-
len.“** Dieser Logik entsprechend sind die
Subsysteme auf ihre Selbsterhaltung, von
Luhmann ,Autopoiesis“ genannt, aus-
gerichtet. ,[E]s gibt jedenfalls ,autopoi-
etische® Systeme, die alles, was fiir sie als
Systemoperation zdhlt und im System an-
schluf}fihig behandelt wird, im Netzwerk
der eigenen Operationen produzieren.“*
Die gesellschaftlichen Subsysteme kénnen
also ihre Operationen, Funktionen und
Strukturen nur intern selbst herstellen. Sie
sind damit nicht in der Lage, ohne eigene
Verarbeitungsprozesse Kommunikationen
von ,auflen’, von anderen gesellschaft-
lichen Teilsystemen einfach zu iiberneh-
men.* Diese kommunikative Geschlossen-
heit und damit die Notwendigkeit, eigene
Kommunikationen aus wiederum eigenen
Kommunikationen zu entwickeln, gelten
zwangsléaufig auch fiir das Religionssystem.
»Die Ausdifferenzierung des Religionssys-
tems fithrt zu einer operativen Schlieffung

und zur autopoietischen Reproduktion
dieses Systems®*.

Wendet man diese von Luhmann
ebenso prizise wie abstrakt beschriebenen
Kommunikationsbedingungen moderner
Gesellschaften nun auf unsere Fragestel-
lung an, so heif3t dies, dass die oben mit
Habermas formulierten normativen Vor-
gaben der modernen Gesellschaft ebenfalls
nur auf eine solche Weise von Religions-
gemeinschaften angeeignet werden kon-
nen. Es muss religiésen Gruppen gelingen,
ethische Prinzipien der sie umgebenden
Gesellschaft in eigene Kommunikations-
formen zu transformieren. Ganz konkret
bedeutet das in unserem Fall: Die an Re-
ligionsgemeinschaften herangetragenen An-
forderungen der modernen Gesellschaft: die
Akzeptanz anderer Religionen, der wissen-
schaftlichen Welterkldrung und der verfas-
sungsmaflig garantierten Religionsfreiheit,
miissen mit Glaubensinhalten und theo-
logischen Theorien in Einklang gebracht
werden oder — noch deutlicher formuliert
- in der Sprache des Glaubens zum Aus-
druck kommen. Ansonsten ist, folgt man
den hier herangezogenen soziologischen
Konzeptionen, keine wirkliche Verortung
von Glaubensgemeinschaften in den Wer-
te- und Kommunikationsstrukturen der
modernen Gesellschaft moglich.

22

23
24

25

die billigen Bananen (= Anforderung der 6konomischen Rationalitit im Wirtschaftssystem)
oder die fair gehandelten, aber teuren Friichte (= normative Anforderungen im Moralsystem)?
N. Luhmann, Die Gesellschaft der Gesellschatft, 2. Teilband, Frankfurt/M., 1998, 762. Erlauternd
fahrt Luhmann fort: ,,Keines [der Systeme, A.K.] kann im Notfalle oder auch nur kontinuierlich-
erganzend fiir ein anderes einspringen. Die Wissenschaft kann im Falle einer Regierungskrise
nicht mit Wahrheiten aushelfen. Die Politik hat keine eigenen Moglichkeiten, den Erfolg der
Wirtschaft zu bewerkstelligen, so sehr sie politisch davon abhédngen mag und so sehr sie so tut,
als ob sie es konnte. Die Wirtschaft kann Wissenschaft an der Konditionierung von Geldzah-
lungen beteiligen, aber sie kann mit noch so viel Geld keine Wahrheiten produzieren® (ebd.).
Ders., Die Religion der Gesellschaft, Frankfurt/M. 2002, 198.

Vgl. ders., Einfithrung in die Systemtheorie, hrsg. v. D. Baecker, Darmstadt 2003, 105: ,,Ein Sys-
tem kann nur mit selbst aufgebauten Strukturen operieren. Es kann keine Strukturen importie-
ren®

Ders., Religion der Gesellschaft (s. Anm. 23), 223.



392

Kreutzer/Modernitit und Zweites Vatikanum

3 Wie viel Modernitat vertragt
das Christentum?
Muster der theologischen
Verarbeitung von Modernitat
beim Zweiten Vatikanum

Nach dieser Analyse der religions-
soziologischen Bedingungen, die Glau-
bensgemeinschaften in der modernen
Gesellschaft vorfinden, muss nun die
Blickrichtung umgekehrt und aus der Per-
spektive von Kirche und Theologie gefragt
werden, inwiefern diese soziologischen
Voraussetzungen akzeptabel, das heif$t mit
wesentlichen Glaubensinhalten vereinbar
oder - folgt man Luhmanns These von
der notwendigen Umarbeitung fremder
in eigene Kommunikationen - gar in die-
se hinein transformierbar sind. Ein erster,
solchermaflen motivierter Blick auf das
Textkorpus des Zweiten Vatikanum zeigt
auf geradezu frappierende Weise, dass die
von Habermas (hier als intellektueller Re-
prasentant demokratischer Gemeinwesen
angesehen) gegeniiber den Religionsge-
meinschaften erhobenen normativen For-
derungen mit wesentlichen Dokumenten
der Synode korrelieren: Anerkennung und
Wertschitzung anderer Religionen wur-
den in der Erklarung Nostra aetate iber
das Verhaltnis zu den nichtchristlichen Re-
ligionen zum Ausdruck gebracht. Der Dif-
ferenzierung von wissenschaftlicher und
religioser Weltdeutung hat man sich ins-
besondere in der bereits angesprochenen
Pastoralkonstitution Gaudium et spes und

der darin hervorgehobenen Rede von der
»richtigen Autonomie der irdischen Wirk-
lichkeiten® (GS 36) gestellt. Die in Bezug auf
Religionsgemeinschaften  entscheidende
Grundlage des Verfassungsstaates, die Re-
ligionsfreiheit, fand ihren Niederschlag in
der Erklirung tber die Religionsfreiheit
Dignitatis humanae. Diese Dokumente gilt
es also im Folgenden ,,modernisierungs-
theoretisch®, das heift im Hinblick auf
die Frage zu analysieren, wie sie die be-
schriebenen Elemente der modernen Ge-
sellschaft aufgegriffen und in theologische
Sprachformen umgewandelt haben.?® Wel-
che Muster der Modernitétsverarbeitung
hat das Konzil bedient? Wir beginnen mit
Gaudium et spes, da hier {iber die Frage des
wissenschaftlichen Weltbildes hinaus der
grundsitzliche Umgang der katholischen
Kirche mit ihrem modernen Kontext, ,der
Welt", wie die Konstitution formuliert, ge-
klart wurde. Im Anschluss werden Dignita-
tis humanae/Religionsfreiheit und Nostra
aetate/religiose Pluralitat behandelt.”

3.1 Autonomie der Wissenschaft im
Kontext von Schépfungs- und Inkar-
nationstheologie (Gaudium et spes)

Zweifellos ist das Verhaltnis von religi-
oser und (natur-)wissenschaftlicher Welt-
deutung historisch vorbelastet. Besonders
eklatant trat der illegitime Ubergriff der
katholischen Kirche auf naturwissen-
schaftliche Fragestellungen und Erkennt-
nisse im Fall von Galileo Galilei zu Tage,

26 J. Ratzinger hat von Gaudium et spes ,in Verbindung mit den Texten iiber Religionsfreiheit und
iiber die Weltreligionen® als ,.eine[r] Revision des Syllabus Pius’ IX., eine Art Gegensyllabus“ ge-
sprochen (Theologische Prinzipienlehre. Bausteine zur Fundamentaltheologie, Miinchen 1982,
398). Offenbar wird auch von ihm die Kongruenz zwischen diesen Konzilsdekreten und den
ethischen Gehalten der modernen Gesellschaft deutlich wahrgenommen.

27

Die notwendige Einschrankung, dass diese drei zentralen Dokumente des Konzils hier nur sehr

rudimentir und lediglich unter dieser einen Perspektive hermeneutisch erschlossen werden
koénnen, versteht sich von selbst. Vgl. zur fundierten und aktuellen Kommentierung der Kon-

zilsdekrete die in Anm. 3 genannte Literatur.



Kreutzer/Modernitat und Zweites Vatikanum

393

der seine Option fiir die kopernikanische
Kosmologie, wonach sich die Erde um die
Sonne dreht, unter Zwang aufgeben muss-
te. In Artikel 36 der Pastoralkonstitution
stellt sich das Zweite Vatikanische Kon-
zil - unter explizitem Bezug auf Galilei
— diesen dunklen Kapiteln der Kirchenge-
schichte und legt theologisch dar, warum
es, bei Berlicksichtigung der jeweiligen
Grenzen, strukturell zu keinem Gegensatz
zwischen wissenschaftlicher und religi-
oser Wirklichkeitsinterpretation kommen
kann. Anstof$ dieses ,,Reflexionsschubes®,
um Habermas’ Wort aufzugreifen, ist das
Unbehagen, das moderne Zeitgenossen
befillt, wenn die religiose Deutungsho-
heit iber religiose Themen hinaus erho-
ben wird. ,Nun scheinen viele unserer
Zeitgenossen zu befiirchten, dafl durch
eine engere Verbindung des menschlichen
Schaffens mit der Religion die Autonomie
des Menschen, der Gesellschaften und der
Wissenschaften bedroht werde® (GS 36).%
Dieser (angesichts der Konfliktgeschichte
von Kirche und Wissenschaft nicht un-
begriindeten) Furcht begegnet das Konzil
mit der Klarstellung einer berechtigten
Autonomie nicht theologischer Rationa-
lititen, z.B. der naturwissenschaftlichen,
aber auch der humanwissenschaftlichen
Erkenntnisse: ,Wenn wir unter Autonomie
der irdischen Wirklichkeiten verstehen,
dafl die geschaffenen Dinge und auch die
Gesellschaften ihre eigenen Gesetze und
Werte haben, die der Mensch schrittweise
erkennen, gebrauchen und gestalten muf3,
dann ist es durchaus berechtigt, diese Au-
tonomie zu fordern“ (GS 36).
Entscheidend aber im Sinne der Luh-
mannschen Kommunikationstheorie, wo-

28

nach Religionsgemeinschaften in der Mo-
derne die sozialen , Auflenbedingungen®
nicht nur hinnehmen, sondern in ihre
Kommunikationsformen integrieren miis-
sen, ist, dass diese Akzeptanz von Auto-
nomie theologisch begriindet wird. Dazu
bedient sich das Konzil in GS 36 primar
schopfungstheologischer Rechtfertigungs-
muster und rekurriert ,auf den Willen des
Schopfers®: ,,Durch ihr Geschaffensein sel-
ber namlich haben alle Einzelwirklichkeiten
ihren festen Eigenstand, ihre eigene Wahr-
heit, ihre eigene Gutheit sowie ihre Eigen-
gesetzlichkeit und ihre eigenen Ordnungen,
die der Mensch unter Anerkennung der den
einzelnen Wissenschaften und Techniken
eigenen Methode achten muf3“ (GS 36).

Uber den eingeschrinkten Kontext
dieses einen Artikels hinaus durchzieht die
theologische Begriindung der rechten Au-
tonomie das ganze Dokument in seinem
theologischen Duktus wie in seiner kon-
zeptionellen Anlage. In GS 41 wird die Au-
tonomie irdischer Wirklichkeiten erneut
betont, ja theologisch vertieft, indem die
Eigengesetzlichkeiten der Welt, denen die
wissenschaftlichen = Beobachtungsinstan-
zen verpflichtet sind, als ,,grundlegende([s]
Gesetz der christlichen Heilsordnung® an-
gesehen wird: ,Wenn auch derselbe Gott
Schopfer und Erloser ist, Herr der Pro-
fangeschichte und der Heilsgeschichte, so
wird eben doch in dieser gottlichen Ord-
nung die richtige Autonomie der Schop-
fung und besonders des Menschen nicht
nur nicht aufgehoben, sondern vielmehr in
ihre eigene Wiirde eingesetzt und in ihr be-
festigt® (GS 41).

Konzeptionell hat sich dieser Leitge-
danke in der ganzen Konstitution durch-

Die Ubersetzungen folgen: K. Rahner/H. Vorgrimler, Kleines Konzilskompendium, Simtliche

Texte des Zweiten Vatikanums, Freiburg °1994; vgl. zur richtigen Autonomie der irdischen
Wirklichkeiten in Gaudium et spes: Kreutzer, Kritische Zeitgenossenschaft (s. Anm. 8).



394

Kreutzer/Modernitit und Zweites Vatikanum

gesetzt, indem in den ethischen Einzelka-
piteln die in den Bereichen Ehe/Familie,
Kultur, Wirtschaft, Politik und internatio-
naler Ordnung/Frieden ablaufenden Pro-
zesse mit einer sachgemaflen Perspektive,
also mit humanwissenschaftlichen Mit-
teln, analysiert werden. Marie-Dominique
Chenu sieht in seinem Kommentar zur
Pastoralkonstitution hinter dieser konzep-
tionellen und inhaltlichen Aufnahme des
modernen Autonomiedenkens die Basis
des christlichen Glaubens tiberhaupt, die
Inkarnationstheologie am Werk: ,,In die-
ser Theologie der Inkarnation ist die Un-
terscheidung der beiden ,unvermischten
und unverwandelten’ Naturen Vorausset-
zung der Synthese. Und hier im Geheim-
nis selbst, in der ungebrochenen Einheit
der zwei unversehrten Naturen, ist die
Autonomie der irdischen Wirklichkeiten,
der Eigenwert der wissenschaftlichen und
ethischen Disziplinen [...] grundgelegt“®.

Betrachtet man diese exemplarische
Rezeption des modernen Autonomiege-
dankens in der Konzilstheologie aus der
wissenssoziologischen Distanz heraus, so
muss zweifellos von einer Uberfiihrung ei-
ner zunichst systemfremden, ja frither als
systemfeindlich eingestuften Kommuni-
kation (Unabhéngigkeit der wissenschaft-
lichen von der religiésen Weltdeutung) in
eine systemeigene, genuin theologische
Kommunikation gesprochen werden, die
auf den Glaubensinhalten von Schép-
fung und Inkarnation aufruht. Allerdings
bleibt die Pastoralkonstitution bei dieser
sVerinnerlichung® moderner Strukturen
nicht stehen, sondern bewahrt auch eine
kritische Distanz zum sozialen Umfeld
der Moderne. Die Akzeptanz der Autono-

mie der irdischen Wirklichkeiten ist nicht
vorbehaltlos, sondern gilt nur solange als
»richtige Autonomie®, als auch die Eigen-
gesetzlichkeiten der Welt (z.B. technische
und naturwissenschaftliche Rationalitat)
ihre Grenze wahren. Als untiberschreit-
bare und durchaus von der religiésen Ethik
tiberwachte Grenze gilt die unantastbare
Wiirde der Menschen: ,,Kraft des ihr an-
vertrauten Evangeliums verkiindet also die
Kirche die Rechte des Menschen, und sie
anerkennt und schétzt die Dynamik der
Gegenwart, die diese Rechte tiberall for-
dert“ (GS 42).

Aus dieser exemplarischen Betrach-
tung einiger zentraler Aussagen der Pas-
toralkonstitution ldsst sich - freilich
idealtypisch - ein Muster der Modernitits-
verarbeitung in der Konzilstheologie ab-
strahieren: Offenbar reagiert die Theologie
erstens auf einen Anstof3, der sie vom Au-
Ben der modernen Gesellschaft trifft (das
zeitgendssische Unbehagen am Ubergriff
der Religion auf nicht religiose Deutungs-
formen); sie greift diesen Anstof3 zweitens
auf, machtihnsich zu eigen (,,richtige Auto-
nomie der irdischen Wirklichkeiten“) und
tiberfithrt ihn in eigene Kommunikations-
formen (Schopfungs- und Inkarnations-
theologie). Die Pastoralkonstitution beldsst
es jedoch nicht bei dieser Verinnerlichung
modernen Denkens, sondern versucht
drittens in Form von Gesellschaftskritik
selbst wiederum andere Kommunikations-
strukturen (z.B. das politische, wirtschaft-
liche oder wissenschaftliche Subsystem)
zu beeinflussen. Die vermittelnde Instanz
hierzu, die es aufgrund der Ausdifferenzie-
rung der Subsysteme und der Inkompati-
bilitdt ihrer Kommunikationen auch geben

¥ M.-D. Chenu, Die Aufgabe der Kirche in der Welt von heute, in: G. Barasina (Hrsg.), Die Kirche
in der Welt von heute. Untersuchungen und Kommentare zur Pastoralkonstitution ,Gaudium et
Spes® des II. Vatikanischen Konzils, dt. Bearb. v. V. Schurr, Salzburg 1967, 226-247, hier: 243.



Kreutzer/Modernitat und Zweites Vatikanum

395

muss, bildet die Ethik, genauer das Ethos
der Menschenrechte. Dieses im Wesent-
lichen dreigliedrige Muster der Moderni-
tatsverarbeitung durch das Konzil (Anstof3
von auflen, interne Verarbeitung, ,,Output®
nach aufSen in Form von Gesellschaftskri-
tik) 14sst sich auch in den anderen beiden
hier zu fokussierenden Dokumenten nach-
vollziehen, die auf entscheidende Werte
der modernen Gesellschaft, Religionsfrei-
heit und religiose Pluralitit, reagieren.

3.2 Religionsfreiheit im Kontext der
freien Glaubensentscheidung
(Dignitatis humanae)

Der erste Schritt unseres an Gaudium
et spes abgelesenen Musters der Moderni-
tatsverarbeitung, der Anstof3 von auflen,
ist ebenfalls in der Erklarung tber die
Religionsfreiheit priasent. Auch hier wird
zunichst vom Bewusstsein der modernen
Zeitgenossen ausgegangen: ,Die Wiir-
de der menschlichen Person kommt den
Menschen unserer Zeit immer mehr zum
Bewufitsein, und es wichst die Zahl derer,
die den Anspruch erheben, dafl die Men-
schen bei ihrem Tun ihr eigenes Urteil und
eine verantwortliche Freiheit besitzen und
davon Gebrauch machen sollen, nicht un-
ter Zwang, sondern vom Bewufitsein der
Pflicht geleitet® (DiH 1). Zentrale Werte
der Moderne, Personenwiirde und Frei-
heitsbewusstsein, die in jhrer Anwendung
auf die Religionsfreiheit von katholischer
Kirche und Theologie skeptisch betrachtet
oder gar offen zuriickgewiesen wurden,*
werden hier als produktive Herausforde-
rung begriffen.

Ebenfalls bereits zu Beginn von DiH
wird angedeutet, wie mit diesen modernen

Werten theologisch umgegangen werden
soll: in einer Art theologischem Aneig-
nungsprozess im Abgleich mit eigenen Tra-
ditions- und Glaubensbestinden. In dieser
Intention befragt das Konzil ,die Lehren
der Kirche, aus denen es immer Neues
hervorholt, das mit dem Alten in Einklang
steht“ (DiH 1). Die Transformation der
Idee der Religionsfreiheit in die Sprache
des Glaubens wird damit bereits angezielt.
Der erste Teil der Erklarung ist insbeson-
dere den Grundlagen der Religionsfreiheit
gewidmet. Hier wird ihre Bedeutung fiir
die Personenwiirde des Einzelnen (DiH 2),
aber auch fiir die gesellschaftliche Ordnung
(DiH 3), religiose Gemeinschaften (DiH 4)
und das Gemeinwohl (DiH 6) gewiirdigt.
Der zweite Teil des kurzen Dokumentes
beinhaltet nun endgiiltig und offensichtlich
den zweiten Schritt unseres Verarbeitungs-
musters, nimlich die Uberfithrung eines
modernen Menschenrechts in die Kommu-
nikationsform der Theologie. Unter dem
Titel ,,Die Religionsfreiheit im Licht der Of-
fenbarung” wird die entscheidende Paralle-
le zwischen moderner Religionsfreiheit und
der Glaubenstradition in der Freiheit des
Glaubensaktes gesehen. ,,Besonders ist die
religiose Freiheit in der Gesellschaft vollig
in Einklang mit der Freiheit des christlichen
Glaubensaktes* (DiH 9). Festgemacht wird
diese Entsprechung in der Tradition. ,,Es ist
Hauptbestandteil der katholischen Lehre, in
Gottes Wort enthalten und von den Vitern
standig verkiindet, dal der Mensch freiwil-
lig durch seinen Glauben Gott antworten
soll, dafy dementsprechend niemand gegen
seinen Willen zur Annahme des Glaubens
gezwungen werden darf“ (DiH 10).

Die entscheidende Vertiefung erfahrt
der theologische Aneignungsprozess der

% Vgl. H. Sauer/A. Riedl, Die Menschenrechte als Ort der Theologie. Ein fundamental- und mo-
raltheologischer Diskurs, Frankfurt/M. 2003, 156ff.



396

Kreutzer/Modernitit und Zweites Vatikanum

Religionsfreiheit schliefllich im Rekurs auf
die jesuanische Botschaft selbst und die
ihr inhérente Ethik, die sich jedes Zwanges
enthdlt und nur in freier Zustimmung an-
genommen werden kann. ,,Denn Christus
unser Meister und Herr und zugleich sanft
und demiitig von Herzen, hat seine Jiin-
ger in Geduld zu gewinnen gesucht und
eingeladen (DiH 11). Damit ldsst sich
kommunikationstheoretisch erneut die
Uberfithrung eines zunichst auflerkirch-
lichen, ethischen Anstof3es in theologische
Sprachformen konstatieren. Durchaus im
Sinne der Luhmann’schen Kommunikati-
onstheorie kann dieser Transformations-
prozess noch prazisiert werden. Wenn die
Kommunikationen eines Subsystems nur
durch eigene Operationen erzeugt werden
konnen, dann kann der Kommunikations-
inhalt ,Religionsfreiheit® nicht blofl von
auflen in das Religionssystem importiert
und implementiert, sondern muss aus den
eigenen kommunikativen Moglichkeiten
heraus intern entwickelt werden. Daher
wird in der Argumentationsstruktur der
Erklarung die Religionsfreiheit durchaus
nicht als ethischer Impuls von auflen, der
tibernommen wird, begriffen, sondern
als genuiner und eigener Glaubensinhalt.
Religionsfreiheit gehort dem Wesen des
Glaubens an: ,,Es entspricht also vollig der
Wesensart des Glaubens, dafd in religiésen

31

Dingen jede Art von Zwang von Seiten der
Menschen ausgeschlossen ist* (DH 10).*!
Die Verortung der Religionsfreiheit
mitten im eigenen Glaubensgut leitet
schliefSlich zum dritten Schritt des oben
idealtypisch entworfenen Musters der Mo-
dernititsverarbeitungen iiber: dem gesell-
schaftskritischen Impetus, den die Kirche
der modernen Gesellschaft (und idealiter
sich selbst) gegentiber entwickelt. So wird
Religionsfreiheit nicht nur als Anstof$ von
auflen wahrgenommen und mit dem ei-
genen Glaubensgut identifiziert, sondern
auch als ethischer Maf3stab an die reale Ge-
sellschaft angelegt. Die Kirche begreift sich
nun als Anwiltin der Religionsfreiheit, die
sie bei den Mitgliedern der eigenen Glau-
bensgemeinschaft, aber auch in Gesell-
schaft und Politik insgesamt einfordert:
Das Konzil richtet eine ,,Mahnung an die
Katholiken und die Bitte an alle Menschen,
dafl sie sich angelegentlich vor Augen stel-
len, wie notwendig die Religionsfreiheit
ist, besonders in der gegenwértigen Situa-
tion der Menschheitsfamilie“ (DiH 15).%
In idealtypischer Form kann also auch im
fiir das Zweite Vatikanum und seiner Wir-
kungsgeschichte so zentralen Dekret {iber
die Religionsfreiheit unser Verarbeitungs-
schema von Modernitat (duflerer Anstofs,
kommunikative Transformation in theolo-
gische Inhalte, gesellschaftskritischer Im-

Der Kommentar von K. Wenzel zu DiH bringt diese Entdeckung der Religionsfreiheit innerhalb

des eigenen Glaubensgutes zum Ausdruck: ,,Dies bedeutet aber nicht, dass die wahre Religion
von der Religionsfreiheit gewissermafien unberiihrt bleibt, sondern dass die Begriindung der
Religionsfreiheit ins Zentrum des Glaubensguts dieser Religion gehort“ (Kleine Geschichte [s.
Anm. 3], 227f); in dhnlichem Duktus R. Siebenrock, Theologischer Kommentar zur Erkldrung
iiber die religiose Freiheit Dignitatis humanae, in: Hiinermann/Hilberath (Hrsg.), Herders the-
ologischer Kommentar zum Zweiten Vatikanischen Konzil (s. Anm. 3), Bd. 4, 125-218, hier:
199: ,,Es zeichnet das Konzil und diese Erklarung aus, dass sie die Herausforderung durch die
Entwicklung der Neuzeit in radikaler Weise beantwortet, indem nach den verborgenen Wurzeln
des Anliegens in der eigenen Tradition, insbesondere der Schrift gefragt wird®

32

Vgl. zur Bedeutung der Religionsfreiheit im politischen Handeln der Kirche, vor allem wihrend

des Pontifikats Johannes Paul IL.: Siebenrock, Theologischer Kommentar zur Erkldrung iiber die

religiose Freiheit (s. Anm. 31), 201fF.



Kreutzer/Modernitat und Zweites Vatikanum

397

petus) erkannt werden. Auch was die dritte
ethische Herausforderung der Moderne
fir Religionsgemeinschaften angeht, die
Akzeptanz von religioser Pluralitit, ldsst
sich diese Vorgehensweise der Konzilsthe-
ologie ausmachen, was ein kurzer Blick auf
Nostra aetate belegen soll.**

3.3 Religidse Pluralitat im Kontext des
christlichen Heilsuniversalismus
(Nostra aetate)

»,Kein anderes Dokument des Konzils
riickt die Wahrnehmung der Gegenwart
so an den betonten Anfang des Texts, dass
es stets unter diesen Worten als seinem Ti-
tel zitiert werden wird: Nostra aetate - In
unserer Zeit**. Mit diesem Kommentar
macht Knut Wenzel auf die Bedeutung
aufmerksam, die der duflere Anstofl auch
fiir die Erkldrung tiber das Verhaltnis der
Kirche zu den nichtchristlichen Religionen
hat. Das Konzil reagierte mit dem Dekret
auf die - in heutiger Sprache formuliert -
Globalisierung, die sich auf politischer,
wirtschaftlicher, insbesondere aber auch
auf kultureller und religioser Ebene bereits
in den 60er Jahren des vergangenen Jahr-
hunderts abzeichnete. Mit dem Zusam-
menriicken der Religionen muss ebenso
deren Verhiltnis untereinander theolo-
gische Klirung finden. Auch hier bildet
also der gesellschaftliche Kontext ein zent-
rales Movens zur Konzilserkldrung.

Nostra aetate behandelt ausdriicklich
die groflen nichtchristlichen Weltreligi-
onen Hinduismus, Buddhismus, Islam, Ju-
dentum - offenbar in der Reihenfolge zu-
nehmender theologischer Néhe der jeweils
leitenden religiosen Ideen zum Christen-

33

tum. Die Argumentationsstrategie des Do-
kumentes zielt insbesondere auf Gemein-
samkeiten unter den Religionen ab. Es
beginnt mit den allen Religionen gemei-
nen Ausgangspunkten, den sie einenden
Fragen nach Sinn und Bestimmung des
Daseins (vgl. NA 1,3). Sukzessive wird
die Konflikt verhindernde Reflexion auf
Gemeinsambkeiten auf einer religionspha-
nomenologischen Ebene schliefSlich zu ei-
ner christlichen Theologie der Religionen
weitergefiihrt, die im Innern des eigenen
Glaubens nach Griinden fiir eine friedliche
Koexistenz und Kooperation der unter-
schiedlichen Religionen Ausschau halt. Im
Verlauf des Dokuments wird so die interne
theologische Kommunikationsform ver-
starkt. Aus der Binnenperspektive formu-
liert das Konzil schlief3lich die theologische
Akzeptanz und Wertschitzung nicht-
christlicher religioser ~Uberzeugungen:
»Die katholische Kirche lehnt nichts von
alledem ab, was in diesen Religionen wahr
und heilig ist“ (NA 2). Dadurch wird den
anderen Religionen zugestanden, ebenfalls
authentische Formen von Heil zu beinhal-
ten, auch wenn der Beurteilungsmaf3stab
dafiir die eigene Tradition und das eigene
Heilsverstiandnis bleiben.

Damit beschreitet Nostra aetate den
Mittelweg zwischen einem ,Exklusivis-
mus, der alle nichtchristlichen Heilsan-
gebote verwirft, und einer ,,pluralistischen
Religionstheologie®, fiir die verschiedene
Heilswege gleichwertig sind. In Form eines
»Inklusivismus® umgreift die Konzilstheo-
logie vielmehr die nichtchristlichen Heils-
wege als auf das Christentum hingeordnet.
Obwohl also theologisch keine Gleichwer-
tigkeit der religiésen Traditionen behauptet

Fiir die interkonfessionelle Toleranz, die ebenfalls in Habermas’ normativen Vorgaben gefordert

wird (s.o.), wére eine dhnliche Analyse des Okumene-Dekrets Unitatis redintegratio notwendig.
Darauf muss aus Platzgriinden hier verzichtet werden.

34 Wenzel, Kleine Geschichte (s. Anm. 3), 135.



398

Kreutzer/Modernitit und Zweites Vatikanum

wird, ist dennoch ein Weg gefunden, einer-
seits die eigene Identitdt zu wahren und an-
dererseits die Alteritdt anderer Religionen
anzuerkennen und wertzuschitzen.”® Die
Habermassche Forderung nach dem von
den Religionsgemeinschaften selbst ein-
zurdumenden Zugestdndnis der religiosen
Pluralitdt ist damit erfiillt: ,Daher kann es
keine Allianz der Religionen gegen die An-
deren oder gar die Moderne geben®®. Die
theologische Umsetzung des Religionsplu-
ralismus geht im Dokument noch weiter.
Das Theologumenon, das eine Alteritit an-
derer Religionen in der innerchristlichen
Sicht zulésst, ja als unabdingbar erachtet,
ist zugleich die theologisch leitende Idee
des Dekrets: der christologisch begriindete
Heilsuniversalismus. In NA 1,2 heif3t es be-
reits: ,Seine [Gottes, A.K.] Vorsehung, die
Bezeugung seiner Giite und seine Heilsrat-
schliisse erstrecken sich auf alle Menschen
[...] NA 2 spricht von einer Wahrheit,
»die alle Menschen erleuchtet®. Und soterio-
logisch am deutlichsten deutet NA 4 das
Christusgeschehen  heilsuniversalistisch:
»Auch hat ja Christus [...] in Freiheit, um
der Siinden aller Menschen willen, sein
Leiden und seinen Tod aus unendlicher

35

Liebe auf sich genommen, damit alle das
Heil erlangen (Hervorhebungen A.K.).”
Hier wird die tiefere Begriindungsebene
des Toleranz erméglichenden christlichen
Heilsuniversalismus ersichtlich: Er wird
biblisch abgelesen im Geschick Jesu Chris-
ti, das als Selbsthingabe des Gottessohnes
tir alle Menschen, als ,,kenotische Demuts-
christologie“® gedeutet wird. Mit dieser
Verankerung im Zentrum christlicher So-
teriologie ist die Akzeptanz religioser Plu-
ralitit ebenfalls in genuin theologischen
Sprachformen ausgedriickt.

Auch der dritte fir Gaudium et spes
und Dignitatis humanae herausgearbeitete
Schritt zur Modernitétsverarbeitung, die
Gesellschaftskritik, ist in der Erklarung zu
den nichtchristlichen Religionen prasent.
Das Konzil fordert die nunmehr theolo-
gisch begriindete, weltanschauliche und
religiose Toleranz innerkirchlich und fiir
die Gesellschaft vehement ein: ,,Deshalb
verwirft die Kirche jede Diskriminierung
eines Menschen oder jeden Gewaltakt ge-
gen ihn um seiner Rasse oder Farbe, sei-
nes Standes oder seiner Religion willen,
weil dies dem Geist Christi widerspricht®
(NA 5). So folgt auch Nostra aetate un-

36
37

38

Diese Balance von Identititsbewahrung und Akzeptanz von Alteritit und damit Pluralitit kons-
tatiert auch R. Siebenrock: ,,Beides also gehort zusammen: Anerkennung der anderen und chris-
tologisch fundierte Identitit, die die Anerkennung der anderen erst erméglicht (Areopagrede
der Kirche. Die Haltung der Kirche zu den nicht-christlichen Religionen, in HerKorr Sonder-
heft [2005], 40-44, hier: 42).

Ebd., 43.

Vgl. Wenzel, Kleine Geschichte (s. Anm. 3), 136: ,,Die theologische Begriindung dieser Perspek-
tive hat ihre Verankerung in der Erkenntnis des allgemeinen Heilswillens Gottes, der sich auf
alle Menschen erstreckt.

R. Siebenrock, Theologischer Kommentar zur Erkldrung tiber die Haltung der Kirche zu den
nichtchristlichen Religionen Nostra aetate, in: Hiinermann/Hilberath (Hrsg.), Herders theo-
logischer Kommentar zum Zweiten Vatikanischen Konzil (s. Anm. 3), Bd. 3, 591-693, hier:
666; vgl. auch Siebenrocks Bestimmung der theologischen Grundstruktur von Nostra aetate
ebd.: ,Daher sehe ich die theologische Leitidee des Textes in der Einheit der Heilsgeschichte
auf dem Hintergrund einer kenotisch-pneumatischen Christologie. Von dieser Sendung Christi
her wird die Haltung der Kirche als Dienst der Anerkennung und der Liebe fiir alle Menschen
bestimmt*



Kreutzer/Modernitat und Zweites Vatikanum

399

serem Muster. Erneut wurde eine norma-
tive Forderung der modernen Gesellschaft,
der religi6se Pluralismus, aufgegriffen, zu
eigen gemacht, d.h. mit eigenen theolo-
gischen Reflexionsformen verbunden, und
schliefilich als ethisches Postulat auch der
modernen Gesellschaft selbst gegeniiber
eingefordert.

4 Was bleibt vom Zweiten
Vatikanum?
Das Vermachtnis in modernisie-
rungstheoretischer Deutung

Eine modernisierungstheoretische Kon-
zilshermeneutik begreift wesentliche Er-
eignisse und Inhalte des Zweiten Vatika-
nischen Konzils als Reaktionsformen der
katholischen ~Glaubensgemeinschaft auf
die sie umgebenden Modernisierungspro-
zesse. Damit wird freilich nicht der An-
spruch erhoben, das ganze Konzil allein
unter dieser Perspektive zu deuten. Einige
Grundziige der Konzilstheologie, die zu-
mindest die drei hier fokussierten Doku-
mente (GS, DiH, NA) durchziehen, kon-
nen mit diesem Deutungsmodell jedoch
erhellt werden.

Legt man die von Habermas formu-
lierten normativen Postulate an Religi-
onsgemeinschaften zu Grunde (Autoritit
der Wissenschaft, Verfassungsstaat mit
Religionsfreiheit, Pluralitit der Konfessi-
onen und Religionen) und folgt man der
Luhmann’schen Analyse moderner Kom-
munikationsstrukturen, wonach von ei-
ner ,,Autopoiesis®, einer kommunikativen
Selbsterhaltung gesellschaftlicher Teilsys-
teme auszugehen ist, zeigt sich ein diesen
»Auflenbedingungen® durchaus angepass-
tes Verarbeitungsmuster von Moderni-
tat in der Konzilstheologie. Es besteht, in
dem hier deduzierten Modell, aus den drei

~Verarbeitungsschritten“: Aufgreifen eines
Anstofles von auflen, Umarbeitung die-
ser daufleren Impulse in innertheologische
Kommunikationsformen und Formulie-
rung daraus abgeleiteter normativer Pos-
tulate.

In einem mithsamen Aneignungspro-
zess hat sich das Zweite Vatikanum auf
diese Weise die Ideale der rechten Autono-
mie wissenschaftlicher Weltdeutung, der
Religionsfreiheit und der religiosen Tole-
ranz zu eigen gemacht, sie mit christlichen
Glaubensinhalten abgestimmt, korrekter
sie in christlichen Glaubeninhalten wieder
gefunden, und schlief3lich auch als norma-
tiven Anspruch an die moderne Gesell-
schaft selbst zuriickgespiegelt. Damit zeigt
sich die tiberaus differenzierte Haltung, die
das Zweite Vatikanum gegeniiber der Mo-
derne einnimmt. Sie wird namlich weder
rigoros abgelehnt noch einfach affirmativ
tbernommen. Thre normativen Gehalte
werden durchaus unter Bewahrung eigener
Identitdt auf Kompatibilitdt mit eigenen re-
ligiosen Traditionen abgeglichen und bei
Vereinbarkeit verinnerlicht. Die moderne
Gesellschaft wird dann aber auch genau auf
diese — jhre eigenen - Ideale festgelegt und
dort kritisiert, wo sie in autodestruktiven
Modernisierungsprozessen ihre ethischen
Ressourcen selbst zerstort. Im Vergleich
zu einer antimodernistisch gepragten Vor-
konzilstheologie hat das Zweite Vatikanum
damit eine neue Selbstsituierung der katho-
lischen Kirche im Kontext der modernen
Gesellschaft moglich gemacht. Die Kirche
versteht sich zunehmend als Anwéltin ei-
niger normativer Gehalte der Moderne,
die sie nun auch gegen deren Pathologien
verteidigt. Sie verbindet auf konstruktive
Weise Modernititskompatibilitit und Mo-
dernitétskritik.

Die Auseinandersetzung mit dem mo-
dernen Kontext, wie sie auf dem Zweiten



400

Kreutzer/Modernitit und Zweites Vatikanum

Vatikanum stattfand, hat aber nicht nur
das Auflenverhdltnis von Kirche verén-
dert. Ebenso wichtig ist, dass durch die
ethischen Impulse von auflen auch die
eigenen theologischen Kommunikations-
und Reflexionsformen stimuliert wurden.
Der Herausforderung durch die ethischen
Gehalte der Moderne verdankt die The-
ologie des Konzils nicht weniger als die
Wiederentdeckung zentraler Bestandteile
ihrer eigenen Tradition und ihrer Identi-
tat: die Bedeutung von Schopfungs- und
Inkarnationstheologie in Gaudium et spes,
die Wertschdtzung der freien Glaubensent-
scheidung in Dignitatis humanae und das
Bekenntnis zu einem universalen Heils-
willen Gottes in Nostra aetate, der allen
Menschen gilt und den eine demiitig-ke-
notische Christologie aus dem Geschick
Jesu selbst herausliest.*

In einer modernisierungstheore-
tischen Deutung ist dem Zweiten Vati-
kanum offenbar eine anspruchsvolle und
nicht spannungsfreie Synthese aus Moder-
nitétsverarbeitung, Gesellschaftskritik und
Bewahrung, ja Wiederentdeckung der ei-

39

genen Identitdt gelungen.* Ein bleibendes
Vermaichtnis des Zweiten Vatikanum kann
in der Vergegenwirtigung dieses komple-
xen und erfolgreichen Identititsfindungs-
prozesses ausgemacht werden. Auf dem
Konzil durfte die katholische Kirche die
- wie es scheint mittlerweile weitgehend
verschiittete - kollektive Erfahrung ma-
chen, dass eine theologisch verantwortete
und verarbeitete Offnung nach auflen nicht
identitatszerstorend, sondern im Gegenteil
identitatskonstituierend wirkt. Diese Er-
fahrung reflexiv in einer kenotisch ausge-
richteten Theologie einzuholen, bleibt als
Aufgabenstellung des Konzils der Theolo-
gie unserer Tage aufgetragen.

Der Autor: Dr. Ansgar Kreutzer M.A., geb.
1973 in Saarbriicken, ist Univ.-Ass. an der
Privatuniversitdt Linz. Fiir seine Dissertati-
on ,Kritische Zeitgenossenschaft. Die Pasto-
ralkonstitution Gaudium et spes moderni-
sierungstheoretisch gedeutet und systema-
tisch-theologisch entfaltet erhielt er den
Karl-Rahner-Preis  fiir theologische For-
schung 2006.

Dieser kenotisch begriindete universale Heilswille ist durchaus ein theologisches Leitmotiv der

Konzilstheologie insgesamt, das auch in den anderen hier zugrunde gelegten Konzilsdokumen-
ten und dariiber hinaus vorkommt: vgl. GS 22,4: ,Da Christus fiir alle gestorben ist und da es
in Wahrheit nur eine letzte Berufung des Menschen gibt, die gottliche, miissen wir festhalten,
daf} der heilige Geist allen die Moglichkeit anbietet, diesem 6sterlichen Geheimnis in einer Gott
bekannten Weise verbunden zu sein®; vgl. auch die kenotische Christologie in DiH 11 und das
folgende Zitat aus 1 Tim 2,4, wonach der Erlosergott will, ,,dass alle Menschen selig werden
und zur Erkenntnis der Wahrheit gelangen®; zur heilsuniversalistischen Ausrichtung von Of-
fenbarungs- und besonders Kirchenkonstitution vgl. DV 7 (dazu W. Kirchschldger, Zum Heil
aller Volker. Dei Verbum als Grundlage fiir einen neuen Zugang zur Bibel, in: ThPQ 154 [2006]
173-182) und LG 16; vgl. zu Lumen gentium die der Entstehungsgeschichte der Konstitution
gewidmete Untersuchung von Wassilowsky mit dem bezeichnenden Titel: Universales Heilssak-

rament Kirche (s. Anm. 9).
40

Im Sinne einer Identitatsfindung der katholischen Kirche durch die Herausforderung der Mo-

derne interpretiert auch Siebenrock die theologische Verinnerlichung der Religionsfreiheit in
Dignitatis humanae: ,Zwar gibt die Kirche mogliche Privilegien ab [...], doch findet sie unter
den Bedingungen der Moderne dadurch erst zu ihrer wahren Katholizitit. Diese erweist sich
in der Anwaltschaft der Kirche fiir die Wiirde des Menschen, die immer in der Férderung und
Anerkennung anderer Freiheit ihr entscheidendes Mafl gewinnt.“ (Siebenrock, Theologischer
Kommentar zur Erklarung tiber die religiose Freiheit [s. Anm. 31], 197).



