426

Patrologie

wie sie in narrativen und biografischen Inter-
views gemacht werden, weist der Autor darauf
hin, dass religiése Erfahrungen subjektiv sind
und in Form von Geschichten erzihlt werden
mussen.

Bei der Analyse von religiosen Instituti-
onen konnen narrative Interviews gleicher-
maflen eine wichtige Rolle spielen, indem
z.B. danach gefragt wird ,welche Arten von
JKarrieren® darin gemacht werden oder wel-
chen Einfluss sie tiberhaupt auf das Leben der
Betroffenen haben® (124). Die Analyse einer
Einzelsituation hat Relevanz fiir das Gesamte
eines Kontextes, weil ,,dieser Kontext selbst ja
aus einzelnen Handlungen, Interaktionen und
Situationen besteht* (156). Allerdings muss
gezielt nach der Rolle der Einzelsituation im
Kontext, ihrem Verhiltnis zum Gesamten ge-
fragt werden.

Diese Studie stellt fiir Forschende im Be-
reich der Gegenwartsreligion eine hilfreiche
Einfithrung in die Methode der qualitativen Re-
ligionsforschung dar. Sie regt die Reflexion iber
das eigene Tun und die Rolle im Forschungs-
prozess an und tragt damit zu einer Qualitéts-
sicherung bei.

Die Lektiire der detailliert beschriebenen
sozialwissenschaftlichen Methoden fordert je-
nen, die aktuell nicht an derartigen Forschungs-
projekten arbeiten oder solche planen, einiges
an Durchhaltevermdégen ab.

Linz Monika Heilmann

PATROLOGIE

# Schuth, Katharina: Die Tore des Gebetes
sind niemals geschlossen. Die Wustenvater
und ihr unablassiges Beten. (Theologie der
Spiritualitat, Bd. 3) LIT, Munster 2001. (149)
Kart. Euro 15,24 (D).

Dieses Buch weist eine Besonderheit auf:
Es hat kein Inhaltsverzeichnis (zumindest das
der ThPQ zugesandte Rezensionsexemplar).
Erschienen ist diese gut gegliederte Lizentiats-
arbeit als Band 3 in der Reihe ,Theologie der
Spiritualitdt®, die vom Institut fiir Spiritualitat
an der Philosophisch-Theologischen Hoch-
schule Miinster herausgegeben wird. Kathari-
na Schuth stellt Texte aus den Apophthegmata
Patrum zusammen, aus denen sie anschaulich
ableiten kann, dass die Wiistenviter das unab-
lassige Gebet als zentrales Wesensmerkmal der
Monchsexistenz ansahen.

Die lange Hinfithrung zu dieser Textana-
lyse - die ein Drittel des Buches ausmacht! - ist
nicht immer durchsichtig. Vor allem war mir
wiahrend der Lektiire nicht ganz klar, worin
nun der Ertrag des lange ausgebreiteten her-
meneutischen Ansatzes fiir diese Fragestellung
liegt. Schuth widmet sich ausfithrlich herme-
neutischen Grundfragen, deren Bedeutung mir
bei der konkreten Textanalyse nur begrenzt
einleuchtet. Wahrscheinlich legt fiir Schuth die
von ihr favorisierte ,dialogisch-intertextuelle
Leseweise“ den existenziellen Dialogcharakter
der Spruch- und Geschichtensammlung aus
der dgyptischen Wiiste besonders gut frei: Die
Apophthegmata ,,geben Dialoge wieder, trans-
portieren Dialogsituationen und 6ftnen sich
dem Rezipienten nur dann als Sinnpotenti-
al, wenn er selber sich einer den Text und ihn
umfassenden dialogischen Metastruktur ein-
fiigt“ (40). Die Weisungen der Monchsviter in
dieser Perspektive zu lesen und sie theologisch
im Kontext des monastischen Lebens sowie vor
dem Hintergrund der Heiligen Schrift zu be-
handeln, ist in der Tat eine wichtige Aufgabe
angesichts der Renaissance dieser Literatur, die
Gefahr lduft, von einer (ebenfalls sinnvollen!)
psychologischen Auslegung vereinnahmt zu
werden.

Kremsmiinster ~ Bernhard A. Eckerstorfer OSB

¢ Uhrig, Christian: Sorge fur die Einheit,
Uber die nichts geht. Zum episkopalen
Selbstverstandnis des Ignatius von Antio-
chien. (MThA 55) Oros, Altenberge 1998.
(261) Kart. Euro 31,00 (D).

Dieses Buch stellt der theologischen Of-
fentlichkeit eine Diplomarbeit zur Verfiigung,
die Christian Uhrig an der Universitit Miinster
einreichte. Seine zusitzlichen Studien der La-
tinistik und Grazistik erleichterten ihm offen-
kundig eine tiefgreifende Auseinandersetzung
mit den sieben Briefen des Ignatius, die dieser
auf seinem Weg zum Martyrium in Rom zu
Beginn des 2. Jahrhunderts schrieb. Der junge
Verfasser analysiert das darin sich dufSernde Bi-
schofsbild. Er wendet sich vehement gegen die
gingige Interpretation, derzufolge Ignatius das
Bischofsamt monarchisch und abgehoben von
der Gemeinde sieht, und stellt demgegeniiber
heraus, dass es dem griechischen Kirchenvater
vor allem um die wechselseitige ,demokra-
tische Zuordnung von Bischof, Presbyter und
Diakon im Dienste der Gemeinde geht; dabei



Philosophie

427

hat das Bischofsamt insbesondere fiir die Ein-
heit zu sorgen. Fiir eine Diplomarbeit ist diese
Untersuchung eine herausragende Leistung, die
mustergiiltig die Quellen aufbereitet und die
ausufernde Sekundarliteratur einbezieht. Da sie
aber als Buch herauskam und selbst leichtfertig
grof3e Teile der bisherigen Ignatius-Forschung
ablehnt, sind im Folgenden Argumentations-
gang und Ertrag kritisch zu hinterfragen.

Uhrig analysiert haufig die von Ignatius
verwendeten griechischen Ausdriicke. Solche
Untersuchungen sind unerldsslich, sie diir-
fen aber nicht verabsolutiert werden und zu
vorschnellen Schliissen fithren. Die vielfaltige
Verwendung von Symbolen und Metaphern
bei den Kirchenvitern entzieht sich oft einer
eindeutigen Kldrung. In diesem Zusammen-
hang bringen die ausgedehnten Verweise auf
griechische und lateinische Philosophen zwar
interessante Gesichtspunkte ein; sie wiren aber
fur die Argumentation selbst entbehrlich gewe-
sen. Der Wunsch nach einer kompakteren Dar-
stellung betrifft ferner die Fufinoten, die einen
grof3en Teil des Textes ausmachen und den Le-
sefluss erheblich behindern. Das gravierendste
Problem scheint dem Rezensenten aber in der
Methodik zu liegen: Der Autor bietet namlich
keine iiberblicksartige Darstellung von Ignati-
us Selbstverstandnis als Bischof, um von die-
sem Gesamtbild aus in einem weiteren Schritt
spatere Interpretationen in Zweifel zu ziehen.
Sondern er wirft sich sogleich auf Meinungen
anderer Interpreten und breitet im Zuge dieser
Kritik sein eigenes Verstindnis von Ignatius
aus. So kann er kaum das ignatianische Amts-
verstandnis aus sich und seinem Umfeld heraus
zum Leuchten bringen. Vielmehr scheint Uhrig
ein bestimmtes, durch die aktuelle Diskussion
geprégtes Vorverstandnis zu leiten, das zum al-
les beherrschenden Ausgangs- und Zielpunkt
der Studie wird. Eine Besinnung auf die pat-
ristische Kirche ist in der Tat fiir die heutige
Diskussion des Amtsverstandnisses richtig und
hilfreich, ja unerlédsslich. Aber es ist problema-
tisch, aus dem heutigen Fragehorizont heraus
die knappen Schriften eines christlichen Autors
vor 1800 Jahren auf unsere Begriffswelt unver-
mittelt zu tibertragen - eine Kritik, die tibrigens
der Autor selbst unter gednderten Vorzeichen
gerne erhebt.

Der Versuch Uhrigs, Ignatius einer relec-
ture zu unterziehen und ihn als Kronzeugen
eines basiskirchlich-demokratischen Episko-
palverstindnisses einzuspannen, ist wenig

nachvollziehbar. Offen bleibt freilich, ob das
von Ignatius erstmals ausgesprochene und im
weiteren Verlauf der Geschichte in Kontinu-
itit mit ihm weiterentwickelte Bischofsbild
den heutigen Anforderungen entspricht. Diese
Frage anhand alter Texte zu diskutieren, bedarf
jedenfalls einer unideologischen Betrachtung,
von der man sich keine schnellen Antworten
fir ein zeitgemdfes Verstandnis des Bischofs-
amtes erwarten darf. Christian Uhrig hat dazu
einen dankenswerten Anstof3 gegeben, der aber
angesichts der gegenwirtigen Publikationsflut
ohne allzu grofen Verlust der Substanz auch in
einem Artikel komprimiert hétte vorgetragen
werden kénnen.

Kremsmiinster ~ Bernhard A. Eckerstorfer OSB

PHILOSOPHIE

¢ Wimmer, Franz Martin: Interkulturelle
Philosophie. Eine Einfihrung. (UTB fur Wis-
senschaft, 2470) WUV Universitatsverlag,
Wien 2004. (263) Kart. Euro 21,50 (D)/sFr
35,30.

Der an der Wiener Universitdt lehrende
Philosoph Franz Martin Wimmer gehort ne-
ben Ram Adhar Mall, Raudl Fornet-Betancourt,
Gregor Paul und Elmar Holenstein zu den
fithrenden Vertretern des Projekts ,, Interkultu-
relle Philosophie“ im deutschen Sprachraum.
Sein Buch beruht auf jahrelangen Vorarbeiten,
zahlreichen Lehrveranstaltungen sowie auf in-
tensiven Kontakten mit Philosophielehrenden
weltweit. Die Grundthese dieser Einfithrung
geht davon aus, dass es nicht nur einen Ur-
sprung der Philosophie gibt - ndmlich den
griechisch-abendldndischen -, sondern ,,meh-
rere oder sogar viele“ (18). Bereits in der Einlei-
tung (7-24) macht Wimmer klar, dass die hier
angesprochene, interkulturelle Weise des Philo-
sophierens weder multikulturelle Vielheit noch
transkulturelle Universalitit meint, sondern
die Herausforderung, ,,ob und wie mit Vielheit
und Differenz philosophierend - und nicht nur
konstatierend oder interpretierend - weiterzu-
kommen ist“ (18).

Im ersten Abschnitt (Philosophie — Kultur
- interkulturelle Philosophie [25-51]) erfolgen
wichtige Klarungen: Philosophie wird - im Un-
terschied zu Wissenschaft, Kunst und Religion
— gesehen als Auseinandersetzung mit der ,,Fra-
ge, was wirklich ist“ und ,was erkennbar ist*
sowie mit der ,,Begriindung von Normen und



