Philosophie

427

hat das Bischofsamt insbesondere fiir die Ein-
heit zu sorgen. Fiir eine Diplomarbeit ist diese
Untersuchung eine herausragende Leistung, die
mustergiiltig die Quellen aufbereitet und die
ausufernde Sekundarliteratur einbezieht. Da sie
aber als Buch herauskam und selbst leichtfertig
grof3e Teile der bisherigen Ignatius-Forschung
ablehnt, sind im Folgenden Argumentations-
gang und Ertrag kritisch zu hinterfragen.

Uhrig analysiert haufig die von Ignatius
verwendeten griechischen Ausdriicke. Solche
Untersuchungen sind unerldsslich, sie diir-
fen aber nicht verabsolutiert werden und zu
vorschnellen Schliissen fithren. Die vielfaltige
Verwendung von Symbolen und Metaphern
bei den Kirchenvitern entzieht sich oft einer
eindeutigen Kldrung. In diesem Zusammen-
hang bringen die ausgedehnten Verweise auf
griechische und lateinische Philosophen zwar
interessante Gesichtspunkte ein; sie wiren aber
fur die Argumentation selbst entbehrlich gewe-
sen. Der Wunsch nach einer kompakteren Dar-
stellung betrifft ferner die Fufinoten, die einen
grof3en Teil des Textes ausmachen und den Le-
sefluss erheblich behindern. Das gravierendste
Problem scheint dem Rezensenten aber in der
Methodik zu liegen: Der Autor bietet namlich
keine iiberblicksartige Darstellung von Ignati-
us Selbstverstandnis als Bischof, um von die-
sem Gesamtbild aus in einem weiteren Schritt
spatere Interpretationen in Zweifel zu ziehen.
Sondern er wirft sich sogleich auf Meinungen
anderer Interpreten und breitet im Zuge dieser
Kritik sein eigenes Verstindnis von Ignatius
aus. So kann er kaum das ignatianische Amts-
verstandnis aus sich und seinem Umfeld heraus
zum Leuchten bringen. Vielmehr scheint Uhrig
ein bestimmtes, durch die aktuelle Diskussion
geprégtes Vorverstandnis zu leiten, das zum al-
les beherrschenden Ausgangs- und Zielpunkt
der Studie wird. Eine Besinnung auf die pat-
ristische Kirche ist in der Tat fiir die heutige
Diskussion des Amtsverstandnisses richtig und
hilfreich, ja unerlédsslich. Aber es ist problema-
tisch, aus dem heutigen Fragehorizont heraus
die knappen Schriften eines christlichen Autors
vor 1800 Jahren auf unsere Begriffswelt unver-
mittelt zu tibertragen - eine Kritik, die tibrigens
der Autor selbst unter gednderten Vorzeichen
gerne erhebt.

Der Versuch Uhrigs, Ignatius einer relec-
ture zu unterziehen und ihn als Kronzeugen
eines basiskirchlich-demokratischen Episko-
palverstindnisses einzuspannen, ist wenig

nachvollziehbar. Offen bleibt freilich, ob das
von Ignatius erstmals ausgesprochene und im
weiteren Verlauf der Geschichte in Kontinu-
itit mit ihm weiterentwickelte Bischofsbild
den heutigen Anforderungen entspricht. Diese
Frage anhand alter Texte zu diskutieren, bedarf
jedenfalls einer unideologischen Betrachtung,
von der man sich keine schnellen Antworten
fir ein zeitgemdfes Verstandnis des Bischofs-
amtes erwarten darf. Christian Uhrig hat dazu
einen dankenswerten Anstof3 gegeben, der aber
angesichts der gegenwirtigen Publikationsflut
ohne allzu grofen Verlust der Substanz auch in
einem Artikel komprimiert hétte vorgetragen
werden kénnen.

Kremsmiinster ~ Bernhard A. Eckerstorfer OSB

PHILOSOPHIE

¢ Wimmer, Franz Martin: Interkulturelle
Philosophie. Eine Einfihrung. (UTB fur Wis-
senschaft, 2470) WUV Universitatsverlag,
Wien 2004. (263) Kart. Euro 21,50 (D)/sFr
35,30.

Der an der Wiener Universitdt lehrende
Philosoph Franz Martin Wimmer gehort ne-
ben Ram Adhar Mall, Raudl Fornet-Betancourt,
Gregor Paul und Elmar Holenstein zu den
fithrenden Vertretern des Projekts ,, Interkultu-
relle Philosophie“ im deutschen Sprachraum.
Sein Buch beruht auf jahrelangen Vorarbeiten,
zahlreichen Lehrveranstaltungen sowie auf in-
tensiven Kontakten mit Philosophielehrenden
weltweit. Die Grundthese dieser Einfithrung
geht davon aus, dass es nicht nur einen Ur-
sprung der Philosophie gibt - ndmlich den
griechisch-abendldndischen -, sondern ,,meh-
rere oder sogar viele“ (18). Bereits in der Einlei-
tung (7-24) macht Wimmer klar, dass die hier
angesprochene, interkulturelle Weise des Philo-
sophierens weder multikulturelle Vielheit noch
transkulturelle Universalitit meint, sondern
die Herausforderung, ,,ob und wie mit Vielheit
und Differenz philosophierend - und nicht nur
konstatierend oder interpretierend - weiterzu-
kommen ist“ (18).

Im ersten Abschnitt (Philosophie — Kultur
- interkulturelle Philosophie [25-51]) erfolgen
wichtige Klarungen: Philosophie wird - im Un-
terschied zu Wissenschaft, Kunst und Religion
— gesehen als Auseinandersetzung mit der ,,Fra-
ge, was wirklich ist“ und ,was erkennbar ist*
sowie mit der ,,Begriindung von Normen und



428

Philosophie

Werten® (26). Das Dilemma philosophischen
Denkens ist seine Kulturalitit: ,,dass Philoso-
phie zwar nach Allgemeingiiltigkeit strebt, aber
nur in einem kulturellen Kontext moglich ist*
(42). Interkulturelle Philosophie im spezifischen
Sinn bekennt sich zwar — gegen den Reduktio-
nismus eines ethnophilosophischen Kontextu-
alismus - zur Moglichkeit und Notwendigkeit
von Aussagen mit universalem Anspruch, sieht
aber die Formulierung solcher Aussagen - ge-
gen die Anspriiche eines (zentristischen) Uni-
versalismus - nur durch einen ,,Polylog mog-
lichst differenter Traditionen“ (51) hindurch als
moglich an. Die ,,Minimalregel® fiir interkultu-
relles Philosophieren lautet daher: ,Halte keine
philosophische These fiir gut begriindet, an
deren Zustandekommen nur Menschen einer
einzigen kulturellen Tradition beteiligt waren®
(51).

Der zweite Abschnitt (Ansitze interkultu-
reller Philosophie [53-73]) analysiert universa-
listische und relativistische Modelle des Philoso-
phierens, verschiedene Formen des Zentrismus
(expansiv, integrativ, separativ und tentativ) so-
wie das Verfahren des ,,Polylogs®, das zwischen
Kulturen nicht nur einen einseitigen (Monolog)
oder selektiven (Dialog) Einfluss gewdhrt, son-
dern eine méglichst vollstandige und gleichbe-
rechtigte Verstandigung erméglichen will. Der
Polylog kennt keine privilegierten Standpunkte,
sondern sieht die (philosophischen) Grundbe-
griffe jeder Kultur als programmatisch und re-
gulativ an: ,,Fiir jede Tradition ist jede andere
,exotisch“ (70).

Im dritten Abschnitt (Philosophie als
historischer Gegenstand in interkultureller
Perspektive [75-134]) macht Wimmer auf
die Bedeutung der Philosophiehistorie auf-
merksam, die durch die Art und Weise ihrer
Darstellung sowie durch ihre Themenstellun-
gen stets bestimmte kulturelle Paradigmen als
»selbstverstandlich® voraussetzt, wie sich zum
Beispiel bei den rassistischen Thesen Kants
oder dem unheilbaren Eurozentrismus He-
gels zeigt. Gegen die Tendenzen, ,Nicht-Orte
des Philosophierens (85) zu konstruieren, ist
interkulturelle Philosophie gefordert, ,auch
andere Stimmen horbar® (89) zu machen. Die
sieben ,Thesen zur Philosophiehistorie®, die
Franz Wimmer formuliert, sowie seine Analyse
unterschiedlicher Darstellungsformen der Phi-
losophie sind ein wertvoller Beitrag, um ,,Ste-
reotype der Selbst- und Fremdwahrnehmung*
(134) zu kritisieren.

Der vierte Abschnitt (Hermeneutik und
Interdisziplinaritdt [135-161]) positioniert die
interkulturelle Philosophie zwischen der ,pla-
tonischen Sicht, ,dass die wahrgenommene
Welt fiir alle Menschen vollkommen gleich ist“
(144), und der ,romantischen Auffassung, wel-
che die ,,Kulturen als geschlossene Ganzheiten®
(145) wahrnimmt, und pléadiert fiir ein ,,polylo-
gisches Vorgehen® (153), das Differenzen sowie
die Moglichkeit des Miss- und Nichtverstehens
ernstnimmt.

Im funften Abschnitt (Universalitit von
Normen: Menschenrechte als Thema inter-
kultureller Philosophie [163-182]) zeigt sich
sehr konkret, was auf dem Spiel steht, wenn
es nicht gelingt, den Anspruch interkultureller
Philosophie aufzuweisen, also zum Beispiel zu
behaupten, ,dass menschenrechtliche Normen
primér oder sogar ausschlieSlich als Produkt
der okzidentalen Kultur anzusehen seien®
(169). Wimmers kritische Auseinandersetzung
mit der sogenannten ,,okzidentalen Idee vom
Menschen® zeigt auf, dass Menschenrechte tat-
sachlich universal begriindbar und einforder-
bar sind.

Der sechste Abschnitt (Urspriinge der Phi-
losophie in China, Indien und im Islam [183-
232]) konkretisiert die These der mehrfachen
Grundlegung philosophischen Denkens durch
einen interessanten Einblick in Schwerpunkte
chinesischen, indischen und arabisch-isla-
mischen Denkens. Die Bedeutung des zuletzt
genannten Bereichs, vor allem durch Avicen-
na (vgl. 224) und Averroes (vgl. 228-230), ist
- durch ihren Einfluss auf die abendldndisch-
christliche Theologie im Hochmittelalter — ge-
rade in letzter Zeit bewusst geworden.

Das Buch schliefit mit einem ausfiihrlichen
Literaturverzeichnis (233-255) und einem phi-
losophischen Glossar (257-263). Franz Wim-
mer hat eine prignante und differenzierte Ein-
fithrung in eine Thematik geliefert, die auch
fiir das theologische Denken unverzichtbar ist
- und zwar nicht nur aufgrund der ,Helleni-
sierungs“-Debatte, der polykulturellen Gestalt
der christlichen Dogmengeschichte, der He-
rausforderung der Mission und der Entwick-
lung ,kontextueller Theologien, sondern vor
allem deshalb, weil die Katholizitit von Kirche
und Theologie seit Apg 2,5-11 und Apg 11,20
ohne den Vollzug interkultureller Vermittlung
nicht zu denken (und vor allem: nicht zu leben)
ist.

Salzburg Franz Gmainer-Pranzl



