
AD7Philosophie

hat das Bischofsamt insbesondere für Cdie E1in- nachvollziehbar. fien bleibt freilich, ob das
heit SOTSCIL Fur 1nN€ Diplomarbeit 1st diese VOoO  3 Ignatıus erstmals ausgesprochene Uun: 1m
Untersuchung 1nN€ herausragende eistung, Cdie welteren Verlauf der Geschichte ın Kontinu-

tat miıt ihm weiterentwickelte Bischofsbildmustergültig Cdie Quellen aufbereitet un: Cdie
ausufernde Sekundärliteratur einbezieht. DE 61€ den heutigen Anforderungen entspricht. DIiese
ber als Buch herauskam un: celhbst leichtfertig rage anhand alter lexte diskutieren, bedarf
grofße Teile der bisherigen Ignatius-Forschung jedenfalls einer unideologischen Betrachtung,

VOoO  3 der 111all sich keine schnellen Antwortenablehnt, sind 1mM Folgenden Argumentations-
Sal$ un: Ertrag kritisch hinterfragen. für eın zeitgemäfßes Verständnis des Bischofs-

Uhrig analysiert häufig Cdie VO  3 Ignatıus AMLESs erwarten darf. C'hristian Uhrig hat dazu
verwendeten griechischen Ausdrücke. Solche einen dankenswerten Anstof(8ß gegeben, der ber
Untersuchungen sSind unerlässlich, 61€ dür- angesichts der gegenwartigen Publikationsflut
fen ber nicht verabsolutiert werden un: hne allzu grofßen Verlust der Substanz uch ın
vorschnellen Schlüssen führen. DIie vielfältige einem Artikel komprimiert hätte vorgetragen

werden können.Verwendung VOoO  3 Symbolen Uun: Metaphern
bei den Kirchenvätern entzieht sich oft einer Kremsmunster Bernhard Eckerstorfer OSB
eindeutigen Klärung. In diesem /7Zusammen-
hang bringen die ausgedehnten Verwelse auf

PHI  IEgriechische un: ateinische Philosophen AMNVAT

ilInteressante (esichtspunkte 1N; 61€ waren ber
+ Wımmer, Franz artın Interkulturellefür Cdie Argumentation celbst entbehrlich SCWE- Philosophie. Fıne Einführung. (UTB tür WISs-

SI Der Wunsch nach einer kompakteren [ )ar-
stellung betriflt ferner Cdie Fufnoten, Cdie einen senschaftt, VWVUÜUV Universitätsverlag,

Wıen 2004 Kart Uuro 21,50 D)/SFrgrofßen eil des lextes ausmachen Uun: den Le-
sefluss erheblich behindern. Das gravierendste 35,530
Problem scheint dem Kezensenten ber ın der Der der Wiıiener Unıiversita: ehrende
Methodik liegen: Der UfOor bietet nämlich Philosoph Franz artın Wımmer gehört

ben Kam Adhar Mall, aul Fornet-Betancourt,keine überblicksartige Darstellung VOoO  3 Ignatı-
us Selbstverständnis als Bischof, VOoO  3 die- Gregor Paul un: Elmar Holenstein den
s Gesamtbild AUS ın einem weıliteren chritt führenden Vertretern des Projekts „Interkultu-
späatere Interpretationen ın Zweifel ziehen. relle Philosophie” 1m deutschen Sprachraum.
Sondern wirft sich sogleich auf Meinungen eın Buch beruht auf jahrelangen Vorarbeiten,
anderer Interpreten Uun: breitet 1m Zuge Cieser zahlreichen Lehrveranstaltungen SOWIE auf 1N-
Kritik se1in eigenes Verständnis VOoO  3 Ignatıus tensıven Kontakten mıt Philosophielehrenden
AL  S SO kann kaum das ignatianische mts- weltweit. DIie Grundthese Cieser Einführung
verständnis AUS sich Uun: seinem Umfeld heraus geht davon AaUS, dass nicht 11UT einen Ur-
zu Leuchten bringen. Vielmehr scheint Uhrig SPIUNS der Philosophie gibt nämlich den
eın bestimmtes, durch Cdie aktuelle Diskussion griechisch-abendländischen sondern „meh-
gepragtes Vorverständnis leiten, das z u q - 1eTI€e derOviele“ (18) BereIlits ın der Finlei-
les beherrschenden usgangs- un: Zielpunkt (ung (7-24) macht Wımmer klar, dass Cdie hier
der Studie wird Eiıne Besinnung auf die pat- angesprochene, interkulturelle Welse des Philo-
ristische Kirche 1st ın der Tlat für Cdie heutige sophierens weder multikulturelle Vielheit noch
Diskussion des Amtsverständnisses richtig Uun: transkulturelle Universalität me1ınt, sondern
hilfreich, Ja unerlässlich. ber 1st problema- Cdie Herausforderung, „ODb Uun: WI1IE miıt Vielheit
tisch, AUS dem heutigen Fragehorizont heraus Uun: Difterenz philosophierend un: nicht 11UT

Cdie knappen Schriften eiINes christlichen AÄAutors konstatierend der interpretierend welterzu-
VOT 1580(0) Jahren auf 1ISECTE Begriffswelt 11VETI- kommen ist  66 (18)
mittelt übertragen 1nN€ Kritik, Cdie übrigens Im ersien Abschnitt (Philosophie Kultur
der UfOor celhbst unfer geänderten Vorzeichen interkulturelle Philosophie _  ]) erfolgen
TL erhebht. wichtige Klärungen: Philosophie wird 1m Un-

Der Versuch Uhrigs, Jgnatıus einer relec- terschied Wissenschaft, Uuns; un: Religion
[ure unterziehen un: ih als Kronzeugen gesehen als Auseinandersetzung miıt der „TFra-
eINes basiskirchlich-demokrtatischen Episko- SC, WA1S wirklich ist  66 Uun: „WaSs erkennbar ist  66
palverständnisses einzuspannen, 1st wen1g SOWIE miıt der „Begründung VOoO  3 Normen un:

427

PHILOSOPHIE

◆ Wimmer, Franz Martin: Interkulturelle 
Philosophie. Eine Einführung. (UTB für Wis-
senschaft, 2470) WUV Universitätsverlag, 
Wien 2004. (263) Kart. Euro 21,50 (D)/sFr 
35,30.

Der an der Wiener Universität lehrende 
Philosoph Franz Martin Wimmer gehört ne-
ben Ram Adhar Mall, Raúl Fornet-Betancourt, 
Gregor Paul und Elmar Holenstein zu den 
führenden Vertretern des Projekts „Interkultu-
relle Philosophie“ im deutschen Sprachraum. 
Sein Buch beruht auf jahrelangen Vorarbeiten, 
zahlreichen Lehrveranstaltungen sowie auf in-
tensiven Kontakten mit Philosophielehrenden 
weltweit. Die Grundthese dieser Einführung 
geht davon aus, dass es nicht nur einen Ur-
sprung der Philosophie gibt – nämlich den 
griechisch-abendländischen –, sondern „meh-
rere oder sogar viele“ (18). Bereits in der Einlei-
tung (7–24) macht Wimmer klar, dass die hier 
angesprochene, interkulturelle Weise des Philo-
sophierens weder multikulturelle Vielheit noch 
transkulturelle Universalität meint, sondern 
die Herausforderung, „ob und wie mit Vielheit 
und Diff erenz philosophierend – und nicht nur 
konstatierend oder interpretierend – weiterzu-
kommen ist“ (18).

Im ersten Abschnitt (Philosophie – Kultur 
– interkulturelle Philosophie [25–51]) erfolgen 
wichtige Klärungen: Philosophie wird – im Un-
terschied zu Wissenschaft , Kunst und Religion 
– gesehen als Auseinandersetzung mit der „Fra-
ge, was wirklich ist“ und „was erkennbar ist“ 
sowie mit der „Begründung von Normen und 

nachvollziehbar. Off en bleibt freilich, ob das 
von Ignatius erstmals ausgesprochene und im 
weiteren Verlauf der Geschichte in Kontinu-
ität mit ihm weiterentwickelte Bischofsbild 
den heutigen Anforderungen entspricht. Diese 
Frage anhand alter Texte zu diskutieren, bedarf 
jedenfalls einer unideologischen Betrachtung, 
von der man sich keine schnellen Antworten 
für ein zeitgemäßes Verständnis des Bischofs-
amtes erwarten darf. Christian Uhrig hat dazu 
einen dankenswerten Anstoß gegeben, der aber 
angesichts der gegenwärtigen Publikationsfl ut 
ohne allzu großen Verlust der Substanz auch in 
einem Artikel komprimiert hätte vorgetragen 
werden können.
Kremsmünster Bernhard A. Eckerstorfer OSB

hat das Bischofsamt insbesondere für die Ein-
heit zu sorgen. Für eine Diplomarbeit ist diese 
Untersuchung eine herausragende Leistung, die 
mustergültig die Quellen aufb ereitet und die 
ausufernde Sekundärliteratur einbezieht. Da sie 
aber als Buch herauskam und selbst leichtfertig 
große Teile der bisherigen Ignatius-Forschung 
ablehnt, sind im Folgenden Argumentations-
gang und Ertrag kritisch zu hinterfragen.

Uhrig analysiert häufi g die von Ignatius 
verwendeten griechischen Ausdrücke. Solche 
Untersuchungen sind unerlässlich, sie dür-
fen aber nicht verabsolutiert werden und zu 
vorschnellen Schlüssen führen. Die vielfältige 
Verwendung von Symbolen und Metaphern 
bei den Kirchenvätern entzieht sich oft  einer 
eindeutigen Klärung. In diesem Zusammen-
hang bringen die ausgedehnten Verweise auf 
griechische und lateinische Philosophen zwar 
interessante Gesichtspunkte ein; sie wären aber 
für die Argumentation selbst entbehrlich gewe-
sen. Der Wunsch nach einer kompakteren Dar-
stellung betrifft   ferner die Fußnoten, die einen 
großen Teil des Textes ausmachen und den Le-
sefl uss erheblich behindern. Das gravierendste 
Problem scheint dem Rezensenten aber in der 
Methodik zu liegen: Der Autor bietet nämlich 
keine überblicksartige Darstellung von Ignati-
us’ Selbstverständnis als Bischof, um von die-
sem Gesamtbild aus in einem weiteren Schritt 
spätere Interpretationen in Zweifel zu ziehen. 
Sondern er wirft  sich sogleich auf Meinungen 
anderer Interpreten und breitet im Zuge dieser 
Kritik sein eigenes Verständnis von Ignatius 
aus. So kann er kaum das ignatianische Amts-
verständnis aus sich und seinem Umfeld heraus 
zum Leuchten bringen. Vielmehr scheint Uhrig 
ein bestimmtes, durch die aktuelle Diskussion 
geprägtes Vorverständnis zu leiten, das zum al-
les beherrschenden Ausgangs- und Zielpunkt 
der Studie wird. Eine Besinnung auf die pat-
ristische Kirche ist in der Tat für die heutige 
Diskussion des Amtsverständnisses richtig und 
hilfreich, ja unerlässlich. Aber es ist problema-
tisch, aus dem heutigen Fragehorizont heraus 
die knappen Schrift en eines christlichen Autors 
vor 1800 Jahren auf unsere Begriff swelt unver-
mittelt zu übertragen – eine Kritik, die übrigens 
der Autor selbst unter geänderten Vorzeichen 
gerne erhebt.

Der Versuch Uhrigs, Ignatius einer relec-
ture zu unterziehen und ihn als Kronzeugen 
eines basiskirchlich-demokratischen Episko-
palverständnisses einzuspannen, ist wenig 

Philosophie



478 Philosophie

Werten‘ (26) Das Dilemma philosophischen Der vierte Abschnitt (Hermeneutik un:
Denkens 1st se1INe Kulturalität: „dass Philoso- Interdisziplinarität | 135— 1 positioniert Cdie
phie AMNVAT nach Allgemeingültigkeit strebt, ber interkulturelle Philosophie zwischen der „pla-
11UT ın einem kulturellen Kontext möglich ist  66 tonischen“ Sicht, „dass Cdie wahr: genommene€e
(42) Interkulturelle Philosophie 1m spezifischen Welt für alle Menschen vollkommen gleich ist  66
ınn bekennt sich AMNMAT den Reduktio- (144) Uun: der ‚.romantischen“ Auffassung, wel-
NıSsSmMUS eINes ethnophilosophischen ONTLEeXTIU- che Cdie „Kulturen als geschlossene Ganzheiten“
alismus ZuUu!r Möglichkeit un: Notwendigkeit (145) wahrnimmt, Uun: plädiert für eın „polylo-
VOoO  3 Aussagen miıt Uuniversalem Anspruch, sieht gisches Vorgehen’ (153) das Diftlerenzen SOWIE
ber Cdie Formulierung solcher Aussagen SC- Cdie Möglichkeit des M 1SS- Uun: Nichtverstehens
gch Cdie Ansprüche eINes (zentristischen) Un1- ernstnımmt.
versalismus 11UT durch einen „Polylog mMOg- Im fünften Abschnitt (Universalität VOoO  3

lichst difierenter TIraditionen‘ (51) hindurch als Normen: Menschenrechte als Ihema iInter-
möglich DIie „Minimalregel” für interkultu- kultureller Philosophie 1163-182 zeigt sich
relles Philosophieren lautet daher „‚Halte keine cchr konkret, VW1S auf dem Spiel steht, WE

philosophische Ihese für guL begründet, nicht gelingt, den Anspruch interkultureller
deren Zustandekommen 11UT Menschen einer Philosophie aufzuweisen, Iso zu Beispiel
einzigen kulturellen TIradition beteiligt waren“ behaupten, „dass menschenrechtliche Normen
(51) primar der ausschliefßlich als Produkt

Der zwelte Abschnitt Ansätze interkultu- der okzidentalen Kultur anzusehen celen“
reller Philosophie —  ]) analysiert Uunıversa- (169) Wımmers kritische Auseinandersetzung
listische Uun: relativistische Modelle des Philoso- miıt der Sogenannten „Okzidentalen Idee V
phierens, verschiedene Formen des lentrismus Menschen“ zeigt auf, dass Menschenrechte Lal-

(eXpansiv, integrativ, separatıv Uun: tentativ) sachlich universal begründbar un: einforder-
WI1IE das Verfahren des „Polylogs”, das zwischen bar sind
Kulturen nicht 11UT einen einseltigen (Monolog) Der sechste Abschnitt (Ursprünge der Phi-
der selektiven Dialog) Einfluss gewährt, ()I1- losophie ın China, Indien Uun: 1m Islam |183-
dern 1nN€ möglichst vollständige un: gleichbe- 232]) konkretisiert Cdie Ihese der mehrfachen
rechtigte Verständigung ermöglichen ll Der Grundlegung philosophischen Denkens durch
Polylog kennt keine privilegierten Standpunkte, einen Interessanten Einblick ın Schwerpunkte
sondern sieht Cdie (philosophischen) Grundbe- chinesischen, indischen Uun: arabisch-isla-
griffe jeder Kultur als programmatisch Uun: mischen Denkens. DIie Bedeutung des 7zuletzt
gulativ „ FUr jede TIradition 1st jede andere genannten Bereichs, VOT allem durch Avicen-
‚exotisch” (70) (vgl. 224) Uun: Äverroes vgl 228-230), 1st

durch ihren Einfluss auf Cdie abendländisch-Im dritten Abschnitt (Philosophie als
historischer Gegenstand ın interkultureller christliche Theologie 1m Hochmittelalter SE-
Perspektive 75—-134|) macht Wımmer auf rade ın etzter e1t bewusst geworden.
Cdie Bedeutung der Philosophiehistorie auf- Das Buch schließt mıt einem ausführlichen
merksam, Cdie durch Cdie AÄArt un: Welse ihrer Literaturverzeichnis 233-255) Uun: einem phi-
Darstellung SOWIE durch ihre Themenstellun- losophischen C(ilossar 257-263) Franz Wım-
gch bestimmte kulturelle Paradigmen als 111eT hat 1nN€ pragnante Uun: difierenzierte E1in-
„‚selbstverständlich” VoOraussetz(tT, WI1IE sich zu führung ın 1ne ematik geliefert, Cdie uch
Beispiel bei den rassistischen Ihesen ants für das theologische Denken unverzichtbar 1st
der dem unheilbaren Burozentrismus He- Uun: AMNMAT nicht 11UT aufgrund der „Helleni-
gels zeigt. Gegen Cdie Tendenzen, „Nicht-Orte sierungs ‘ -Debatte, der polykulturellen Gestalt
des Philosophierens” (85) konstruieren, 1st der christlichen Dogmengeschichte, der He-
interkulturelle Philosophie gefordert, „auch rausforderung der Missiıon un: der Entwick-
andere timmen hörbar (89) machen. DIie lung „kontextueller“ Theologien, sondern VOT

sieben „Ihesen ZuUu!r Philosophiehistorie”, Cdie allem deshalb, weil Cdie Katholizität VOoO  3 Kirche
Franz Wımmer formuliert, SOWIE selnNe Analyse Uun: Theologie ce1t Apg 2,5-11 Uun: Apg 11,20
unterschiedlicher Darstellungsformen der Phi- hne den Vollzug interkultureller Vermittlung
losophie sind eın wertvoller Beıltrag, „Ste- nicht denken (und VOT allem nicht leben)
reoLype der Selbst- un: Fremdwahrnehmung” 1St.
(134) kritisieren. Salzburg FYTranz Gmainer-Pranzl!

428

Werten“ (26). Das Dilemma philosophischen 
Denkens ist seine Kulturalität: „dass Philoso-
phie zwar nach Allgemeingültigkeit strebt, aber 
nur in einem kulturellen Kontext möglich ist“ 
(42). Interkulturelle Philosophie im spezifi schen 
Sinn bekennt sich zwar – gegen den Reduktio-
nismus eines ethnophilosophischen Kontextu-
alismus – zur Möglichkeit und Notwendigkeit 
von Aussagen mit universalem Anspruch, sieht 
aber die Formulierung solcher Aussagen – ge-
gen die Ansprüche eines (zentristischen) Uni-
versalismus – nur durch einen „Polylog mög-
lichst diff erenter Traditionen“ (51) hindurch als 
möglich an. Die „Minimalregel“ für interkultu-
relles Philosophieren lautet daher: „Halte keine 
philosophische Th ese für gut begründet, an 
deren Zustandekommen nur Menschen einer 
einzigen kulturellen Tradition beteiligt waren“ 
(51).

Der zweite Abschnitt (Ansätze interkultu-
reller Philosophie [53–73]) analysiert universa-
listische und relativistische Modelle des Philoso-
phierens, verschiedene Formen des Zentrismus 
(expansiv, integrativ, separativ und tentativ) so-
wie das Verfahren des „Polylogs“, das zwischen 
Kulturen nicht nur einen einseitigen (Monolog) 
oder selektiven (Dialog) Einfl uss gewährt, son-
dern eine möglichst vollständige und gleichbe-
rechtigte Verständigung ermöglichen will. Der 
Polylog kennt keine privilegierten Standpunkte, 
sondern sieht die (philosophischen) Grundbe-
griff e jeder Kultur als programmatisch und re-
gulativ an: „Für jede Tradition ist jede andere 
‚exotisch‘“ (70).

Im dritten Abschnitt (Philosophie als 
historischer Gegenstand in interkultureller 
Perspektive [75–134]) macht Wimmer auf 
die Bedeutung der Philosophiehistorie auf-
merksam, die durch die Art und Weise ihrer 
Darstellung sowie durch ihre Th emenstellun-
gen stets bestimmte kulturelle Paradigmen als 
„selbstverständlich“ voraussetzt, wie sich zum 
Beispiel bei den rassistischen Th esen Kants 
oder dem unheilbaren Eurozentrismus He-
gels zeigt. Gegen die Tendenzen, „Nicht-Orte 
des Philosophierens“ (85) zu konstruieren, ist 
interkulturelle Philosophie gefordert, „auch 
andere Stimmen hörbar“ (89) zu machen. Die 
sieben „Th esen zur Philosophiehistorie“, die 
Franz Wimmer formuliert, sowie seine Analyse 
unterschiedlicher Darstellungsformen der Phi-
losophie sind ein wertvoller Beitrag, um „Ste-
reotype der Selbst- und Fremdwahrnehmung“ 
(134) zu kritisieren.

Der vierte Abschnitt (Hermeneutik und 
Interdisziplinarität [135–161]) positioniert die 
interkulturelle Philosophie zwischen der „pla-
tonischen“ Sicht, „dass die wahrgenommene 
Welt für alle Menschen vollkommen gleich ist“ 
(144), und der „romantischen“ Auff assung, wel-
che die „Kulturen als geschlossene Ganzheiten“ 
(145) wahrnimmt, und plädiert für ein „polylo-
gisches Vorgehen“ (153), das Diff erenzen sowie 
die Möglichkeit des Miss- und Nichtverstehens 
ernstnimmt.

Im fünft en Abschnitt (Universalität von 
Normen: Menschenrechte als Th ema inter-
kultureller Philosophie [163–182]) zeigt sich 
sehr konkret, was auf dem Spiel steht, wenn 
es nicht gelingt, den Anspruch interkultureller 
Philosophie aufzuweisen, also zum Beispiel zu 
behaupten, „dass menschenrechtliche Normen 
primär oder sogar ausschließlich als Produkt 
der okzidentalen Kultur anzusehen seien“ 
(169). Wimmers kritische Auseinandersetzung 
mit der sogenannten „okzidentalen Idee vom 
Menschen“ zeigt auf, dass Menschenrechte tat-
sächlich universal begründbar und einforder-
bar sind.

Der sechste Abschnitt (Ursprünge der Phi-
losophie in China, Indien und im Islam [183–
232]) konkretisiert die Th ese der mehrfachen 
Grundlegung philosophischen Denkens durch 
einen interessanten Einblick in Schwerpunkte 
chinesischen, indischen und arabisch-isla-
mischen Denkens. Die Bedeutung des zuletzt 
genannten Bereichs, vor allem durch Avicen-
na (vgl. 224) und Averroes (vgl. 228–230), ist 
– durch ihren Einfl uss auf die abendländisch-
christliche Th eologie im Hochmittelalter – ge-
rade in letzter Zeit bewusst geworden.

Das Buch schließt mit einem ausführlichen 
Literaturverzeichnis (233–255) und einem phi-
losophischen Glossar (257–263). Franz Wim-
mer hat eine prägnante und diff erenzierte Ein-
führung in eine Th ematik geliefert, die auch 
für das theologische Denken unverzichtbar ist 
– und zwar nicht nur aufgrund der „Helleni-
sierungs“-Debatte, der polykulturellen Gestalt 
der christlichen Dogmengeschichte, der He-
rausforderung der Mission und der Entwick-
lung „kontextueller“ Th eologien, sondern vor 
allem deshalb, weil die Katholizität von Kirche 
und Th eologie seit Apg 2,5–11 und Apg 11,20 
ohne den Vollzug interkultureller Vermittlung 
nicht zu denken (und vor allem: nicht zu leben) 
ist.
Salzburg Franz Gmainer-Pranzl

Philosophie


