ThPQ 155 (2007) 79-89

79

Herwi Rikhof

Das gemeinsame Priestertum der Glaubigen
und das Priestertum des Dienstes

Wie liest man Lumen Gentium 107"

1. Einleitung

Vor zweihundert Jahren wire es nicht
relevant gewesen, das Thema, das nun auf
der Tagesordnung steht, zu besprechen.
Und selbst vor fiinfzig Jahren war es nicht
moglich, das Thema so zu besprechen, wie
ich es im Folgenden tun werde. Nicht nur,
weil der Text von Lumen Gentium noch
keine fiinfzig Jahre alt ist, sondern vor
allem, weil in dem Text etwas geschieht,
das auf diese Weise in den Diskussionen
vor dem Konzil nicht zu finden ist. Unser
Thema gehort zum Zweiten Vatikanischen
Konzil, und unsere Diskussion heute ist
ein Teil des langen und komplizierten Re-
zeptionsprozesses, der zu einem Konzil
dazugehort und der die Bedeutung eines
Konzilstextes erhellt und verdeutlicht. Ich
bleibe auch gleich bei der Rezeption, denn
ich mochte als Einleitung und als erste
Antwort auf die Frage aus dem Titel — Wie
liest man Lumen Gentium 10?° — zwei Ar-
ten, Konzilstexte zu lesen, kurz vorstellen.

In der Literatur tber Konzilsdoku-
mente wie Lumen Gentium nihert man
sich ihnen vor allem historisch. Eine solche
Betrachtung passt auch zum II. Vaticanum.
Zunachst einmal, weil es ein Konzil ist: Ein
Konzil wird einberufen, um angesichts
von konkreten, historischen Problemen
Wahrheit zu suchen - und dies im Dialog.

Es gibt eine deutliche Verbindung mit den
Umstdnden, unter denen das Konzil statt-
findet, und es entsteht ein Prozess von Be-
schlussfassung und Wahrheitssuche. Da-
riiber hinaus passt eine solche Betrach-
tungsweise, weil es dieses Konzil war. Ein
wichtiges historisches Faktum ist der brei-
te Widerstand unter den Konzilsvitern
gegen bestimmte Auffassungen, welche
in den Vorbereitungskommissionen vor-
herrschten und die insbesondere in jenen
Texten zu finden sind, die in der ersten
Sitzung prasentiert wurden, sowie gegen
das Fehlen von deutlichen Alternativen. Es
findet daraufthin bei den Teilnehmern ein
Lernprozess statt.

Der Vorteil einer solchen historisch-
kritischen Betrachtung des Textes ist si-
gnifikant: Der Text wird als das Produkt
eines historischen Prozesses und als einem
bestimmten historischen Kontext zugeho-
rig gesehen. Dadurch wird deutlich, dass
Entscheidungen getroffen wurden. Kon-
zilstexte sind Dokumente, die regulativ und
konstitutiv sind, die Grenzen benennen und
Stellung beziehen. Eine historische Betrach-
tung lasst diesen Aspekt klar zu Tage treten.
Zugleich wird deutlich, dass diese Entschei-
dungen durch die konkreten Umstande und
Probleme, die Denkmuster und die Vorge-
schichte bestimmt und begrenzt sind. Letz-
teres stellt nicht in Abrede, dass Entschei-

Diesen Vortrag hielt der Autor beim Symposium ,,200 Jahre Priesterseminar Linz“ am 25. Sept.

2006.



80 Rikhof/Das gemeinsame Priestertum aller Glaubigen

dungen getroffen wurden, aber es zeigt auf,
wie sie verstanden werden miissen.

Es gibt aber auch einen Nachteil die-
ser Betrachtungsweise. Die Blickrichtung
wird sozusagen auf die Entwicklung fi-
xiert, und die Mehrschichtigkeit des defi-
nitiven Textes wird zu statisch, das heif3t:
die einzelnen Elemente bleiben auf die
verschiedenen Quellen oder die jeweiligen
Stadien begrenzt; auf diese Weise wird die
(mogliche) Interaktion im definitiven Text
nicht ins Auge gefasst. Die Bedeutung wird
durch die Herkunft bestimmt und nicht
durch den Ort und die Funktion innerhalb
des letztendlich entstandenen Ganzen.

Vielleicht wird dadurch, dass sich das
historische Bewusstsein in unserer Kultur
und unserer Wissenschaft so stark durch-
gesetzt hat, leicht tibersehen, dass es auch
eine andere, ,einfachere’ Art der Lektiire
gibt. Der Text wird als ein zusammenhén-
gendes Ganzes gesehen, als ein aktuelles
Zusammenspiel verschiedener Elemente.
Auf diese Weise lesen wir die Zeitung, Er-
zéhlungen und Romane. Diese Art des Le-
sens ist nicht nur vorwissenschaftlich, son-
dern auch auf wissenschaftlichem Niveau
in strukturalistischen Theorien dargelegt.

Auch diese Art des Lesens passt zu den
Texten des II. Vaticanum gerade deshalb,
weil es Konzilstexte sind. Nicht die Vorent-
wiirfe wurden von den Konzilsvitern un-
terzeichnet, sondern nur der Schlusstext.
Durch die Unterzeichnung wird das Kon-
zil zum Autor des Textes, und damit er-
halt dieser Text eine Dichte und Autoritit,
welche die anderen Texte nicht besitzen.
Der Endtext ist jener, der als Konzilstext
Kriterium fiir das gldubige Denken und
Sprechen ist.

Bei dieser Art des Lesens spielt der Le-
ser eine grofle Rolle. Der Text erhilt durch
ihn Bedeutung. Der Leser ist ein aktiver
Faktor, nicht nur in dem schwachen Sinn,
dass ein Text, der nicht gelesen wird, nichts

bedeutet, sondern auch in dem starken
Sinn, dass der Leser aktiv und konstruktiv
in das Schaffen von Zusammenhéngen und
das Entdecken von Bedeutungen einbezo-
gen ist. Die Bedeutung eines Textes wird
durch den Leser mitbestimmt.

Die Rolle des Lesers ist bei jedem Text
von Bedeutung, aber diese Rolle ist wich-
tiger, wenn es um Texte geht, die konsti-
tutiv und normativ fiir eine Gruppe oder
Gemeinschaft sind. Die Rezeption und der
Rezeptionsprozess dieser Art Texte sind ein
integraler Teil ihrer Bedeutung, und zwar
ein so wichtiger Teil, dass man die These
aufstellen kann: Ohne Rezeption erhalten
die Texte nicht die Bedeutung, die zu ihnen
passt. Konzilstexte gehdren in diese Kate-
gorie konstitutiver und normativer Texte,
und genau dadurch erhélt auch der Leser
gleichsam eine historische und soziale Er-
weiterung: Nicht sosehr ein Individuum ist
er hier, sondern die Gemeinschaft durch
die Zeiten hin. Damit wird aufs Neue ein
historisches Element in die Lektiire einge-
bracht, aber nicht historisch im Sinn der
Vorgeschichte oder der Entstehungsge-
schichte, sondern der Nachgeschichte oder
der Wirkungsgeschichte.

Der Vorteil dieser Art zu lesen ist
deutlich: Der Text kann ganz und gar als
Konzilstext gewiirdigt werden, sowohl ge-
mif seinem Status auf dem Konzil als auch
gemifd seinem Status als Dokument eines
Konzils im Rezeptionsprozess. Der Nach-
teil ist, dass der Text, obwohl er durch die
Aufmerksamkeit fiir die Rezeption auf his-
torische Weise wirksam wird, dies auf eine
ahistorische Weise tut: er wird zum ahisto-
rischen Orientierungspunkt in einem his-
torischen Prozess.

Wenn man nun diese beiden Arten
zu lesen vergleicht, kann eine Kombinati-
on von beiden die Nachteile aufheben, die
mit jeder einzelnen von ihnen verbunden
sind. Diese Kombination kann am besten



Rikhof/Das gemeinsame Priestertum aller Glaubigen 81

folgendermaflen verwirklicht werden: zu-
néchst durch die Lektiire des Endtextes als
solchem und dann als Ergdnzung durch
die historische Lektiire, sowohl im Sinn
von Vor- als auch von Nachgeschichte. In
der ersten Lektiire steht der Text als ein
Ganzes im Mittelpunkt, und durch eine
genaue Lektire kommt die Struktur auf
den verschiedenen Ebenen zum Vorschein
und werden auch Elemente, die nicht
dazu passen, deutlich. Die gegenseitigen
Verbindungen und die wechselseitigen
Spannungen werden sichtbar. Als Hilfe,
um sowohl die Entscheidungen, die ge-
troffen wurden, zu erhellen als auch die
Spannungen zu erkldren, kann dann jene
Lektiire dienen, die auf die Vorgeschich-
te achtet. Als Kontrolle und zur weiteren
Erhellung kann die Lektiire herangezogen
werden, die auf die Nachgeschichte blickt.
Die Kombination dieser drei Lektiiren er-
moglicht es, zu einem Urteil dariiber zu
kommen, ob man sich zu Recht oder zu
Unrecht auf ein Konzilsdokument beruft.
Dies ist vor allem dann wichtig, wenn in
einem Dokument an wichtigen Punkten
offenkundig Ambivalenzen bestehen.?

2. Lektire von Lumen Gentium 10

2.1 Strukturell

Lumen Gentium 10 gehort zum zwei-
ten Kapitel der Konstitution, die vom Volk
Gottes handelt. Im ersten Kapitel steht das
Mysterium der Kirche im Mittelpunkt. Bei-
de Kapitel beziehen sich auf die Kirche als
Ganze. Innerhalb von Kapitel 2 bilden LG
10-12 eine erste nahere Bestimmung des

2

Volkes Gottes mit Hilfe des Dreischritts
,Priester’ — ,K6nig* — ,Prophet’, wobei ,Ko-
nig‘ zwar genannt, aber nicht naher ausge-
fithrt wird: In 10 und 11 wird die priester-
liche Aufgabe des Volkes Gottes behandelt,
in 12 die prophetische. In Abschnitt 10
wird erst festgestellt, dass das Volk Gottes
ein priesterliches Volk ist, und in 11 wird
darauthin die priesterliche Wirksamkeit
konkretisiert.

Abschnitt 10 besteht aus zwei Absit-
zen. Wahrend im ersten Absatz das Pries-
tertum der Getauften zur Sprache gebracht
wird, wird im zweiten ein anderes Thema
eingefithrt: das Verhiltnis des sacerdotium
commune zum sacerdotium ministeriale
seu hierarchicum. Eine erste oberflachliche
Lektiire macht bereits deutlich, dass nicht
nur das Thema, sondern auch der Ton und
die Tendenz dieser beiden Absitze unter-
schiedlich sind. Wahrend der erste Absatz
eher den Charakter einer Darlegung hat, ist
der zweite Absatz deutlich eine Diskussion,
und zwar angesichts dessen, was im ersten
Absatz steht. Um diese Diskussion gut be-
urteilen zu koénnen, ist folglich ein gutes
Verstdndnis des erstes Absatzes wichtig.

Der erste Absatz besteht aus drei Sit-
zen: einer Darlegung bzw. These, einem
Argument und einer Schlussfolgerung
bzw. Folge.

Im ersten Satz wird die Verbindung
zwischen Christus und dem neuen Volk,
die im vorhergehenden Abschnitt bereits
genannt wurde, als eine Verbindung zwi-
schen dem Hohenpriester und einem Volk
von Priestern néher bestimmt. Im Hinblick
auf diese Charakterisierung wird Oftb 1,6
zitiert, und fir den Titel ,Hohepriester®
wird auf Hebr 5,1-5 verwiesen. Der fol-

Vgl. H. Rikhof, Vaticanum II en de bisschoppelijke collegialiteit. Een lezing van Lumen Gentium

22 en 23, in: Concilium 26 (1990), 12-22; ders., Kerk als sacrament. Een pleidooi voor een realis-
tische ecclesiologie, in: H. Warnink (Hg.), Ius propter homines. Kerkelijk recht op mensenmaat,
Leuven 1993, 19-61. Deutsche Fassung: Das Zweite Vatikanische Konzil und die bischéfliche
Kollegialitdt. Lumen Gentium 22 und 23, in: Conc 26 (1990), 265-275.



82 Rikhof/Das gemeinsame Priestertum aller Glaubigen

gende Satz gibt einen Grund an (enim),
und dieser Grund ist die Grundlage der
genannten Bestimmung: die Taufe. Durch
die Taufe sind die Glaubigen zu einem
geistlichen Bau und einem heiligen Pries-
tertum (sacerdotium) geweiht (consecran-
tur), damit sie in allen ihren Werken geist-
liche Opfer darbringen und verkiindigen.
Fir diesen grundsitzlichen Sachverhalt
wird auf 1 Petr 2,4-10 verwiesen. In einem
dritten Sinn wird daraus (ideo) die Schluss-
folgerung gezogen, dass alle Christen sich
selbst als Opfer Gott darzubringen haben,
iiberall von Christus Zeugnis geben sollen
und jenen Rechenschaft ablegen miissen,
die dies fordern. Fiir diese Schlussfolge-
rungen wird auf Apg 2,42-47, Rom 12,1
und 1 Petr 3,15 verwiesen.

Im Text geht den Verweisen auf die
Bibelstellen das recht vorsichtige ,vgl.‘ vor-
aus, aber wenn man jene Bibelstellen liest,
entdeckt man schnell, dass diese Texte kei-
ne frommen Ornamente, sondern die In-
spirationsquelle sind. Der erste Absatz ist
dann auch eine Darlegung des Themas auf
der Grundlage der Schrift.

Die Begriffe, die im ersten Absatz ver-
wendet werden, kommen aus dem Gebiet
des Kultus: Hohepriester (pontifex), Pries-
ter (sacerdos), Tempel, weihen/heiligen
(consecratio), Opfer darbringen (hostias
offere/exhibere); vgl. auch beten und lob-
preisen (oratio, collaudere). Aber diese kul-
tischen Begriffe werden auch transformiert,
genauer: vergeistlicht und verpersonlicht’
Die Opfer sind geistige Opfer, und die Op-
fer sind die Glaubigen selbst. Diese Trans-
formation reicht jedoch noch weiter: Diese
kultischen Aktivitdten sind nicht auf einen
Teil des Handelns beschrankt, sondern
werden auf das gesamte Handeln (omnia
opera) ausgeweitet. Wer die genannten Bi-
belstellen betrachtet, entdeckt, dass diese

> Vgl. ein konigliches Priestertum in LG 9.

Vergeistlichung, Verpersénlichung und
Verbreiterung auch im zentralen Text aus
dem 1. Petrusbrief sowie im Romerbrief
stattfindet. Was in den Bibeltexten nicht in
gleicher Weise explizit zu finden ist, ist die
Verbindung mit der Taufe.

Bisher wurde iiber ,ein Kénigtum® und
,Priestertum’ des Volkes und ,ein heiliges
Priestertum’ der Getauften gesprochen.’
Im zweiten Absatz wird dieses Priestertum
als commune bestimmt und in Beziehung
zum sacerdotium ministeriale seu hierar-
chicum gesetzt. Der zweite Absatz besteht
aus zwei Sdtzen. Im ersten Satz wird die
Beziehung bestimmt; dies erfolgt mit drei
Verben: differant, ordinantur und partici-
pant. Diese drei Verben werden ihrerseits
von drei Wendungen bestimmt: non gra-
du sed essentia, ad invicem, de uno Chris-
ti sacerdotio. Die Bewegung im Satz wird
von drei Begriffen bestimmt: licet, tamen,
enim. Im zweiten Satz wird die Beziehung
aus dem ersten Satz naher bestimmt, wobei
zundchst genannt wird, was der Amtspries-
ter tut, und in der Folge, was die Glaubigen
tun: Der Priester handelt in persona Christi
und die Gldubigen kraft ihres koniglichen
Priestertums.

Es ist auffallend, dass in diesem Absatz
keine Verweise auf die Heilige Schrift vor-
kommen. Es gibt freilich zwei Fuinoten,
die auf papstliche Dokumente verweisen:
ein weiterer Hinweis, dass dieser Absatz
in Stil und Tendenz anders als der erste ist.
Es geht hier um eine Diskussion, die von
den biblischen Sachverhalten des ersten
Absatzes hervorgerufen wird. Im Hinblick
darauf ist es wichtig, genau zu sehen, wie
sich das Problem der Beziehung zwischen
dem sacerdotium commune und dem sacer-
dotium ministeriale stellt.

Als erstes fillt auf, dass in beiden
Fillen sacerdotium verwendet wird. Dies



Rikhof/Das gemeinsame Priestertum aller Glaubigen 83

heiflt, dass fiir beide dasselbe Substantiv
verwendet und der Unterschied durch die
Adjektive ausgedriickt wird. Beide miissen
also etwas gemeinsam haben, denn sonst
koénnte und diirfte nicht dasselbe Substan-
tiv verwendet werden.

Als zweites fallt auf, dass der Satz durch
die Verwendung von licet — tamen eine ge-
wisse rhetorische Spannung aufweist, wel-
che die inhaltliche Spannung dieses Satzes
widerspiegelt. Eine Spannung zwischen
negativ und positiv, bestreiten und bekraf-
tigen, differant und ordinantur.

Als drittes féllt auf, dass auch in der
Formulierung des Unterschieds eine Span-
nung liegt — oder zumindest eine Diskus-
sion: non tantum. Es muss etwas bestrit-
ten werden, und bestritten wird, dass der
Unterschied lediglich eine graduelle Frage
ist. Graduell schlief3t ein ,héher‘ und ,nied-
riger ein, ein ,mehr‘ und ,weniger. Diese
Betrachtungsweise wird offenbar dem Un-
terschied nicht gerecht. Dieser liegt also
nicht auf der Ebene von ,allgemein’ - ,be-
sonders;, nicht auf der Ebene von so etwas
wie einer Verdichtung. Der Unterschied
liegt anderswo, ist grundlegender. Um dies
auszudriicken, wird der Begriff ,essentia’
verwendet: Der Unterschied ist wesenhaft.
Aber wenn es einen wesenhaften Unter-
schied zwischen dem sacerdotium com-
mune und dem sacerdotium ministeriale
gibt, kann dann tatsdchlich noch derselbe
Begriff sacerdotium verwendet werden?
Hier liegt zumindest eine grof3e Spannung
vor, wenn nicht gar eine Inkonsistenz. Ein
ausreichender Anlass also, um zur histo-
rischen Lektiire iiberzugehen, wobei der
Blick auf diesen zentralen Punkt der Dis-
kussion und der Spannung gerichtet ist.

4

2.2 Historisch*

Ich mochte zwischen zwei Arten his-
torischer Sachverhalte unterscheiden: die
Sachverhalte, die sich auf die Entwicklung
des Textes selbst wihrend des Konzils
und jene, die sich auf Dinge, die vor dem
Konzil liegen, beziehen. Ich beginne mit
Letzteren, denn dann wird deutlicher, wie
einschneidend der Prozess wihrend des
Konzils gewesen ist. Dann werden auch
die Spannungen, die durch die strukturelle
Lektiire deutlich geworden sind, besser er-
klarbar.

Im zweiten Absatz wird auf eine An-
zahl von Dokumenten von Pius XI. und
Pius XII. verwiesen. Als erstes wird eine
Ansprache von Pius XII. vom 2. Novem-
ber 1954 genannt, Magnificate Dominum.
In diesem Text kommt die Formulierung
non gradu tantum sed etiam essentia vor,
eine Formulierung, die hinsichtlich der
Begriffe, aber nicht was die Reihenfolge
betrifft, in Lumen Gentium 10 aufgenom-
men wurde.

»Im tibrigen darf weder bestritten noch
bezweifelt werden, dass die Gldubigen ein
gewisses ,Priestertum’ besitzen, noch darf
dessen Wert gering geschatzt oder herab-
gewiirdigt werden. (...) Aber welches auch
immer die wahre und volle Bedeutung
dieses ehrenvollen Titels und dieser eh-
renvollen Wirklichkeit ist, man muss un-
bedingt daran festhalten, dass dieses allen
Christgldubigen gemeinsame Priestertum,
erhaben und geheimnisvoll, sich nicht nur
graduell, sondern essentiell vom Priester-
tum im eigentlichen und vollen Sinn des
Wortes unterscheidet, das in der Fahigkeit
besteht, in der Person des Hohepriesters

Vgl. St. Franco, De complementariteit en de specificiteit van het gemeenschappelijk priester-

schap van alle gedoopten en het dienstpriesterschap van de gewijden tegen de achtergrond van
het onderscheid ,essentia et non gradu tantum' Lumen Gentium 10, Leuven 2006, Kap. 8; vgl.

dort auch weitere Literatur.



84 Rikhof/Das gemeinsame Priestertum aller Glaubigen

Christus das Opfer von Christus selbst zu
vollziehen.“®

Es gibt mehrere Dinge, die in diesem
Zitat auffallen. Zuerst unterstreicht der
Papst mit Nachdruck, dass alle Glaubigen
ein Priestertum besitzen, und betont, dass
dieses Priestertum einen echten und ho-
hen Wert hat. Es ist nicht nur ein Titel,
sondern auch eine Wirklichkeit: honorifici
tituli et rei vera plenaque significatio. Wei-
terhin ist auch deutlich, dass der Ton recht
polemisch ist: Es muss unbedingt festge-
halten werden - firmiter tenendum est.
Schliefllich das Auffilligste: Das gemein-
same Priestertum wird zweimal in An-
fithrungszeichen gesetzt. Dies geschieht in
Ubereinstimmung mit den Bestimmungen
,ein gewisses' (quoddam), ,im eigentlichen
und vollen Sinn‘ (proprie et vere dicto) und
welches auch immer die wahre und volle
Bedeutung ist* (quaecumque ... vera plena-
que significatio). Priester im eigentlichen
Sinn sind die Geweihten, das gemeinsame
Priestertum ist uneigentlich. Dies bedeutet
inhaltlich, dass das Priestertum der Ge-
weihten der Ausgangspunkt des gesamten
Gedankengangs ist.

Die technische Formel essentia et non
gradu tantum, die in den anderen zitierten
pépstlichen Texten nicht aufscheint,
stammt aller Wahrscheinlichkeit nach aus
der Mitte des 19. Jahrhunderts. In der ers-
ten Ausgabe des Kirchenlexikon (1854)
steht ein Artikel von Kossing, in dem die
folgende Passage vorkommt:

»Das sogenannte allgemeine Priester-
thum, dieses Steckenpferd der Pseudomys-

5

tiker aller Zeiten, das heute noch bei den
Angriffen gegen die Felsenburg der Kirche
als Sturmbock dienen muss, ist nicht nur
dem Grade, sondern dem Wesen nach
verschieden vom dem besonderen Priester-
thume, ist gleichsam die Silhouette des letz-
ten, setzt dieses voraus, wie der Schatten
den Korper, von dem er geworfen wird.“

Dieses Zitat, das deutlich in die apo-
logetische Ekklesiologie gehort, die in der
Periode vom Tridentinum bis zu Vatica-
num II dominierte, enthélt ein paar inter-
essante Sachverhalte. Zunédchst verwendet
Késsing die Terminologie ,allgemein’ und
,besonders. Diese Terminologie ist nicht
unschuldig: Sie bestimmt von Beginn an
die Beziehung als eine der Spezifizierung,
als eine graduelle. Weil in diesen Begrif-
fen gesprochen wird, ist es zwar nachvoll-
ziehbar, dass eine graduelle Beziehung
bestritten wird, aber es ist nicht logisch.
Wenngleich Kossing vom ,sogenannten’
allgemeinen Priestertum spricht, fordert
die Behauptung, beide wiren dem Wesen
nach verschieden, eine radikale Kritik an
der Terminologie von ,allgemein’ und ,be-
sonders’ heraus und macht deutlich, dass
eine andere Terminologie notig ist.

Ich weise auf diese Verwendung von
,allgemein’ und ,besonders’ nicht nur des-
halb hin, weil ich die Herkunft der Formel
non gradu sed essentia erhellen mochte,
sondern auch deshalb, weil diese Termino-
logie von ,allgemein’ und ,besonders’ auch
spiter noch verwendet wird. Diese Uber-
setzung ist nicht korrekt: Das commune
von Lumen Gentium ist kein ,allgemein’

Ceteroquin negari vel in dubium vocari non debet fideles quoddam habere ,sacerdotium;, neque

hoc parvi aestimare vel deprimere licet. [...] At quaecumque est huius honorifici tituli et rei
vera plenaque significatio, firmiter tenendum est, commune hoc omnium christifidelium, altum
utique et arcanum ,sacerdotium’ non gradu tantum, sed etiam essentia differe a sacerdotio pro-
prie vereque dicto, quod positum est in potestate perpetrandi cum persona Summi Sacerdotis
Christi geratur, ipsius Christi sacrificium, in: AAS 46 (1954), 667-677, hier: 669.

© ] Wetzer/B. Welte, Kirchenlexikon 8 (1852), 757f.



Rikhof/Das gemeinsame Priestertum aller Glaubigen 85

und steht im Text auch nicht einem ,be-
sonders‘ gegeniiber. Diese Ubersetzung ist
des weiteren irrefithrend: Sie stellt die Fra-
ge nach der Beziehung in einer verkehrten
Form. Es ist aber nicht unwahrscheinlich,
dass sowohl auf dem Konzil als auch da-
nach diese Denkform die Diskussion be-
stimmt hat und vielleicht noch immer
bestimmt. Die Auffassung, das Verhiltnis
des allgemeinen Priestertums zum Amts-
priestertum sei eines der Delegation sowie
der Widerstand gegen diese Annahme, so-
wohl vor als auch nach dem Konzil, sind
Hinweise auf diese Denkform.”

Ein zweiter interessanter Aspekt in
diesem Zitat von Kdossing ist die Verwen-
dung der Bilder. Ich meine dabei nicht so
sehr den merkwiirdigen Sachverhalt, dass
ein Steckenpferd als Sturmbock fungiert,
sondern dass er das Bild von Silhouette
und Schatten verwendet. Daraus wird zum
einen deutlich, dass das geweihte Pries-
tertum der Ausgangspunkt ist, und zum
anderen, dass dieses Priestertum auch das
echte ist. Das andere Priestertum ist abge-
leitet und nicht echt. Kdssings Bilder fin-
den eine addquate Entsprechung in den
Anfithrungszeichen des Papstes.

Bevor ich nun zur Geschichte wiahrend
des Konzils gehe, mdchte ich noch auf ei-
nen Sachverhalt hinweisen, der sich fiir die
Textgeschichte als entscheidend erweisen
wird: Wenn in der Periode vor dem Kon-
zil vom gemeinsamen Priestertum gespro-
chen wird, handelt es sich um das Priester-
tum der Laien.®

Eine der einschneidendsten Entschei-
dungen in der Geschichte von Lumen Gen-
tium war der Entschluss, das Kapitel tiber
die Laien aufzuspalten und einen Teil da-
von vor dem Kapitel iber die Hierarchie zu
platzieren.

In den fritheren Versionen stand der
Teil tiber das gemeinsame Priestertum und
damit die Formulierung essentia et non
gradu tantum im Kapitel iiber die Laien; im
definitiven Text stehen dieser Teil und die-
se Formulierung im Kapitel tiber das Volk
Gottes.” Im Brief, in dem diese Anderung
den Bischofen mitgeteilt wurde, findet sich
auch die Bemerkung, dass diese Aufteilung
keine textuellen Folgen habe.’” Diese Be-
merkung ist jedoch recht kurzsichtig, denn
die Veranderung des Kontexts hat eine
inhaltliche Verdnderung zur Folge. Mit
dem Kontext hat sich ndmlich das Subjekt

Betrachtet man die historische Entwicklung dieses Abschnitts in der Constitutionis Dogmaticae
Lumen Gentium Synopsis Historica, hg. von G. Alberigo/F. Magistretti, Bologna 1975, entdeckt
man, dass im ersten Schema (November 1962) und in den drei Versionen des zweiten Schemas
(November 1962, Februar 1963 und April 1963) sowohl im Titel als auch im Text der Begriff
,sacerdotium universale‘ verwendet wird. In den zwei Versionen des dritten Schemas (Marz und
Juli 1964) wird der Begriff ,sacerdotium commune‘ verwendet.

In den pépstlichen Dokumenten, auf die verwiesen wird, wird zwar von den Glaubigen gespro-
chen, aber es ist deutlich, dass damit die Laien gemeint sind: Es geht in diesen Texten um die
Teilnahme der Laien an der Eucharistie, und ihre Rolle wird deutlich von jener des Priesters
unterschieden. Vgl. Pius XI., Miserentissimus Redemptor (1928), Nr. 9; Pius XII., Mediator Dei
(1947), 83-93 (Denz. 3849-3952). Der Unterschied ist der zwischen oblatio und consecratio
- ein Unterschied, der auch im Text des ersten Schemas wieder auftaucht.

Vgl. Anhang B, XXX der ,Constitutionis Dogmaticae Lumen Gentium Synopsis Historica®
Daraus wird ersichtlich, dass im ersten Schema und in den drei Versionen des zweiten Schemas
der Text tiber das sacerdotium universale entweder unter das Kapitel De laicis oder unter das
Kapitel De populo fideli (populo Dei) speciatim de laicis fallt. In den beiden Versionen des dritten
Schemas steht dieser Teil im neuen zweiten Kapitel, De populo Dei.

Relatio Browne in Acta Synodalia Sacrosancti Concilii Oecumenici Vaticani Secundi, I1.i, 339.



86 Rikhof/Das gemeinsame Priestertum aller Glaubigen

verdandert — und mit der Verdnderung des
Subjekts auch die Gegeniiberstellung, die
mit der Bedeutung des Begrifts gegeben ist.
Wenn wie in den ersten beiden Schemata
und bei Pius XII. das gemeinsame Pries-
tertum das Kennzeichen der Laien ist, ste-
hen Laien und Priester als unterschiedene
und voneinander getrennte Gruppen in-
nerhalb der Kirche, innerhalb des Leibes
Christi einander gegeniiber. Die Priester
haben keinen Anteil (mehr) an diesem
gemeinsamen Priestertum. Aber wenn im
dritten Schema und im Endtext das ge-
meinsame Priestertum das Charakteristi-
kum aller Gldubigen darstellt, so ist die Ge-
geniiberstellung nicht mehr innerhalb der
Kirche zu suchen, sondern auflerhalb der
Kirche. Dann kann man nicht mehr sagen,
dass die geweihten Priester keinen Anteil
am gemeinsamen Priestertum haben (sie
sind ja getauft, sie bleiben Glaubige), und
es bedeutet auch, dass das geweihte Pries-
tertum nicht langer als Ausgangspunkt der
Argumentation dienen kann.

Und mit diesen inhaltlichen Verande-
rungen verandern sich auch die (sprach-
liche) Bestimmung und Wiirdigung bzw.
sie miissen sich verdndern. Wahrend in
der ersten Version auf der Linie von Pius
XII. noch iiber Priestertum im eigent-
lichen Sinn gesprochen wird, wenn vom
Dienstpriestertum die Rede ist, so ist in
der definitiven Version diese Bestimmung
verschwunden. Philips teilt mit, dass in der
Kommission verschiedene Bestimmungen
besprochen wurden: uneigentlich - eigent-
lich, geistlich — wirklich, mystisch - real,
innerlich - &uflerlich, nicht-sakramental
- sakramental, unvollstindig - vollstindig,
Laienpriestertum - hierarchisches Priester-
tum. Aber all diese Bestimmungen wurden

11

als ungeniigend verworfen, und der Grund
dafiir ist nicht schwer zu finden. Das ge-
meinsame Priestertum wird nicht positiv
und nicht aus sich heraus gewiirdigt, son-
dern als ein ,nicht-‘ charakterisiert und als
abgeleitet dargestellt. Der Sachverhalt, dass
diese Bestimmungen verworfen wurden,
und die Tatsache, dass man letztendlich
keine Bestimmung angeben wollte,"" be-
deutet jedoch nicht, dass dies nicht erlaubt
oder geboten wire, sondern dass diese
Frage noch offen ist. Und hier beginnt die
Wichtigkeit der Rezeption deutlich zu wer-
den. Dies wird noch klarer, wenn wir Fol-
gendes bedenken.

Im Licht dieser Entwicklungen muss
gesagt werden, dass der Verweis auf die
Texte von Pius XIL. und Pius XI. proble-
matisch geworden ist. Man kann sogar be-
haupten, dass das Zitat essentia et non gradu
tantum, das zunéchst gepasst hat, nach der
Neuordnung des Textes nicht mehr passt.
Die Spannungen, die sich in der ersten,
strukturellen Lektiire gezeigt haben, nim-
lich die Verwendung des Substantivs sacer-
dotium sowohl fiir das commune als auch
tir das ministeriale sowie die Behauptung,
der Unterschied sei nicht graduell, sondern
essenziell, sind offenkundig historisch er-
klarbar. Sie sind von einer unzureichend
erfassten Anderung des Kontexts verur-
sacht. Die Folgen des Beschlusses, das Ka-
pitel tiber die Laien aufzuteilen, waren gro-
Ber, als man dachte. Auch in der weiteren
Besprechung wurden sie nicht erfasst und
miissen bei der spiteren Lektiire und Inter-
pretation des Textes bedacht werden.

Wenn man dies jedoch entdeckt, ist
die Frage nach dem Verhiltnis zwischen
beiden Arten von Priestertum zwar nicht
beantwortet, aber sie wird anders und so-

Vgl. Schema Constitutionis de Ecclesia Modi a Patris Conciliaribus Propositi a Commissione

Doctrinali Examinati II. Caput II: De Populo Dei, 1964, 6.



Rikhof/Das gemeinsame Priestertum aller Glaubigen 87

gar intensiver gestellt. Wenn man namlich
von einer Gegeniiberstellung innerhalb
der Kirche ausgeht, dann kénnen Begriffe
wie ,eigentlich’ und ,uneigentlich’ verwen-
det werden, dann kénnen Zustidndigkeiten
voneinander abgegrenzt werden etc. Aber
wenn der Unterschied nicht innerhalb der
Kirche bestimmt werden kann, sondern
man ihn als eine Unterscheidung zwischen
Ganzem und Teil sehen muss, wird die
Angelegenheit viel schwieriger. Die Ver-
suchung ist grof’, das Verhiltnis dann als
ein Verhiltnis von Delegation zu sehen:
Das Ganze ist in diesem Fall (logisch und
zeitlich) friher als der Teil. Aber obwohl
die positive Bestimmung ,wesenhaft‘ ange-
sichts der Anderung des Kontexts duflerst
problematisch geworden ist, ist die negati-
ve Bestimmung ,nicht graduell’ dies nicht.
Mit ihr wird ein Weg als unbegehbar ver-
sperrt — und dies gilt weiterhin.

Ein Weg, der hingegen begehbar er-
scheint, ist eine néhere Betrachtung der
sprachlichen Bestimmungen, die im Lauf
der Entstehungsgeschichte verwendet wur-
den und die im Schlusstext nicht mehr
vorkommen. Und damit komme ich in der
Lektiire von Lumen Gentium 10 zur Rezep-
tion.

2.3 Rezeption

Die Gegeniiberstellung ,eigentlich’
- ,uneigentlich’ in Verbindung mit der Ver-
wendung von Worten ist alt. Thomas von
Aquin verwendet sie, wenn er iiber Meta-
phern spricht, und greift dabei auf Aristo-
teles zurtick.”? In einer Metapher wird ein
Wort nicht fiir etwas verwendet, fiir das es
tiblicherweise oder eigentlicherweise ver-
wendet wird, sondern es wird auf etwas
anderes ,iibertragen’. Ohne allzu technisch

zu werden, mochte ich unterstreichen, dass
in einer Metapher Worte auf eine eigen-
stindige, fremde, uneigentliche Weise ver-
wendet werden. In einer Metapher wie ,die
Wolken tragen die Sonne weg’, bedeuten
Wolken' einfach Wolken, bedeutet ,wegtra-
gen' einfach wegtragen und bedeutet ,Son-
ne‘ einfach Sonne. Die Metapher entsteht
durch die uniibliche bzw. uneigentliche
Kombination dieser drei Worte. Oder um
auf das Zitat von Pius XII. zurtickzukom-
men: Die Anfithrungszeichen weisen nicht
darauf hin, dass Priestertum etwas ande-
res bedeutet, wenn es fiir Laien verwendet
wird, sondern angesichts der feststehenden
tiblichen Bedeutung von Priestertum kann
es eigentlich nicht fiir Laien verwendet
werden. Es wird von den geweihten Pries-
tern auf die Laien tibertragen: ,Priestertum’
wird bei ihnen iibertragen und uneigent-
lich verwendet. Auf der Grundlage der ei-
gentlichen Bedeutung werden also Worte
in einer Metapher uneigentlich verwen-
det, das heift, sie werden in einer Kom-
bination verwendet, die nicht {iblich und
nicht gewohnlich ist.

Mit dieser Verbindung zwischen ei-
gentlich — uneigentlich und Verwendung
- Bedeutung ist freilich noch nicht alles
gesagt. Die Bedeutung von Worten muss
noch naher differenziert werden. Worte
koénnen einsinnig oder mehrsinnig sein,
d. h. sie konnen einen Sinn oder mehrere
Sinne haben. Und - was fiir unsere Dis-
kussion wichtig ist — Worte koénnen eine
zusammenhingende oder eine unzusam-
menhéngende bzw. strikte Mehrsinnigkeit
besitzen. Ein Beispiel dieser unzusammen-
héngenden Mehrsinnigkeit ist ,Bank’ Das
klassische Beispiel fiir eine zusammenhén-
gende Mehrsinnigkeit ist ,gesund‘: Die Me-
dizin ist gesund, der Urin ist gesund, der

127 B.STh1, q. 13, a. 3 und a. 5-6. Aristoteles’ Definition ist zu finden in seiner Poetica, 1457b.



88 Rikhof/Das gemeinsame Priestertum aller Glaubigen

Mensch ist gesund. Dies ist das klassische
Beispiel fiir einen Begriff mit analogen Be-
deutungen. Bei der Einsinnigkeit und der
unzusammenhingenden Mehrsinnigkeit
geht die Bedeutungsbewegung in einem
Satz vom Objekt zum Subjekt (im Satz ,Er
ist Onkologe*bestimmt ,Onkologe‘ das ,er‘);
bei der zusammenhingenden Mehrsin-
nigkeit, bei analogen Worten verlduft die
Bewegung umgekehrt. Um ein anderes
Beispiel anzufithren: In der Reihe ,Dieser
Wein ist gut;, ,Dieses Auto ist gut, ,Diese
Biicher sind gut bestimmen die Subjekte
Wein, Auto und Biicher, welche konkrete
Bedeutung das Adjektiv ,gut hat. Im Fall
der Beispiele mit ,gesund" ist es leicht, ei-
nen Satz zu nennen, in dem sich sozusagen
der Bedeutungskern zeigt, ndmlich ,Der
Mensch ist gesund. Im Fall der Beispiele
fiir ,gut” ist dies nicht so einfach méoglich.

Mein Vorschlag ist nun, dass der Be-
grift sacerdotium in Lumen Gentium 10 ein
Begriff mit analogen Bedeutungen ist. Die
Sétze ,Er ist Onkologe‘ und ,Er ist Priester
ahneln sich nur an der Oberflache, unter-
scheiden sich aber in ihrer Tiefenstruktur.
,Priester muss genau wie ,gut® verstanden
werden oder noch genauer wie ,gesund,
und zwar weil bei ,Priester‘ genau wie bei
,gesund’ ein Satz angegeben werden kann,
in dem der Kern der analogen Bedeu-
tungen von ,Priester’ zu finden ist: ,Chris-
tus ist Priester’. Was sacerdotium bedeutet,
wird von Christus bestimmt. Sowohl im
sacerdotium commune als auch im sacer-
dotium ministeriale wird sacerdotium in
einem abgeleiteten Sinn verwendet, wobei
die Ableitung unterschiedlich ist. In beiden
Fallen ist folglich der Orientierungspunkt
das Priestertum Christi und nicht das an-
dere Priestertum oder das Priestertum des
Anderen. In beiden Fillen wird sacerdo-
tium eigentlich verwendet, aber anders
- und anders.

Wenn Lumen Gentium 10 auf diese
Weise gelesen wird, hat dies weitreichende
Konsequenzen. Dies bedeutet namlich zu-
allererst, dass Christi Priestertum der blei-
bende Orientierungspunkt der analogen
Bedeutungen von Priester und Priestertum
ist. Und dies fithrt zu einem intensiveren
Bedenken des Priestertums Christi. In den
Konzilsdokumenten wird dieses Priester-
tum Christi zwar genannt, aber inhaltlich
kaum néher ausgefithrt. Fiir die weitere
Rezeption ist also eine umfassende the-
ologische Reflexion, was insbesondere
im Hebréerbrief gesagt bzw. nicht gesagt
wird, nétig. Dies bedeutet auch, dass in
Diskussionen iiber das Verhéltnis von ge-
meinsamem Priestertum und Dienstpries-
tertum diese beiden nicht unvermittelt ein-
ander gegeniiber gestellt und sie auch nicht
unvermittelt aufeinander bezogen werden
konnen. Die Diskussion lauft - wenn man
so will - @iber Christus.

Eine andere Folge dieser Art, Lumen
Gentium 10 zu lesen, ist es, dass man der
Versuchung widerstehen muss, das ge-
meinsame Priestertum als theoretische
Basis oder im Hinblick auf praktische Lo-
sungen in Diskussionen iiber Funktion und
Zustindigkeit von Pastoralassistentinnen/
-referentinnen und Pastoralassisten/-refe-
renten zu verwenden.

3. Schluss

Es ist deutlich, dass ich im Rahmen
dieses Vortrags keine umfassende Analy-
se des gesamten Rezeptionsprozesses mit
allen Nuancen von Aufnahme und Abwei-
sung geben konnte. Eine solche Analyse
miisste diesen Vortrag vervollstindigen.
Ich habe mich auf ein Element konzent-
riert, das meiner Ansicht nach in der wei-
teren Lektiire von Lumen Gentium und in



Rikhof/Das gemeinsame Priestertum aller Glaubigen 89

unseren Diskussionen iiber Priestertum
stets anwesend sein sollte. Mein Vorschlag,
dass ,Priester’ und ,Priestertum’ nicht als
monolithische, eindeutige Begriffe verstan-
den werden diirfen, sondern als Begriffe
mit analogen Bedeutungen, findet sich hin
und wieder in der wissenschaftlichen Li-
teratur,”® die konsequente Durchfithrung
dieser Sicht aber nicht wirklich. Vielleicht
konnen wir uns jedoch hier damit beschaf-
tigen und auf diese Weise deutlich werden
lassen, wie wichtig und wie lebendig die
Rezeption tatsdchlich ist.

13

Der Autor: Dr. Herwi Rikhof, geb. 1948 in
den Niederlanden, ist Professor fiir Systema-
tische Theologie an der Faculteit Katholie-
ke Theologie, Universiteit van Tilburg, und
Direktor des Thomas Instituut Utrecht. Sein
besonderes Forschungsgebiet ist die Trini-
titstheologie. Publikationen: The Concept
of Church. A Methodological Inquiry into
the Use of Metaphors in Ecclesiology, Lon-
don/Shepherdstown 1981 (Diss.); Thomas
at Utrecht, in: E. Kerr (ed.), Contemplating
Aquinas. On the Varieties of Interpretation,
London 2003, 105-136.

Aus dem Hollandischen von Dr. St. Gradl

Wiahrend des Konzils ist bereits von bischoflicher Seite ein Ansatz dazu zu finden: Acta Syno-

dalia Sacrosancti Concilii Oecumenici Vaticani II., Citta del Vaticano 1970-1986, Bd. 2, 1, 773.
Philips schliefit in seinem Kommentar auf Analogie, fithrt diese Schlussfolgerung jedoch nicht
weiter aus, vgl. De dogmatische Constitutie over de Kerk Lumen Gentium. Bf. 1, 146. Vgl. auch
P. Drilling, Common and Ministerial Priesthood: Lumen Gentium Article Ten, in: The Irish
Theological Quarterly 53 (1987), 81-99 sowie St. Franco (s. Anm. 3), 249-252.



