ThPQ 155 (2007) 181-189 181
Franz Gmainer-Pranzl

~Wahrheit” und ,Heil” im Polylog?

Kleines religionstheologisches Propadeutikum (Fortsetzung)

2. Die christlichen Kirchen vor
der Vielfalt der Religionen —
eine , postkonfessionelle
Konstellation”?

~Wenn nicht alles tduscht, wird das 21.
Jahrhundert weniger ein Jahrhundert
der christlichen Okumene als der Begeg-
nung der Religionen sein“”, bemerkt der
frithere Bonner Fundamentaltheologe
Hans Waldenfels. Meint er damit, dass die
okumenische Bewegung passé ist und der
interreligiése Dialog viel dringlicher und
attraktiver? Treten die christlichen Kirchen,
herausgefordert durch den globalen ,,Poly-
log der Religionen, in eine ,,postkonfessio-
nelle Konstellation“* ein, also in eine Phase
der Geschichte, in der die konfessionellen
Differenzen keine Bedeutung mehr haben?
Es wire mehr als kithn, den Anspruch zu
erheben, eine solche Entwicklung voraus-
sagen zu konnen, und das wiére auch nicht
im Sinn der Anmerkung von Waldenfels.
Gemeint ist nicht, dass der interreligiose
Polylog den 6kumenischen Dialog abldst,
sondern dass die (christlich interne) 6ku-
menische Bewegung durch die (externe)
Begegnung mit anderen religiésen Lebens-
orientierungen eine neue Qualitdt erhalt.
Zu dieser spannenden Herausforderung

interkonfessioneller und interreligioser Be-
ziehung werden im Folgenden sieben The-
sen formuliert.

2.1 Der interreligiése Polylog
foérdert die Einheit der Christen

Die Herausforderung durch einen nicht-
christlichen Wahrheits- und Heilsanspruch
betrifft nicht nur eine christliche Kirche,
sondern alle, die ,,aufgrund des Glaubens
in der Taufe gerechtfertigt, Christus ein-
verleibt, und damit [...] zu Recht mit dem
christlichen Namen geziert (UR 3) sind.
Die Infragestellung durch grundlegend an-
dere Offenbarungskonzepte und Heilswege
lasst alle auf Christus Getauften fragen,
worin denn ihre Glaubensidentitat besteht
und welchen Zusammenhang die ,Wahr-
heiten®, Traditionen und Symbole einer
konkreten Konfession ,mit dem Funda-
ment des christlichen Glaubens“ (UR 11)
aufweisen. So erwichst aus dem ,exote-
rischen” Bezug der Kirchen zu anderen Re-
ligionen eine ,esoterische“ Dynamik® in
Form eines unvermuteten 6kumenischen
Impulses, und zwar nicht nur aus strate-
gischem oder apologetischem Interesse
(»gemeinsam sind wir stirker®), sondern
aus der Uberzeugung heraus, als ,neue

4 Hans Waldenfels, Kontextuelle Fundamentaltheologie (UTB fiir Wissenschaft, 8025), Paderborn

32000, 423.
44

Essays (es 2095), Frankfurt 1998.
45

Formulierung in Anlehnung an: Jiirgen Habermas, Die postnationale Konstellation. Politische

Zu den beiden Grundformen ,exoterischer” und ,,esoterischer Glaubensvermittlung vgl. Adolf

Darlap, Zur Rekonstruktion der Theologiegeschichte des 20. Jahrhunderts, in: ZKTh 107 (1985)

377-384; bes. 378.



182 Gmainer-Pranzl/,Wahrheit“ und ,,Heil“ im Polylog?

Menschen® Zeugnis von dem zu geben, der
»die trennende Wand der Feindschaft® nie-
dergerissen hat (vgl. Eph 2,11-22).

Diese Forderung christlicher Ein-
heit, wie sie der interreligiose Polylog
bewirkt, bedeutet aber keine Auflosung
oder Einschmelzung konfessioneller Cha-
rakteristika, sondern das Gewahrwerden
unterschiedlicher Denk-, Lebens- und
Glaubensformen innerhalb der gemein-
samen VerheifSung des Evangeliums. Auf
dem Hintergrund der reformatorischen
Auseinandersetzung des 16. Jahrhunderts
ist viel zu den Differenzen kirchlicher ,,Sti-
le* und Theologien gesagt worden, wobei
die protestantische Denkform als ,,Unter-
scheidung™®, die katholische als ,, Vermitt-
lung“?” gekennzeichnet wurde. Dass diese
konfessionelle Typisierung nicht ganz aus
der Luft gegriffen ist, hat zuletzt die Dis-
kussion rund um die ,Gemeinsame Er-
klarung tber die Rechtfertigungslehre®
(1999) gezeigt. Trotz und mit dieser Cha-
rakterisierung (die natiirlich mit Blick auf
andere christliche Kirchen, vor allem auf
die orthodoxen Kirchen®, weiterzuent-
wickeln wire) ist zu sagen, dass Formen

46

»unterscheidenden” und ,vermittelnden®
Denkens heute quer durch die christlichen
Konfessionen verlaufen und gerade so eine
religionstheologische Relevanz aufweisen,
weil interreligiose Dialoge sowohl das dif-
ferenzierende als auch das integrierende
Moment brauchen, was ein konfessionell
vielgestaltiges Christentum hervorragend
leisten kann.

2.2 Die Gemeinsamkeit zwischen den
Religionen besteht in den Lebens-
fragen der Menschen

Die pluralistische Theologie der Religi-
onen versucht, einen letzten, gemein-
samen Konvergenzpunkt aller relevanten
religiosen Erfahrungen zu finden, weil sie
der Uberzeugung ist, ,dass sich die gro-
Ben religiosen Traditionen der Mensch-
heit zwar unterschiedlich, aber prinzipiell
gleichwertig auf eine letzte transzendente
Wirklichkeit beziehen“?. John Hicks Her-
meneutik religioser Rede, auf die sich
Perry Schmidt-Leukel bezieht®, ist von
einer pragmatischen Bedeutungstheorie
gepragt, der zufolge eine letzte transzen-

Dies hat vor allem Gerhard Ebeling mit Bezug auf Martin Luther herausgearbeitet; vgl. Das rech-

te Unterscheiden. Luthers Anleitung zu theologischer Urteilskraft, in: ders., Theologie in den
Gegensitzen des Lebens (Wort und Glaube IV), Tiibingen 1995, 420-459. - Grundlegend dazu:
Klaas Zwanepol, Unterscheiden. Eine Studie tiber den Hintergrund, das Motiv und die Methode
der Theologie Gerhard Ebelings (Europdische Hochschulschriften. Reihe XXIII: Theologie, Band

494), Bern 1993.
47

Als Grundformel dieses ,,vermittelnden Denkens wird oft der Satz ,,Die Gnade setzt die Natur

voraus® (Thomas von Aquin) herangezogen; vgl. Erich Przywara S], Der Grundsatz ,,Gratia non
destruit, sed supponit et perficit naturam® Eine ideengeschichtliche Interpretation, in: Scho-
lastik 17 (1942) 178-186. — Vgl. dazu die Einschitzung von Gerhard Ebeling: ,,Als evangelische
Theologen haben wir die begriindete Vermutung, dass die wohlgefiigte Harmonisierung: gratia
non tollit naturam, set perficit, etwas von dem Grundprinzip des Katholizismus erkennen lasst“
(Der hermeneutische Ort der Gotteslehre bei Petrus Lombardus und Thomas von Aquin, in:
ders., Wort und Glaube II: Beitrdge zur Fundamentaltheologie und zur Lehre von Gott, Tiibin-

gen 1969, 209-256; 243).

8 Vgl. Gerhard Ebeling, Russland und das Abendland in konfessionsgeschichtlicher Sicht, in: Wort
Gottes und Tradition. Studien zu einer Hermeneutik der Konfessionen, Géttingen 1964, 56-77.

49

ligionen, Giitersloh 2005, 24.
0 Vgl. ebd. 237-249.

Perry Schmidt-Leukel, Gott ohne Grenzen. Eine christliche und pluralistische Theologie der Re-



Gmainer-Pranzl/,Wahrheit“ und ,,Heil“ im Polylog?

183

dente Wirklichkeit (,,the Real in itself) auf
unterschiedliche — und niemals zutreffen-
de’' - Weise erkannt wird und nur dann
addquat gegeben ist, wenn eine bestimmte
religiose Vorstellung den Menschen in die
richtige ,,Disposition gegeniiber diesem
»Real“ bringt. ,Wahr“ ist eine Religion,
wenn sie den Menschen von einer Selbst-
bezogenheit zu einer Zentrierung auf diese
letzte transzendente (personliche/unper-
sonliche) Wirklichkeit umwandelt.

Uber die erkenntnistheologischen Im-
plikationen dieser These wird eine inten-
sive Diskussion®® gefiihrt; hier sollen zwei
Hinweise geniigen: Erstens weist die ex-
treme Betonung der Transzendenz und
Unerkennbarkeit Gottes, wie sie exempla-
risch Perry Schmidt-Leukel vertritt, eine
groflere Ndhe zu einem neuplatonischen
Gottesbild auf als zur hermeneutischen
Grundregel des Vierten Laterankonzils
(1215), das die ,groflere Undhnlichkeit®
zwischen Schépfer und Geschopf betont™,
oder zur Rede Rahners vom ,unbegreif-
lichen Geheimnis®*. Und zweitens ist die
gesuchte Gemeinsamkeit wohl schwerlich
in einer — wie immer definierten - ,,trans-

51

zendenten Wirklichkeit zu finden, son-
dern in den Lebens- und Heilsfragen der
Menschen. Genau diese Perspektive hat
das Zweite Vatikanische Konzil in der ,,Er-
klarung tiber die Haltung der Kirche zu
den nichtchristlichen Religionen® einge-
nommen, wenn es sagt: ,,Die Menschen er-
warten von den verschiedenen Religionen
eine Antwort auf die verborgenen Ritsel
der menschlichen Bedingung, die so wie
einst auch heute die Herzen der Menschen
im Innersten bewegen: was der Mensch seti,
was der Sinn und das Ziel unseres Lebens,
was gut und was Siinde, welchen Ursprung
die Leiden haben und welchen Zweck, wel-
ches der Weg sei, um das wahre Gliick zu
erlangen, was der Tod, das Gericht und die
Vergeltung nach dem Tod, was schliefllich
jenes letzte und unaussprechliche Mysteri-
um, das unsere Existenz umfasst, aus dem
wir unseren Ursprung nehmen und auf das
wir zustreben“ (NA 1)*. Ein so verstande-
ner ,Soteriozentrismus“® bedeutet keine
Transformation religioser Wahrheiten in
»Heilserfahrungen®, sondern die Riickbin-
dung interreligioser Dialoge an das, was
menschliches Leben zutiefst ausmacht®.

52

53

54

55

56

57

In diesem Sinn ,,setzt pluralistische Religionstheologie voraus, dass Gott jenseits all dessen ist,
was wir begreifen und benennen konnen, und dass somit auch Aussagen wie ,Gott ist Liebe*
nicht imstande sind, das Wesen Gottes, wie es an sich ist, zu beschreiben” (ebd. 119).

Vgl. Raymund Schwager (Hg.), Christus allein? Der Streit um die pluralistische Religionstheolo-
gie (QD 160), Freiburg i. Br. 1996.

»[...] quia inter creatorem et creaturam non potest tanta similitudo notari, quin inter eos maior
sit dissimilitudo notanda“ (Gegen die Irrlehre Joachims von Fiore: DH 806).

Vgl. Karl Rahner, Grundkurs des Glaubens. Einfithrung in den Begriff des Christentums. Frei-
burg i. Br. 1976, 60: ,Wir wollen das Woraufhin und Wovonher unserer Transzendenz ,das hei-
lige Geheimnis‘ nennen (ebd. 69). - Rahners Geheimnisbegriff unterscheidet sich grundlegend
von der Gottes- und Transzendenzvorstellung der pluralistischen Religionstheologie, wenn er
etwa mit Blick auf die Inkarnationstheologie sagt: ,Hier hat sich die Ontologie an der Botschaft
des Glaubens zu orientieren und diese Botschaft nicht zu schulmeistern (ebd. 219).

Eine dhnliche - und religionstheologisch gewichtige - Formulierung unter dem Titel ,, Tiefere
Fragen des Menschengeschlechts® findet sich in GS 10.

Der Begrift stammt von Paul E. Knitter: Religion und Befreiung. Soteriozentrismus als Antwort
auf die Kritiker, in: Horizontiiberschreitung. Die Pluralistische Theologie der Religionen. Hg.
Reinhold Bernhardt, Giitersloh 1991, 203-219.

Dieses Verhdltnis hat Dietrich Wiederkehr gut herausgearbeitet: ,Nicht einfach Theo-logien
oder Christo-logien sind zu vergleichen, sondern: Soteriologien, Heilsverstindnisse, Existenz-



184 Gmainer-Pranzl/,Wahrheit“ und ,,Heil“ im Polylog?

2.3 Die Erfahrung des ,Fremden” ist
konstitutiv fir den christlichen
Glauben

Die Begegnung mit ,,fremden” Religionen,
die das eigene (Selbst-)Verstindnis dem
Anspruch nicht-identischer Heils- und
Wahrheitsoptionen aussetzt, stellt zweifel-
los — wenn sie offen und ehrlich vollzogen
wird - eine enorme Verunsicherung dar.
Der Glaube ,,der anderen® lasst sich nicht in
den eigenen, gewohnten Horizont integrie-
ren. Doch gerade diese Herausforderung
»jenseits* des Gewohnten macht etwas be-
wusst, was fiir die jiidisch-christliche Glau-
bensiiberlieferung eine Ursprungs- und
Schliisselerfahrung darstellt: Die Begeg-
nung mit Gott hat immer auch mit dem
Bruch des Selbstverstindlichen, mit dem
Ruf in die Fremde und einer schmerzlich
erfahrenen Ent-Wirklichung des ,,Eigenen®
zu tun. Joseph Ratzinger hat diese Weg-
und Exodusgestalt des Glaubens auf der
Linie des biblischen Abraham aufgezeigt
und ,Erfahrung als Frucht eines Ereig-
nisses, nicht einer Vertiefung ins Eigene®
interpretiert; genau das meint der Begriff
»Offenbarung®: ,,Das Nicht-Eigene, im Ei-
genen nicht Vorkommende, tritt auf mich
zu und reifSt mich aus mir heraus, tber
mich hinaus, schafft Neues.“®

Etwas zugespitzt konnte man sagen:
Die ,,Fremdheitserfahrung® des interreligi-
6sen Dialogs erinnert die (jiidisch-)christ-
liche Glaubensgemeinschaft an ihre eigene
Herkunft: Der ,,Ruf in die Fremde“ (Gen
12,1; Hebr 11,8-9), das Exodusgeschehen
(Ex 20,2), die ,,kénosis“ Christi (Joh 1,14;

Phil 2,7), die ,Fliichtlingsexistenz® (Lk
9,58; 1 Petr 1,1) sind Eckdaten eines We-
ges, der nicht durch Behauptung einer
»Identitdt", sondern nur durch das Wag-
nis der ,Alteritit und ,Exterioritit® ans
Ziel fithrt. Anders gesagt: ,Das Fremde“
ist keine ,,Stérung®, die ins Christentum
von auflen einbricht, sondern untilgbarer
Bestandteil der eigenen Sinn- und Heils-
ressourcen. Die grundlegende These ei-
ner ,Phinomenologie des Fremden®, wie
sie Bernhard Waldenfels entwickelt hat:
»Fremdheit erschopft sich nicht darin, dass
es etwas gibt, was unsere Verfiigungskraft
tiberschreitet; vielmehr geht die Fremder-
fahrung von einem fremden Anspruch aus,
der unserer Eigeninitiative zuvorkommt®?,
gilt gerade fiir den Umgang mit ,,fremder*
und ,.eigener® religioser Identitét, so dass
fir interreligiose Polyloge (aber auch fiir
okumenische Dialoge) die Einsicht gelten
kann: Gott spricht auch in Fremdsprachen
zu uns.

2.4 Die Behauptung von Wahrheitsan-
sprtichen ist Voraussetzung eines
Dialogs/Polylogs

Fundamentalistische Interpretationsmus-
ter und Handlungsweisen haben den Be-
griff ,\Wahrheit® verddchtig gemacht; wer
gegenwartig einen Anspruch auf ,Wahr-
heit erhebt, muss sich fragen lassen, ob er
dadurch nicht einen partnerschaftlichen
Dialog, einen kritischen Diskurs oder auch
die Freiheit der Forschung verhindert.
Nicht selten ist beziiglich interreligioser

befindlichkeiten und Lebenshaltungen, Praxis als zugleich religiése und ethische Praxis, Felder
von Unbheils- und Heilserfahrung und -praxis“ (Warum der Dialog mit den Religionen fiir das
Christentum so wichtig ist, in: KatBl 131 [2006] 137-142; 138).

58

onen, Freiburg. i. Br. 22003, 73.
59

[stw 1320]), Frankfurt 1997, 14.

Joseph Kardinal Ratzinger, Glaube — Wahrheit — Toleranz. Das Christentum und die Weltreligi-

Bernhard Waldenfels, Topographie des Fremden (Studien zur Phdnomenologie des Fremden, 1



Gmainer-Pranzl/,Wahrheit“ und ,,Heil“ im Polylog? 185

Dialoge ein Verzicht auf Wahrheit gefor-
dert worden®, was angesichts erfahrener
Intoleranz und Unterdriickung ,Anders-
glaubiger® verstindlich erscheinen mag.
Doch meistens zeigt sich, dass hier ein po-
lemisch verkiirzter oder verzerrter Wahr-
heitsbegriff verwendet wird; ,Wahrheit®
wird mit Argumentationsverweigerung,
»Flucht in meditative Unschuld“ oder hi-
erarchisch-autoritdrem Reglement gleich-
gesetzt — was sie genau nicht ist. ,Wahrheit
nennen wir den Geltungsanspruch, den
wir mit konstativen Sprechakten verbin-
den. Eine Aussage ist wahr, wenn der Gel-
tungsanspruch der Sprechakte, mit denen
wir, unter Verwendung von Sitzen, jene
Aussage behaupten, berechtigt ist“, sagt
Jirgen Habermas in einer schon ,,klassisch®
zu nennenden Definition. Die diskursiven
Geltungsanspriiche der ,Wahrheit“ und
»Richtigkeit®, der nicht-diskursive Gel-
tungsanspruch der ,Wahrhaftigkeit“ sowie
»Verstandlichkeit® als Bedingung der Kom-
munikation sind grundlegende Vorausset-
zung dessen, was Habermas die ,ideale
Sprechsituation” eines Diskurses nennt.
Zwar gehen interreligiose Dialoge nicht
in einer Habermas'schen Diskurslogik auf,
aber fiir sie gilt genauso: Das Gesprich
zwischen Vertretern verschiedener Reli-

60

gionen kann nicht gelingen, wenn Wahr-
heits- und Heilsanspriiche ausgeklammert
werden, sondern nur dann, wenn sie — ge-
rade von der jeweiligen Glaubensperspek-
tive her - eingebracht werden. Nur auf der
Basis geltender Anspriiche (,Credo®) kann
es zu einer religios relevanten Begegnung
und Auseinandersetzung kommen. Eine
relativistische oder indifferente Position,
die keine tiber die Reichweite der eigenen
Lebenswelt hinaus geltende Wahrheit an-
erkennt, kann sich einen solchen Dialog
tatsdchlich sparen, weil er im wahrsten
Sinn des Wortes ,,nichts bringt® Vielleicht
lasst sich die Bedeutung des Bezugs auf
~Wahrheit“ in interreligiésen Dialogen
durch einen Hinweis aus einem bildungs-
theoretischen Beitrag verdeutlichen. In
einem Leitartikel im ,,Stidwind-Magazin®
heifdt es: ,Information allein und Aufrufe
zur Toleranz reichen nicht aus. Die real
existierende Globalisierung lasst es auch
nicht mehr zu, sich hinter einer relativisti-
schen Beliebigkeit zu verstecken. Die Glo-
balisierung stellt uns vor eine gigantische
Bildungsaufgabe.“ Interreligiose Dialoge/
Polyloge, die religiése Wahrheitsanspriiche
nicht ausklammern, mochten einen Bei-
trag zu dieser ,gigantischen Bildungsauf-
gabe“ leisten.

61

62
63

Vgl. etwa die Stellungnahme von Gianni Vattimo: ,,[...] Solange es sich als ,christlich’ im Ge-
gensatz zu ,buddhistisch’ oder ,islamisch’ bezeichnet, bleibt das Abendland immer noch eine
Identitét, die sich noch nicht aufgeldst hat. Das gilt sogar fiir die Kirche. Deshalb sage ich, dass
das ,schwache Denken' die einzige Philosophie darstellt, die die Kirche noch retten kann. Denn
entweder gibt die Kirche ihre dogmatische Starrkopfigkeit auf, die nichts mit der eigentlichen
Botschaft des Evangeliums — mit der Beziehung zu Gott, der caritas und der Briiderlichkeit
- zu tun hat, oder sie wird verschwinden. Das Christentum hat eine universelle Berufung, aber
gerade deshalb auch eine Berufung zur Auflésung im Sinne Joachims von Fiore“ (,,Fir eine
multipolare Welt®. Gianni Vattimo, Philosoph und Ex-Europa-Abgeordneter im Gespréch mit
Martin Ross und Martin G. Weiss, in: polylog. Zeitschrift fiir interkulturelles Philosophieren,
Nr. 12 [2004]: Das zweite Europa, 61-68; 66).

Jiirgen Habermas, Wahrheitstheorien, in: Vorstudien und Ergidnzungen zur Theorie des kom-
munikativen Handelns (stw 1176), Frankfurt 1995, 127-183; 135.

Ebd. 174.

Irmgard Kirchner, Wenn man die Welt nicht mehr versteht, in: SWM 27 (3/2006), 3.



186 Gmainer-Pranzl/,Wahrheit“ und ,,Heil“ im Polylog?

2.5 Die (bleibende) Differenz von
Religionen ist grundsétzlich
nicht die Ursache von Gewalt

In einer Zeit, in der die Schlagzeilen von
Gewalt und Terrorismus gepragt sind, in
der die Medien von Selbstmordattenti-
tern und schweren Konflikten zwischen
religiosen Gruppen (z. B. Indien, Indone-
sien, Sudan, Nigeria) oder auch zwischen
religiésen und sdkularen Gruppen (Stich-
wort ,,Karikaturenstreit®) berichten, ist es
schwer, religiose Differenzen nicht zu den
Ursachen erfahrener Gewalt zu zihlen.
Glimmt nicht unter einer scheinbar si-
kularisierten Oberfliche ein ,Glutkern
der bei passenden Bedingungen wieder zu
brennen beginnt, ja explodiert? Und hat
Jiirgen Habermas nicht recht, wenn er sagt:
»Die Konkurrenz zwischen Weltbildern
und religiosen Lehren, die die Stellung des
Menschen im Ganzen der Welt zu erklidren
beanspruchen, lasst sich auf der kognitiven
Ebene nicht schlichten*?

Gewiss ist nicht zu leugnen, dass im
Namen religioser Uberzeugungen, ja im
Namen Gottes furchtbare Gewalt veriibt
wurde - in Geschichte und Gegenwart. Und
auch die Tatsache, dass Menschen Atten-
tate, Anschldge und sogar Kriege religios
legitimieren, ldsst sich nicht vom Tisch wi-
schen. Aber hadlt der Vorwurf, Religionen
seien eo ipso gewalttdtig oder -fordernd,
wirklich stand? Besteht nicht das eigent-
liche Problem in einer hochst subtilen, aber
kaum offen zu legenden Verdeckungs-, Be-
lastungs- und Ausschliefungsdynamik, die

64

furt 2001, 28.
65

2005, 141.
66

zwar vorgingig zu religiosen Optionen
wirksam ist, sich aber immer wieder auf
unheilvolle Weise mit Religion verbindet?
Raymund Schwager, dessen Lebenswerk
der Erforschung dieser ,mimetischen"
Prozesse galt, hat auf diese pseudoreligiose
Logik der Gewalt aufmerksam gemacht. In
einem Grundsatztext zur ,Dramatischen
Theologie“ heifit es treffend: ,Beim Versa-
gen echter Versohnung wird das Unbew4l-
tigte — oft im Namen Gottes — auf Dritte
abgeschoben.“®® Um dieses Abschieben auf
Andere aber geht es vor allem, wenn von
»religioser Gewalt® die Rede ist — nicht um
Religion(en) vor berechtigter Kritik abzu-
schirmen, sondern um Ursache und Wir-
kung nicht zu verwechseln: Soziale und
ethnische Konflikte werden religiés auf-
geladen (was zu einer unheimlichen Ver-
schirfung der Auseinandersetzung fiihrt),
aber im Normalfall nicht religiés begriin-
det. Eine Losung dieser Problematik kann
nicht dadurch erreicht werden, dass Reli-
gionen zu ,Stindenbocken® fiir die Kon-
fliktherde dieser Welt gemacht werden,
sondern dadurch, dass offen und ehrlich
Differenz und Diffusion von religiosen
Anspriichen und politischer/sozialer/eth-
nischer Gewalt ins Auge gefasst werden.
Vor allem aber sind die Religionen in ih-
rer friedenserhaltenden und -férdernden
Potenz anzuerkennen, wie das Hans Kiing
im ,,Projekt Weltethos“ voraussetzt: ,,Kein
Uberleben ohne Weltethos. Kein Weltfrie-
de ohne Religionsfriede. Kein Religions-
friede ohne Religionsdialog.“” Auch die
Einberufung des Weltgebetstages von Assi-

Jiirgen Habermas, Glauben und Wissen (Friedenspreis des Deutschen Buchhandels 2001),Frank-
Jiirgen Habermas, Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische Aufsitze, Frankfurt

Dramatische Theologie als Forschungsprogramm, in: Raymund Schwager/Jozef Niewiadomski

(Hg.), Religion erzeugt Gewalt — Einspruch! Innsbrucker Forschungsprojekt ,,Religion - Gewalt
- Kommunikation - Weltordnung® (BMT 15), Miinster 2003, 40-77; 64.
7 Hans Kiing, Projekt Weltethos (Serie Piper 1659), Miinchen °2004, 13.



Gmainer-Pranzl/,Wahrheit“ und ,,Heil“ im Polylog? 187

si (1986) durch Johannes Paul II. erfolgte
aufgrund der Uberzeugung, dass der Welt-
friede nicht trotz der Religionen, sondern
durch sie ermdglicht wird®. Deshalb sind
interreligiose Dialoge nicht nur zur ,Ver-
hinderung® religiéser Gewalt da, sondern
zur Ermoéglichung von Frieden und Ge-
rechtigkeit.

2.6 ,,Mission” und , Toleranz”
sind keine Gegensétze

Wohl kaum ein theologischer Begriff ist
in den vergangenen Jahrzehnten so frag-
wiirdig geworden wie jener der ,,Mission.
Darf es noch sein, dass religiose Bekennt-
nisse exportiert und anderen aufgedringt
werden? Sind nicht missionarische Unter-
nehmungen endgiiltig abzul6sen von ei-
ner toleranten Wertschitzung der Vielfalt
anderer Religionen, die Perry Schmidt-
Leukel mit der Pracht eines blithenden
Gartens vergleicht, wobei er die durchaus
bedenkenswerte Frage stellt: ,Wiirden Sie
es sich, tief in Threm Herzen, wiinschen,
dass alle anderen Religionen dieser Welt
verschwinden und alle Menschen Christen
bzw. romische Katholiken werden? Oder
haben Sie das intuitive Gefiihl, dass dies
fir das religiose Leben auf diesem Planeten
Erde eine bedauerliche Verarmung wire?
Wenn Sie letzteres bejahen, wenn Sie den
Wert der Vielfalt auch im Bereich der Re-
ligionen schitzen, dann ist Thre Intuition
pluralistisch. Denn sowohl der Exklusivis-
mus als auch der Inklusivismus vermégen

dies nicht.“®

68

Es diirfte klar sein, dass die meisten
Menschen kein Interesse daran haben,
eine solche ,blithende Vielfalt“ in eine
Monokultur umzuwandeln. Und dass die
Missionsgeschichte auch von Schuld und
Versagen geprdgt war, ist nicht nur die
Auffassung von Kirchenkritikern, sondern
auch Inhalt des ,Pédpstlichen Schuldbe-
kenntnisses“ vom Ersten Fastensonntag
2000, in dessen flinfter Vergebungsbitte
davon die Rede ist, dass sich die Christen
haben ,leiten lassen von Stolz und Hass,
vom Willen, andere zu beherrschen, von
der Feindschaft gegeniiber den Anhédngern
anderer Religionen und den gesellschaft-
lichen Gruppen, die schwécher waren als
sie [...]“°. Allerdings - und das ist der
springende Punkt - ist ,Mission“ nicht
eine Voraussetzung christlicher bzw. kirch-
licher Identitét, sondern deren Folge. Mis-
sion im Sinne einer Sendung ist Ausdruck
der Uberzeugung, dass die Kirche nicht
Selbstzweck, sondern Zeichen fiir die Welt
ist. ,,Mission® betreiben heif3t von daher ge-
nau nicht, eigene Vorstellungen (religioser
oder sonstiger Art) anderen aufzudriicken,
sondern sich selbst (d. h. die kirchliche
Glaubensgemeinschaft) als Empfangende
und Hoérende - und nicht als Begriindende
oder Verfiigende - zu begreifen, aus dieser
Erfahrung zu leben und Zeugnis von die-
sem Lebenszusammenhang zu geben. Das
Gegenteil einer ,,missionarischen® Kirche
wire nicht eine ,tolerante® Kirche, son-
dern eine ,,privatisierte® Kirche, die nur fiir
sich selbst da ist und den Dunstkreis eige-
ner Plausibilititen nicht (mehr) zu uber-

Vgl. Willibald Sandler, Das Friedensgebet der Religionen in Assisi, in: Schwager/ Niewiadomski

(Hg.), Religion erzeugt Gewalt (Anm. 66), 78-97.

69

Perry Schmidt-Leukel, Religiose Vielfalt als theologisches Problem. Optionen und Chancen der

pluralistischen Religionstheologie John Hicks, in: Schwager (Hg.), Christus allein? (Anm. 52),

11-49; 47.
70

Zitiert nach: Nikolaus Wandinger, ,Wir vergeben und bitten um Vergebung®. Kommentar zu

den kirchlichen Schuldbekenntnissen und Vergebungsbitten des Ersten Fastensonntags 2000,
in: Schwager/Niewiadomski (Hg.), Religion erzeugt Gewalt (Anm. 66), 143-179; 145f.



188 Gmainer-Pranzl/,Wahrheit und ,,Heil“ im Polylog?

schreiten wagt’!. Einem solchen - je neu
zu erbringenden — Aufbruch ins Neue, der
immer wieder mit einer gehorigen Porti-
on ,JUberzeugungsarbeit*’?> verbunden ist,
diirfen sich die christlichen Kirchen nicht
entziehen.

Im Licht dieser missionstheologischen
Reformulierung des Kernauftrags aller
christlichen Kirchen - namlich ,,Zeichen
des Heils fiir die Menschen® zu sein — wird
klar, dass ,Toleranz“ nicht das Gegenteil
von ,,Mission® ist, sondern deren Voraus-
setzung und stindige Begleiterscheinung.
Was Habermas fiir das Zusammenleben
religiéser und sékularer Biirger in einer li-
beral verfassten biirgerlichen Gesellschaft
als Voraussetzung formuliert hat, gilt prin-
zipiell auch fiir den interreligiésen Dialog
und jene Sendung der gesamten Kirche,
die ,Mission“ genannt wird: ,Toleranz ist
nicht Gleichgiiltigkeit“”, sondern vielmehr
eine ,,Zumutung“’, die den Glaubigen im
Umgang mit Nicht- und Andersgldubigen
die Einsicht und die Haltung abverlangt,
»dass sie verniinftigerweise mit dem Fort-
bestehen eines Dissenses zu rechnen ha-
ben”, und ebenso auch umgekehrt. Von
daher ist Toleranz nicht der ,Loschteich®
des ,,missionarischen Feuers®, sondern die
Fahigkeit, sich auf einem Feld spannungs-
reicher Dissense zu bewegen und mit reli-

71

giosen Kommunikations- und Austausch-
prozessen umzugehen.

2.7 Der Aufweis des christlichen ,,Dog-
mas” ist nur als ,,Pragma” méglich

Mit dieser letzten These ist nicht eine Auf-
hebung des Glaubensbekenntnisses in Pra-
xis gemeint, durch welche die intellektuelle
Rechenschaft des Glaubens unterlaufen
werden soll. Die Verantwortung des ,,Logos

«ye6

christlicher Hoffnung“”® auch gegeniiber
anderen religiésen oder nichtreligiosen
Logoi im Sinn von 1 Petr 3,15 stellt eine
bleibende Aufgabe gldubiger Existenz dar.
Doch diese theologische Verantwortung,
die alle Mittel menschlicher Vernunft bean-
spruchen darf, ldsst sich nicht unabhingig
von einer Lebenspraxis erweisen, die mit
dem Heil des Menschen - biblisch gespro-
chen: mit dem ,,Leben in Fille“ (Joh 10,10;
20,31) — zu tun hat. Um diesen Gedanken
durch ein missionstheologisches Beispiel
zu exemplifizieren: Der Aufweis, dass Jesus
Christus der Erloser und Befreier der Men-
schen ist, wird — wie ein indischer Kollege
schreibt — auch durch eine noch so plausib-
le christologische Argumentation nicht ge-
lingen; es muss klar sein, ,,dass die Einzig-
artigkeit Jesu Christi heutzutage nur durch
die Einzigartigkeit des christlichen Lebens

Diesen Gedanken habe ich naher ausgefiihrt in meinem Beitrag: ,,... universalitatis character

...“ (LG 13). Katholizitit als Zeichen und Auftrag, in: Roman Siebenrock/Willibald Sandler
(Hg.), Kirche als universales Zeichen. In momoriam Raymund Schwager SJ (BMT 19), Wien

2005, 355-380.
72

Wolfgang Huber, Protestantismus und Kultur am Beginn des 21. Jahrhunderts, in: Richard

Schroder/Johannes Zachhuber (Hg.), Was hat uns das Christentum gebracht? Versuch einer Bi-
lanz nach zwei Jahrtausenden (Religion — Staat — Kultur. Interdisziplindre Studien aus der Hum-
boldt-Universitit zu Berlin, Band 2), Munster 2003, 235-253; 243.

73

74 Ebd. 268.

75 Ebd. 271.
76

Habermas, Zwischen Naturalismus und Religion (Anm. 65), 265.

Formulierung in Anlehnung an: Max Seckler, Fundamentaltheologie: Aufgaben und Aufbau,

Begriff und Namen, in: Handbuch der Fundamentaltheologie. Hg. Walter Kern/Hermann Josef
Pottmeyer/Max Seckler. Band 4: Traktat Theologische Erkenntnislehre mit Schlussteil Reflexion
auf Fundamentaltheologie, Tiibingen/Basel 22000, 331-402; bes. 351-357.



Gmainer-Pranzl/,Wahrheit“ und ,,Heil“ im Polylog? 189

erfahren und verdeutlicht werden kann“”’.

Das blofle Ersetzen abendldndischer Para-
digmen durch indische Denkkategorien in
der Christologie wiirde noch nicht jenen
Plausibilitdtsaufweis bringen, der die Dif-
ferenz zwischen ,Einsicht“ und ,,Nachfol-
ge“ markiert. Valluvassery betont: ,Der
einzigartige Retter kann nur durch ein
einzigartiges Zeugnis, das in der Tat ver-
korpert ist, offenkundig werden”® - und
das sicher nicht nur in Indien! Die ,Wahr-
heit“ des christlichen Glaubens, die in der
demonstratio christiana expliziert wird und
im interreligiosen Polylog kommuniziert
wird, verdankt sich letztlich nicht einer
»gnosis, sondern einer ,metdnoia“ (Joh
8,32), also nicht einem ,Wissen®, sondern
dem Geschenk eines Neubeginns und dem
daraus folgenden Wagnis des Lebens.

Auch wenn viele Fragen offen bleiben,
muss dieses kleine ,religionstheologische
Propadeutikum® hier abbrechen. Wenn die
vorgeschlagenen Differenzierungen und
Kriterien zu groflerer Klarheit in Theorie
und Praxis interreligiéser Polyloge fiih-
ren, ist ein wichtiger Schritt getan. Aber
- um ein Wort von Paul Knitter zu zitieren
- »man kann den religionstheologischen
Anzug nicht schneidern, ohne vorher am
Kunden Maf$ genommen zu haben”; des-
halb soll am Ende dieser Uberlegungen
der Wunsch nach gelingenden und verén-

77

dernden Begegnungen - lokal und global,
personlich und institutionell - stehen. Der
frithere Erzbichof von Orlinda und Recife
(Brasilien), Dom Helder Camara, hat die-
sen Wunsch in pragnanter Einfachheit und
mit groflem Weitblick zur Sprache gebracht
(und damit das Anliegen eines ,,Polylogs®
treffend formuliert):

»[...] Wenn ich konnte,
gabe ich jedem Kind

eine Weltkarte ...

Und wenn moglich

einen Leuchtglobus,

in der Hoffnung,

den Blick des Kindes

aufs duflerste zu weiten
und in ihm

Interesse und Zuneigung zu wecken
fur alle Volker,

alle Rassen, alle Sprachen,
alle Religionen!“®

Der Autor: Dr. theol. Dr. phil. Franz Gmai-
ner-Pranzl, geb. 1966 in Steyr, ist Habilitand
im Fach Fundamentaltheologie, zur Zeit
Lehrbeauftragter an der Kath.-theol. Fakul-
tdt der Universitdit Salzburg. Neueste Verof-
fentlichung: Heterotopie der Vernunft. Skizze
einer Methodologie interkulturellen Philoso-
phierens auf dem Hintergrund der Phdno-
menologie Edmund Husserls, Wien 2007.

Clement Valluvassery, Christus im Kontext und Kontext in Christus. Chalcedon und indische

Christologie bei Raimon Panikkar und Samuel Rayan (Okumenische Studien. Hg. Ulrich Becker

u. a., Band 19), Miinster 2001, 177.

78 Ebd., 242.
79

Zitiert nach: Perry Schmidt-Leukel, Grundkurs Fundamentaltheologie. Eine Einfiihrung in die

Grundlagen des christlichen Glaubens, Miinchen 1999, 183.

80

Zitiert nach: Der Anwalt der Gerechten. Texte zur Orientierung: Dom Helder Camara. Mit ei-

ner Einfithrung hg. von Peter Helbich (GTB 476), Giitersloh 1987, 57.



