
ThPQ 155 2007) 265—-27) 265

Manfred Hutter

Pilgern eın universalreligıiÖöses Phänomen
v Das religiös motivierte Aufsuchen heiliger rte ıst weltweit In den VOeI-

schiedensten Religionen verbreitet, WI1Ee der Bonner Religionswissenschaf-
ter Manfred Hutter eindrucksvoll darstellt anche Religionen, WI1Ee etwa
der slam, schreiben solche Pilgerfahrten ausdrücklich OT, aber zu

gröfßeren Teil handelt sıch freiwillige Leistungen der Gläubigen.
Was siıch die Pilger Vo Besuch der bedeutenden Statten erwarten, ıst sehr
unterschiedlich, aber das annn INan ohl eın Pilger und keine
Pilgerin unberührt und unverändert ach Hause zuruück. kın wenig
davon könnte auch bei den LeserInnen des informativen eiıtrags Wirklich-
keit werden. (Redaktion)

Vorbemerkungen islamische KOonzept einer „Zweiteilung” In
Zum aktuellen Aufschwung Pflicht und Freiwilligkeit klingt religions-
eInes rellgiösen Phänomens geschichtlich auch In der des

Jahrhunderts 1mM Iran entstandenen und
Rund 2) Millionen Muslime en 1mM inzwischen weltweit verbreiteten Baha’i-
Dezember 2006 und Januar 2007 die grofße eligion nach, ıIn der ebenfalls unterschie-
Hadsch-Pilgerfahrt In und Umge- den wird zwischen der „Pflichtwallfahrt”
bung absolviert. 1esSes zumindest hin- den eiligen Stätten der Bahai-Religi-
sichtlich der IO bedeutendste Pilgern 1mM aum VO  b alla In Israel, die heute
nımmt innerhalb der Religionsgeschichte Cun Tage dauert, und „Besuchsfahrten
eine Sonderstellung e1in. Denn die Pil- diesen (Orten und anderen Plätzen, die mıt

der Bah:  al-  Geschichte verbunden Sind.gerfahr ach gehört den fünf
genannten „Säulen des Islam”, und die amı ist für „Pilgern als universale

Absolvierung dieser Pilgerfahrt einmal 1mM Erscheinung der Geschichte der Religionen
Leben ist Pflicht für jeden Muslim, VOÖII - bereits ein erstes Charakteristikum gefun-
ausgesetzl, die physischen und materiellen den:; Wenn WITFr VO  b „Wallf:  C6 oder „Pil-
Lebensumstände erlauben die e1se ach gerfahrt” sprechen, ist fast immer eine frei-

1mM Wallfahrtsmonat des musl]li- willige eistung gemelnt, iıne Ausnahme
mischen Kalenders. Der geregelte VO  b dieser „Freiwilligkeit” tellen lediglich
Ablauf dauert 1mM ern fünf Tage, kann die beiden genannten Beispiele AaUuSs Islam
aber Urc. weltere Besuche eiliger StÄät- und Bahai-Religion dar, die religions-
ten SOWI1eEe Urc. das Opferfest verlängert rechtlich als Pflicht des G;läubigen verstan-
werden. Daneben kennt der Islam auch den werden; als weltere Ausnahme sind die
die Umra, die „Besuchsfahrt” Bufs- und Strafwallfahrten (Dunitio) 1mM

den eiligen Stätten des Islam auf der mittelalterlichen Christentum NECNNEN,
arabischen Halbinsel, die jederzeit 1mM Jahr die absolviert werden sollten, damıt IHNan

durchgeführt werden kann, weniger streng VO  b der göttlichen und menschlichen Stra-
reglementiert und auch kürzer 1st. 1esSes fe für Sunden oder ergehen befreit wiIird.

265

Manfred Hutter

Pilgern – ein universalreligiöses Phänomen
◆ Das religiös motivierte Aufsuchen heiliger Orte ist weltweit in den ver-

schiedensten Religionen verbreitet, wie der Bonner Religionswissenschaf-

ter Manfred Hutter eindrucksvoll darstellt. Manche Religionen, wie etwa 

der Islam, schreiben solche Pilgerfahrten sogar ausdrücklich vor, aber zum 

größeren Teil handelt es sich um freiwillige Leistungen der Gläubigen. 

Was sich die Pilger vom Besuch der bedeutenden Stätten erwarten, ist sehr 

unterschiedlich, aber – das kann man wohl sagen – kein Pilger und keine 

Pilgerin kehrt unberührt und unverändert nach Hause zurück. Ein wenig 

davon könnte auch bei den LeserInnen des informativen Beitrags Wirklich-

keit werden. (Redaktion)

ThPQ 155 (2007) 265–272

1. Vorbemerkungen – 
Zum aktuellen Aufschwung 
eines religiösen Phänomens

Rund 2,2 Millionen Muslime haben im 

Dezember 2006 und Januar 2007 die große 

Hadsch-Pilgerfahrt in Mekka und Umge-

bung absolviert. Dieses zumindest hin-

sichtlich der Größe bedeutendste Pilgern 

nimmt innerhalb der Religionsgeschichte 

eine Sonderstellung ein. Denn die Pil-

gerfahrt nach Mekka gehört zu den fünf 

so genannten „Säulen des Islam“, und die 

Absolvierung dieser Pilgerfahrt einmal im 

Leben ist Pflicht für jeden Muslim, vor-

ausgesetzt, die physischen und materiellen 

Lebensumstände erlauben die Reise nach 

Mekka im Wallfahrtsmonat des musli-

mischen Kalenders. Der genau geregelte 

Ablauf dauert im Kern fünf Tage, kann 

aber durch weitere Besuche heiliger Stät-

ten sowie durch das Opferfest verlängert 

werden. Daneben kennt der Islam auch 

die so genannte Umra, die „Besuchsfahrt“ 

zu den heiligen Stätten des Islam auf der 

arabischen Halbinsel, die jederzeit im Jahr 

durchgeführt werden kann, weniger streng 

reglementiert und auch kürzer ist. Dieses 

islamische Konzept einer „Zweiteilung“ in 

Pflicht und Freiwilligkeit klingt religions-

geschichtlich auch in der – Mitte des 19. 

Jahrhunderts im Iran entstandenen und 

inzwischen weltweit verbreiteten – Baha’i-

Religion nach, in der ebenfalls unterschie-

den wird zwischen der „Pflichtwallfahrt“ 

zu den Heiligen Stätten der Baha’i-Religi-

on im Raum von Haifa in Israel, die heute 

neun Tage dauert, und „Besuchsfahrten“ zu 

diesen Orten und anderen Plätzen, die mit 

der Baha’i-Geschichte verbunden sind.

Damit ist für „Pilgern“ als universale 

Erscheinung der Geschichte der Religionen 

bereits ein erstes Charakteristikum gefun-

den: Wenn wir von „Wallfahrt“ oder „Pil-

gerfahrt“ sprechen, ist fast immer eine frei-

willige Leistung gemeint. Eine Ausnahme 

von dieser „Freiwilligkeit“ stellen lediglich 

die beiden genannten Beispiele aus Islam 

und Baha’i-Religion dar, die religions-

rechtlich als Pflicht des Gläubigen verstan-

den werden; als weitere Ausnahme sind die 

Buß- und Strafwallfahrten (punitio) v.a. im 

mittelalterlichen Christentum zu nennen, 

die absolviert werden sollten, damit man 

von der göttlichen und menschlichen Stra-

fe für Sünden oder Vergehen befreit wird.



266 Hutter/Pilgern eın universalreligiöses Phänomen

Dass die Freiwilligkeit des Pilgerns, ein ‚Reisen In die Fremde“”;: allerdings weiß
UrcC. die ein Wallfahrer Se1INn Engagement der Wallfahrer, dass ihn In der Fremde ein

klares Ziel 1ele VO  b Wallfahrten1mM Glauben ausdrückt, auch gegenwärtig
nicht geschwunden ist, ze1igt die zunehmen- sind geographisc fixiert, wobel IHNan fol-
de Zahl VO  b Pilgern weltweit, dass gende wichtige Iypen benennen kann:
manchmal Recht bereits VO  b einem „Pil- (a) Zentral sind Örte, die mıt der
gertourismus  spricht, dernachSchätzungen (irühen Geschichte der eligion verbun-
bis einem Drittel des touristischen Auf- den werden können: Dazu ehören ei{wa
kommens weltweit ausmacht. Wenn christ- AaUS dem Bereich VO  b Weltreligionen Jeru-
1C. Wallfahrer AaUuSs Europa und Ord- salem als (Ort des ehemaligen Tempels 1mM
amerika die ehrher den Pilgern Judentum, als (Ort der Kreuzigung Jesu 1mM

Christentum und als (Ort VO  b Muhammadsausmachen, ist dies nicht primär VO  b der
eligion abhängig, sondern VO  b besseren ViISIONAarer Entrückung In den Himmel 1mM
wirtschaftlichen Möglichkeiten, aber auch Islam. In dieser Hinsicht gewinnt Jerusa-
VO  b der besser entwickelten Infrastruktur lem eine besondere Dichte als Wallfahrts-
für Pilgerreisen. Denn IHNan sollte nicht OrT, weil CI VO  b mehreren Religionen mıt
VEISCSSCH, dass ein grundlegender Aspekt entscheidenden Ereignissen der jeweiligen
des „Pilgerns’ inzwischen Urc moderne eligion verbunden wird. Jüngere Religi-

ONM wI1Ie die Ormonen oder die Bah  al  AMöglichkeiten In den Hintergrund
ıst Der „Pilger” abgeleitet VO  u lateinisch können In ihren Wallfahrtszentren den
Deregrinus „der Fremde“ ist nicht mehr ezug ZUFK frühen Geschichte der eligion
Jenen elahren des beschwerlichen Weges naheliegenderweise besonders gul belegen.
und der unsicheren uckkehr ausgesetzl, Salt Lake C1uty als Zentrum der Oormonen
mıt denen der Pilger In vormoderner eit ist nicht 1Ur admıinistrativer und ulturel-
konfrontiert WAarfl. Auch Wallfahrtszentren ler Mittelpunkt der Religionsgemeinschaft,
außerhalb Europas grofße Pilgerorte sondern als spirituelles Zentrum auch Sym-
für Hindus, Buddhisten und Muslime In bol des Reiches Gottes, das die Oormonen
Saudi- Arabien, Indien, Ör1 anka, 1na Urc. ihre eligion verwirklichen wollen
und Japan sind inzwischen gul erreichbar, Wer ach Salt Lake C1uty pilgert, eiinde

dass der „\Neg“ einer olchen eiligen sich 1mM Zentrum der eligion. Ahnliches
Stätte heute relativ leicht begehbar 1st. gilt für Orte der frühen Bah  al-  Geschichte

Irotzeeller weltlichCI Erleichterungen In der mgebung VO  b Haifa, die während
einer „Pilgerfahrt” bleibt die religiöse £e15- einer Bahai-Pilgerfahrt besucht werden.
Lung erhalten. Mıt der Erleichterung des (D) Besonders konkretisiert wird die-
Weges steigt auch die Möglichkeit, sich SCI ezug ZUTFK frühen Geschichte einer Re-
auf Wallfahrt begeben, dass dadurch ligion Uurc die Erinnerung das Wirken
eine weltweite Zunahme dieser Art eiInNnes des Religionsstifters oder einer anderen
religiösen „Sich auf den Weg Machens“ identitätsbegründenden Person; wichtige
beobachten 1st. Beispiele alur sind olgende: die Geburt

Jesu In Bethlehem und Sein Wirken In
Galiläa: Muhammads Auftreten und Sam-

Jjele der Wallfahrt meln VO  b Anhängern In und Me-
dina; Orte VO  b Buddhas Lebensweg, der In

Das Wort Wallfahrt, das VO  b „wallen” her- seInem Geburtsort Lumbini beginnt, sich
geleitet wird, bezieht sich ursprünglich auf ber Bodch (zaya als (OIrt der Erleuchtung

266 Hutter/Pilgern – ein universalreligiöses Phänomen

Dass die Freiwilligkeit des Pilgerns, 

durch die ein Wallfahrer sein Engagement 

im Glauben ausdrückt, auch gegenwärtig 

nicht geschwunden ist, zeigt die zunehmen-

de Zahl von Pilgern weltweit, so dass man 

manchmal zu Recht bereits von einem „Pil-

gertourismus“ spricht, der nach Schätzungen 

bis zu einem Drittel des touristischen Auf-

kommens weltweit ausmacht. Wenn christ-

liche Wallfahrer aus Europa und Nord-

amerika die Mehrheit unter den Pilgern 

ausmachen, so ist dies nicht primär von der 

Religion abhängig, sondern von besseren 

wirtschaftlichen Möglichkeiten, aber auch 

von der besser entwickelten Infrastruktur 

für Pilgerreisen. Denn man sollte nicht 

vergessen, dass ein grundlegender Aspekt 

des „Pilgerns“ inzwischen durch moderne 

Möglichkeiten in den Hintergrund getreten 

ist: Der „Pilger“ – abgeleitet von lateinisch 

peregrinus „der Fremde“ – ist nicht mehr 

jenen Gefahren des beschwerlichen Weges 

und der unsicheren Rückkehr ausgesetzt, 

mit denen der Pilger in vormoderner Zeit 

konfrontiert war. Auch Wallfahrtszentren 

außerhalb Europas – v.a. große Pilgerorte 

für Hindus, Buddhisten und Muslime in 

Saudi-Arabien, Indien, Sri Lanka, China 

und Japan – sind inzwischen gut erreichbar, 

so dass der „Weg“ zu einer solchen heiligen 

Stätte heute relativ leicht begehbar ist.

Trotz reeller weltlicher Erleichterungen 

einer „Pilgerfahrt“ bleibt die religiöse Leis-

tung erhalten. Mit der Erleichterung des 

Weges steigt auch die Möglichkeit, sich 

auf Wallfahrt zu begeben, so dass dadurch 

eine weltweite Zunahme dieser Art eines 

religiösen „Sich auf den Weg Machens“ zu 

beobachten ist.

2. Ziele der Wallfahrt

Das Wort Wallfahrt, das von „wallen“ her-

geleitet wird, bezieht sich ursprünglich auf 

ein „Reisen in die Fremde“; allerdings weiß 

der Wallfahrer, dass ihn in der Fremde ein 

klares Ziel erwartet. Ziele von Wallfahrten 

sind geographisch fixiert, wobei man fol-

gende wichtige Typen benennen kann:

(a) Zentral sind Orte, die mit der 

(frühen) Geschichte der Religion verbun-

den werden können: Dazu gehören etwa 

aus dem Bereich von Weltreligionen Jeru-

salem als Ort des ehemaligen Tempels im 

Judentum, als Ort der Kreuzigung Jesu im 

Christentum und als Ort von Muhammads 

visionärer Entrückung in den Himmel im 

Islam. In dieser Hinsicht gewinnt Jerusa-

lem eine besondere Dichte als Wallfahrts-

ort, weil er von mehreren Religionen mit 

entscheidenden Ereignissen der jeweiligen 

Religion verbunden wird. Jüngere Religi-

onen wie die Mormonen oder die Baha’i 

können in ihren Wallfahrtszentren den 

Bezug zur frühen Geschichte der Religion 

naheliegenderweise besonders gut belegen. 

Salt Lake City als Zentrum der Mormonen 

ist nicht nur administrativer und kulturel-

ler Mittelpunkt der Religionsgemeinschaft, 

sondern als spirituelles Zentrum auch Sym-

bol des Reiches Gottes, das die Mormonen 

durch ihre Religion verwirklichen wollen. 

Wer nach Salt Lake City pilgert, befindet 

sich im Zentrum der Religion. Ähnliches 

gilt für Orte der frühen Baha’i-Geschichte 

in der Umgebung von Haifa, die während 

einer Baha’i-Pilgerfahrt besucht werden.

(b) Besonders konkretisiert wird die-

ser Bezug zur frühen Geschichte einer Re-

ligion durch die Erinnerung an das Wirken 

des Religionsstifters oder einer anderen 

identitätsbegründenden Person; wichtige 

Beispiele dafür sind folgende: die Geburt 

Jesu in Bethlehem und sein Wirken in 

Galiläa; Muhammads Auftreten und Sam-

meln von Anhängern in Mekka und Me-

dina; Orte von Buddhas Lebensweg, der in 

seinem Geburtsort Lumbini beginnt, sich 

über Bodh Gaya als Ort der Erleuchtung 



Hutter/Pilgern eın universalreligiöses Phänomen 267

und arnath als (Ort der ersten Predigt dus der Pilgerort SCHIeC.  in, dessen
fortsetzt und SCHLHEISLC. In Kushinagraha Heiligkeit uUDerho wird, indem IHNan ıIn
als (Ort SE1INES es endet; Ayodhya als Benares mehrere Mythen ber den (J,ott
Geburtsort des (,ottes ama SOWI1eEe Vriın- Shiva lokalisiert, überall eine „Spur”
davan als Geburtsort des (,ottes Krishna des (‚ottes VO  b den Gläubigen erkannt
1mM Hinduismus:; Ise mıt den Schreinen der werden kann.
Sonnengöttin Amaterasu, die als Multter (d) Wallfahrtsorte können ihr AÄAnse-
des ersten japanischen Kalsers verehrt wird hen UrcC. wichtige ersonen der eligion
und für den Shintoismus die zentrale gOLL- gewinnen, indem IHNan sich z B Grab
1C. Gestalt 1st. einer olchen Person deren Bedeutung

(C) In eine weltere Kategorie kann für die eligion erinnert; aber auch die Re-
Orte einordnen, die phänomenologisch sidenz des Oberhauptes der eligion kann
als „heilig” charakterisiert werden und Wallfahrtszentrum werden. Das wichtigste
ursprünglich mıt natürlichen landschaft- Beispiel, das €1 Aspekte zugleic verbin-
lichen Gegebenheiten verbunden aICIl, det, ist Rom für das katholische Christen-
die eine sekundäre Historisierung Dbzw. (um, nämlich sowohl als (OIrt des Grabes des
ufladung erfahren können. Dazu gehört Apostels Petrus, aber zugleic als (OIrt der
beispielsweise der yers Rock In Austra- „Residenz“ VO  u Petrus und SeiINer ach-
lien, den Aborigines als ihren Herkunftsort folger. Heiligengräber sind In ihrer Okalen
deuten, der aber auch In moderner Religi- 1e. praktisc. unzählbar, aber 1Ur —-

Osıtat oder In esoterischen Strömungen als che Gräberwerden überregionalbedeutsam:
„Ort einer besonderen Kraft“ aufgesucht Dazu ehören die Grabmüäler verschiedener
wird; dies lässt sich auch anderen Plät- Imame des schütischen Islam WIE Kerbe-
ZEeMN beobachten wI1Ie beispielsweise In der la und Nadschaf 1mM rak oder Ghom und
prähistorischen Anlage VO  b Stonehenge In Mashhad 1mM Iran. Fur Judentum und Islam
Grofßbritannien, deren ursprüngliche Be- ein gemeinsamer Wallfahrtsort ist Hebron
deutung bislang nicht eklärt WEeI- (el-Chalil), weil dort die Gräber der DIb-

ischen Patriarchen und ihrer Frauen VeCI-den konnte. Ferner 11a IHNan hier die
des Berges Full als beeindruckendes atur- ehrt werden, eine Tradition, die auch der IsS-

lam kennt. Da der TYal 1mM Hinduismusphänomen einordnen, der 1mM Shintoismus
zugleic. als Wohnsitz der (,Ötter gedeutet und 1mM Buddhismus der Vorstellung
wiIird. DIe Verbindung des Berges Sinal mıt der ijedergeburt keine grofße spielt,
der Offenbarung (,ottes Mose ist eben- sind solche Iypen VO  u Wallfahrtsorten In

ein typisches eispiel. (‚enauso sind diesen Religionen nicht wichtig. Den erso-
Flüsse oft Anlässe für die Entstehung VO  b nenbezug kennen aber auch S1e, Wenn z7.B.
Wallfahrtsorten, denn die Überquerung die Kanchi In Suüudindien als Residenz
eiInes Flusses In einer Furt ist zugleic. als des genannten Shankaracharya, einer
Symbol geelgnet, 1mM übertragenen Sınn wichtigen religiösen Autorität des Hinduis-
den Übergang VO  b der diesseitigen ZUFK Jen- IU In der (egenwart, für viele Hindus den
seitigen Welt abzubilden. Das Ineinander- Charakter eiInNnes Wallfahrtsortes hat. Ahn-
muüunden mehrerer Flüsse wird manchmal liches kann ohl auch VO  u dem (Ort
ZU. Ziel VO  b Wallfahrten, WIE das ohl Dharamsala SAgCNH, dem der derzeitige
berühmteste diesbezügliche eispie zeigt: Dalai ama seiInen Wohnsitz hat; dadurch

wird dieser (Ort auch spiritueller Mittel-Benares,; Zusammenti{luss VO  b (zanges,
aruna und Ası elegen, ist für viele Hın- pun. des tibetischen Buddhismus

267Hutter/Pilgern – ein universalreligiöses Phänomen

und Sarnath als Ort der ersten Predigt 

fortsetzt und schließlich in Kushinagraha 

als Ort seines Todes endet; Ayodhya als 

Geburtsort des Gottes Rama sowie Vrin-

davan als Geburtsort des Gottes Krishna 

im Hinduismus; Ise mit den Schreinen der 

Sonnengöttin Amaterasu, die als Mutter 

des ersten japanischen Kaisers verehrt wird 

und für den Shintoismus die zentrale gött-

liche Gestalt ist.

(c) In eine weitere Kategorie kann man 

Orte einordnen, die phänomenologisch 

als „heilig“ charakterisiert werden und 

ursprünglich mit natürlichen landschaft-

lichen Gegebenheiten verbunden waren, 

die eine – sekundäre – Historisierung bzw. 

Aufladung erfahren können. Dazu gehört 

beispielsweise der Ayers Rock in Austra-

lien, den Aborigines als ihren Herkunftsort 

deuten, der aber auch in moderner Religi-

osität oder in esoterischen Strömungen als 

„Ort einer besonderen Kraft“ aufgesucht 

wird; dies lässt sich auch an anderen Plät-

zen beobachten wie beispielsweise in der 

prähistorischen Anlage von Stonehenge in 

Großbritannien, deren ursprüngliche Be-

deutung bislang nicht genau geklärt wer-

den konnte. Ferner mag man hier die Rolle 

des Berges Fuji als beeindruckendes Natur-

phänomen einordnen, der im Shintoismus 

zugleich als Wohnsitz der Götter gedeutet 

wird. Die Verbindung des Berges Sinai mit 

der Offenbarung Gottes an Mose ist eben-

falls ein typisches Beispiel. Genauso sind 

Flüsse oft Anlässe für die Entstehung von 

Wallfahrtsorten, denn die Überquerung 

eines Flusses in einer Furt ist zugleich als 

Symbol geeignet, im übertragenen Sinn 

den Übergang von der diesseitigen zur jen-

seitigen Welt abzubilden. Das Ineinander-

münden mehrerer Flüsse wird manchmal 

zum Ziel von Wallfahrten, wie das wohl 

berühmteste diesbezügliche Beispiel zeigt: 

Benares, am Zusammenfluss von Ganges, 

Varuna und Asi gelegen, ist für viele Hin-

dus der Pilgerort schlechthin, dessen 

Heiligkeit überhöht wird, indem man in 

Benares mehrere Mythen über den Gott 

Shiva lokalisiert, d.h. überall eine „Spur“ 

des Gottes von den Gläubigen erkannt 

werden kann.

(d) Wallfahrtsorte können ihr Anse-

hen durch wichtige Personen der Religion 

gewinnen, indem man sich z.B. am Grab 

einer solchen Person an deren Bedeutung 

für die Religion erinnert; aber auch die Re-

sidenz des Oberhauptes der Religion kann 

Wallfahrtszentrum werden. Das wichtigste 

Beispiel, das beide Aspekte zugleich verbin-

det, ist Rom für das katholische Christen-

tum, nämlich sowohl als Ort des Grabes des 

Apostels Petrus, aber zugleich als Ort der 

„Residenz“ von Petrus und seiner Nach-

folger. Heiligengräber sind in ihrer lokalen 

Vielfalt praktisch unzählbar, aber nur man-

che Gräber werden überregional bedeutsam: 

Dazu gehören die Grabmäler verschiedener 

Imame des schiitischen Islam wie Kerbe-

la und Nadschaf im Irak oder Ghom und 

Mashhad im Iran. Für Judentum und Islam 

ein gemeinsamer Wallfahrtsort ist Hebron 

(el-Chalil), weil dort die Gräber der bib-

lischen Patriarchen und ihrer Frauen ver-

ehrt werden, eine Tradition, die auch der Is-

lam kennt. Da der Grabkult im Hinduismus 

und im Buddhismus wegen der Vorstellung 

der Wiedergeburt keine große Rolle spielt, 

sind solche Typen von Wallfahrtsorten in 

diesen Religionen nicht wichtig. Den Perso-

nenbezug kennen aber auch sie, wenn z.B. 

die Stadt Kanchi in Südindien als Residenz 

des so genannten Shankaracharya, einer 

wichtigen religiösen Autorität des Hinduis-

mus in der Gegenwart, für viele Hindus den 

Charakter eines Wallfahrtsortes hat. Ähn-

liches kann man wohl auch von dem Ort 

Dharamsala sagen, an dem der derzeitige 

Dalai Lama seinen Wohnsitz hat; dadurch 

wird dieser Ort auch spiritueller Mittel-

punkt des tibetischen Buddhismus.



265 Hutter/Pilgern eın universalreligiöses Phänomen

(€) Hinsichtlich ihrer geographischen bunden sind, führen €e1 den Gläubigen
Verortung werden Pilgerorte manchmal In Sseinem Erleben AaUuSs dem Alltag In eine

besondere ähe ZUFK Gottheit Unmittel-verdichtet, indem verschiedene €e111-
SC Orte Pilgerstrafßen oder Prozess10ns- bares Erleben des GöÖöttlichen oder riah-

zusammengefasst werden. Berühmt Ten einer olchen („geographischen‘) ähe
ist beispielsweise die Wallfahrtsroute, die sind el zugleic Aspekte, die CS ermOög-

buddhististische Tempel auf der Japa- lichen, dass ein Wallfahrtsort VO  u Nnhan-
nischen Insel hikoku einschlieft, Dbzw. die SCIN mehrerer Religionen „geteilt” werden
Pilgerstraße, die Tempel der buddhisti- kann diese Religionen gemeinsame
schen Gottheit Kannon 1mM Grofßraum VO  u Vorstellungen besitzen, wI1Ie CS etwa bei
Kyoto umf{asst. Das islamische Wallfahrtsri- den Patriarchengräbern In Hebron / El-
tual 1mM Rahmen der Hadsch SCHILE einIge Chalil oder auf dem Tempelberg In Jerusa-
Orte einem „verdichteten Wallfahrtsziel lem der Fall 1st. Aber auch Örte, denen

Auch der Hinduismus kennt IHNan als „Pilgertourist” eine Heiligkeit 1mM
solche Wallfahrtwege, die letztlich als Weg allgemeineren Sinn erlebt, können solche
ein eiNZIgeEr „Ort“ sind, z B der rund transreligiösen 1ele werden, die für Men-

Kilometer ange Wallfahrtsweg Be- schen mıt unterschiedlichen theologischen
herum, auf dem alle wichtigen Orte Vorstellungen anziehend wirken. 1ner-

innerhalb und aufßerhalb der 1mM Ver- SEITS zeigt dies, dass Wallfahrt als USdruc.
aule VO  b sechs agen besucht werden. BIs des Strebens ach einer durchaus auch

mehreren Jahren dauert die „Ganges- physisch gedachten ähe ZU. eiligen
wallfahrt”, die der Quelle des Flusses eine anthropologische Konstante ist,
ıIn 3000 Metern öhe beginnt, linken dererseits aber auch ein Konfliktpotenzial
Flussufer bis ZUFK Mündung des Flusses In entfalten kann, Wenn VO  u Anhängern
den Golf VO  u engalen und den Pil- terschiedlicher Religionen exklusive Än-
gCcI SCHLLEISLIC. rechten Flussufer enTl- prüche auf einen „heiligen Ort“ rhoben
lang wleder zurück ZUFK Quelle bringt. AÄAm werden und IHNan „anderen‘ G;läubigen kei-
Fluss liegende andere Wallfahrtsorte WIE 1E eilhabe diesem aum einer Heilig-
etwa Benares werden selbstverständlic. keit zubilligen 1l
besucht, aber die Flussumrundung
ist eine geschlossene Pilgerfahrt, wobel der
Fluss als Ziel der Wallfahrt den Pilger 1M- DIT3 verändernde ra des
Iler begleitet. gemeInsames

Pilgerstraßen und Pilgerorte sind SCO-
graphisch reale Größen, aber als Ziel In der G egenwart sind Wallfahrten physisch
der Wallfahrt überschreiten S1e die (Je0- einfacher durchführbar als früher, wobel

Urc die Wahl moderner Verkehrsmittelraphie, indem für den Pilger der Weg
und das Ziel eine spirituelle Dimension die für eine Wallfahrt benötigte eit kürzer
bekommen: Denn CS sind Örte, denen wIrd. Der körperliche ASp ekt des „Wallens“
IHNan die Präsenz einer Gottheit oder einer ist €1 auf einzelne Etappen der Wall-
eiligen Kraft erlebt, die für den Gläubigen reduziert, ohne schwinden, dass
den INDrucC der Transzendenz In die Im- körperbetonte Techniken 1mM Verlauf der
anenz zeigt. Örte, die mıt der eschıich- Wallfahrt wichtig bleiben Dazu gehört das
t 3 vorbildlichen Gestalten oder wichtigen bewusste en mancher Wegabschnitte
Institutione der eigenen eligion VOCI- oder das ituell exakt Umschrei-

268 Hutter/Pilgern – ein universalreligiöses Phänomen

(e) Hinsichtlich ihrer geographischen 

Verortung werden Pilgerorte manchmal 

sogar verdichtet, indem verschiedene heili-

ge Orte zu Pilgerstraßen oder Prozessions-

wegen zusammengefasst werden. Berühmt 

ist beispielsweise die Wallfahrtsroute, die 

88 buddhististische Tempel auf der japa-

nischen Insel Shikoku einschließt, bzw. die 

Pilgerstraße, die 33 Tempel der buddhisti-

schen Gottheit Kannon im Großraum von 

Kyoto umfasst. Das islamische Wallfahrtsri-

tual im Rahmen der Hadsch schließt einige 

Orte zu einem „verdichteten“ Wallfahrtsziel 

zusammen. Auch der Hinduismus kennt 

solche Wallfahrtwege, die letztlich als Weg 

ein einziger „Ort“ sind, so z.B. der rund 

50 Kilometer lange Wallfahrtsweg um Be-

nares herum, auf dem alle wichtigen Orte 

innerhalb und außerhalb der Stadt im Ver-

laufe von sechs Tagen besucht werden. Bis 

zu mehreren Jahren dauert die „Ganges-

wallfahrt“, die an der Quelle des Flusses 

in 3000 Metern Höhe beginnt, am linken 

Flussufer bis zur Mündung des Flusses in 

den Golf von Bengalen führt und den Pil-

ger schließlich am rechten Flussufer ent-

lang wieder zurück zur Quelle bringt. Am 

Fluss liegende andere Wallfahrtsorte – wie 

etwa Benares – werden selbstverständlich 

besucht, aber die ganze Flussumrundung 

ist eine geschlossene Pilgerfahrt, wobei der 

Fluss als Ziel der Wallfahrt den Pilger im-

mer begleitet.

Pilgerstraßen und Pilgerorte sind geo-

graphisch reale Größen, aber als Ziel 

der Wallfahrt überschreiten sie die Geo-

graphie, indem für den Pilger der Weg 

und das Ziel eine spirituelle Dimension 

bekommen: Denn es sind Orte, an denen 

man die Präsenz einer Gottheit oder einer 

heiligen Kraft erlebt, die für den Gläubigen 

den Einbruch der Transzendenz in die Im-

manenz zeigt. Orte, die mit der Geschich-

te, vorbildlichen Gestalten oder wichtigen 

Institutionen der eigenen Religion ver-

bunden sind, führen dabei den Gläubigen 

in seinem Erleben aus dem Alltag in eine 

besondere Nähe zur Gottheit. Unmittel-

bares Erleben des Göttlichen oder Erfah-

ren einer solchen („geographischen“) Nähe 

sind dabei zugleich Aspekte, die es ermög-

lichen, dass ein Wallfahrtsort von Anhän-

gern mehrerer Religionen „geteilt“ werden 

kann – falls diese Religionen gemeinsame 

Vorstellungen besitzen, wie es etwa bei 

den Patriarchengräbern in Hebron / El-

Chalil oder auf dem Tempelberg in Jerusa-

lem der Fall ist. Aber auch Orte, an denen 

man als „Pilgertourist“ eine Heiligkeit im 

allgemeineren Sinn erlebt, können solche 

transreligiösen Ziele werden, die für Men-

schen mit unterschiedlichen theologischen 

Vorstellungen anziehend wirken. Einer-

seits zeigt dies, dass Wallfahrt als Ausdruck 

des Strebens nach einer – durchaus auch 

physisch gedachten – Nähe zum Heiligen 

eine anthropologische Konstante ist, an-

dererseits aber auch ein Konfliktpotenzial 

entfalten kann, wenn von Anhängern un-

terschiedlicher Religionen exklusive An-

sprüche auf einen „heiligen Ort“ erhoben 

werden und man „anderen“ Gläubigen kei-

ne Teilhabe an diesem Raum einer Heilig-

keit zubilligen will.

3. Die verändernde Kraft des 
gemeinsames Weges

In der Gegenwart sind Wallfahrten physisch 

einfacher durchführbar als früher, wobei 

durch die Wahl moderner Verkehrsmittel 

die für eine Wallfahrt benötigte Zeit kürzer 

wird. Der körperliche Aspekt des „Wallens“ 

ist dabei auf einzelne Etappen der Wall-

fahrt reduziert, ohne zu schwinden, so dass 

körperbetonte Techniken im Verlauf der 

Wallfahrt wichtig bleiben. Dazu gehört das 

bewusste Gehen mancher Wegabschnitte 

oder das rituell exakt genormte Umschrei-



Hutter/Pilgern eın universalreliglöses Phänomen 269

die Fürbitte bel (J,ott Urc. Verstorbene,ten eiInes Heiligtums. Niederwerfungen
und der ange ach Ausstrecken auf dem deren Gräber besucht, erreichen.
Boden 1mM Wechsel mıt dem Sichaufrich- E1n Christ kann ıIn der Wallfahrt eine As-

ten, dadurch chritt für chritt eine ketische UÜbung oder die Buße für Sunden
Wegstrecke bewältigen, ist bel allfahr- sehen, sich dadurch der Naı (,ottes
ten buddhistischen und hinduistischen auch würdig erwelsen. Fur den Muslim
Heiligtümern eine körprliche Performanz, SCHLLEISLIC. ist Wallfahrt ein (Gottesdienst
die zugleic. Akt der Askese 1st. Wenigstens und eine religiöse Pflicht, Urc. deren
das letzte uc. des Weges auf den Knıen Durchführung IHNan sich dem illen (JO0T-

tes unterwirft und dadurch ein „wahrer”rutschend hinter sich bringen, ist eine
andere e1ISse, das Bewegungsmoment der Muslim wiIird.
Wallfahrt gegenüber ‚alltäglichen‘ Fortbe- Solche Veränderungen zeigen, dass die

hervorzuheben. Wallfahrt prinzipie ein individueller Akt
Solche Formen verdeutlichen, dass ist, egal OD S1€ als religiöse Pflicht, aufgrun

IHNan bei einer Wallfahrt nicht 1Ur zeitlich eiInNnes freiwilligen Entschlusses oder In Ver-
und räumlich, sondern auch körperlich tretung eiInes anderen durchgeführt wird.
den Alltag verlässt. Dadurch bildet der Weg In der praktischen Durchführung sind
der Wallfahrt einen Einschnitt 1mM Leben Wallfahrten jedoch In der ege. (Jemeln-
des Pilgers, bewirkt einen Prozess und eine schaftsunternehmungen, denen Pilger
Veränderung 1mM Gläubigen. In anthropo- sich als Interessengemeinschaften —-

menschließen. Der Gemeinschaftscharak-logischer e1se ist eine Wallfahrt er ein
„Durchgangs- DZw. Übergangsritus“ (rite ter der Wallfahrt kommt aber auch für den
de 4sSage), der einen Statuswandel des „Individualpilger” spatestens Ziel ZU.

Pilgers bewirkt, teilweise wI1Ie z.B 1mM Fall Iragen, CI In den gemeinsamen Strom
des Heimkehrers VO  b der Hadsch 1mM Islam, der Pilger einmuüundet. Teilweise wird dieser
eiInNnes („Heiligen‘) ach der Durch- Gemeinschaftsbezug Urc. gemeinsame
führung einer Wallfahrtsumrundung des Pilgerkleidung gefördert, deutlichsten

den weißen eilidern sehen, mıt de-(zanges, eiInNnes mittelalterlichen christlichen
Rom - oder Jerusalempilgers verbunden NenNn Muslime sich In kleiden Dabei
mıt erheDBlıchem Sozialprestige In Se1iINer kommt nicht 1Ur die Gemeinschaft, 0125:

heimatlichen mgebung. Theologisch dern auch die sozlale Gleichheit er Pilger
wird diese Veränderung €e1 Je ach Re- ZU. Ausdruck. Allerdings ist dieser Aspekt
ligion ıIn ezug auf die Glaubensinhalte VO  u Gemeinschaft nicht universell vorhan-
unterschiedlich gedeutet. E1n Hindu sieht den Theravada-buddhistische Mönche, die
die Wallfahrt als verdienstvoll weil S1€ eine Wallfahrt einer Buddha-Reliquie
ihn lokal) näher die Gottheit und die unternehmen, bleiben auch Wallfahrts-
erstrebte Einheit VO  u AEMMNAan und hrah- ziel eine In ezug auf ihre Erlösungsfähig-
A  BA heranbringt. EINn 18 besucht keit In diesem Leben er bewertete (Je-
Buddhareliquien auf Se1lINer Wallfahrt und meinschaft als weibliche Laien-Pilgerinnen,

dadurch, Verdienst (Dunyd) CI - die ZUFK gleichen eit ZU. Heiligtum kom-
werben, das ıhm eine zukünftige gunstige Ie  S 1ese beiden gegenüber gestellten
Wiedergeburt ermöglicht, die ıhm das Er- Beispiele belegen vorhandener (Je-
reichen des 1rvana erleichtert. Fur einen meinschaftsaspekte, dass der individuelle
en erhält die Wallfahrt einerseılts die Aspekt der Wallfahrt Vorrang gegenüber
Funktion eiInNnes Opfters, verImnaIS aber auch dem kollektiven Aspekt hat.

269Hutter/Pilgern – ein universalreligiöses Phänomen

ten eines Heiligtums. Niederwerfungen 

und der Länge nach Ausstrecken auf dem 

Boden im Wechsel mit dem Sichaufrich-

ten, um dadurch Schritt für Schritt eine 

Wegstrecke zu bewältigen, ist bei Wallfahr-

ten zu buddhistischen und hinduistischen 

Heiligtümern eine körperliche Performanz, 

die zugleich Akt der Askese ist. Wenigstens 

das letzte Stück des Weges auf den Knien 

rutschend hinter sich zu bringen, ist eine 

andere Weise, das Bewegungsmoment der 

Wallfahrt gegenüber „alltäglichen“ Fortbe-

wegungen hervorzuheben.

Solche Formen verdeutlichen, dass 

man bei einer Wallfahrt nicht nur zeitlich 

und räumlich, sondern auch körperlich 

den Alltag verlässt. Dadurch bildet der Weg 

der Wallfahrt einen Einschnitt im Leben 

des Pilgers, bewirkt einen Prozess und eine 

Veränderung im Gläubigen. In anthropo-

logischer Weise ist eine Wallfahrt daher ein 

„Durchgangs- bzw. Übergangsritus“ (rite 

de passage), der einen Statuswandel des 

Pilgers bewirkt, teilweise – wie z.B. im Fall 

des Heimkehrers von der Hadsch im Islam, 

eines Sadhu („Heiligen“) nach der Durch-

führung einer Wallfahrtsumrundung des 

Ganges, eines mittelalterlichen christlichen 

Rom- oder Jerusalempilgers – verbunden 

mit erheblichem Sozialprestige in seiner 

heimatlichen Umgebung. Theologisch 

wird diese Veränderung dabei je nach Re-

ligion in Bezug auf die Glaubensinhalte 

unterschiedlich gedeutet. Ein Hindu sieht 

die Wallfahrt als verdienstvoll an, weil sie 

ihn (lokal) näher an die Gottheit und die 

erstrebte Einheit von atman und brah-

man heranbringt. Ein Buddhist besucht 

Buddhareliquien auf seiner Wallfahrt und 

hofft dadurch, Verdienst (punya) zu er-

werben, das ihm eine zukünftige günstige 

Wiedergeburt ermöglicht, die ihm das Er-

reichen des Nirvana erleichtert. Für einen 

Juden erhält die Wallfahrt einerseits die 

Funktion eines Opfers, vermag aber auch 

die Fürbitte bei Gott durch Verstorbene, 

deren Gräber man besucht, zu erreichen. 

Ein Christ kann in der Wallfahrt eine as-

ketische Übung oder die Buße für Sünden 

sehen, um sich dadurch der Gnade Gottes 

auch würdig zu erweisen. Für den Muslim 

schließlich ist Wallfahrt ein Gottesdienst 

und eine religiöse Pflicht, durch deren 

Durchführung man sich dem Willen Got-

tes unterwirft und dadurch ein „wahrer“ 

Muslim wird.

Solche Veränderungen zeigen, dass die 

Wallfahrt prinzipiell ein individueller Akt 

ist, egal ob sie als religiöse Pflicht, aufgrund 

eines freiwilligen Entschlusses oder in Ver-

tretung eines anderen durchgeführt wird. 

In der praktischen Durchführung sind 

Wallfahrten jedoch in der Regel Gemein-

schaftsunternehmungen, zu denen Pilger 

sich als Interessengemeinschaften zusam-

menschließen. Der Gemeinschaftscharak-

ter der Wallfahrt kommt aber auch für den 

„Individualpilger“ spätestens am Ziel zum 

Tragen, wo er in den gemeinsamen Strom 

der Pilger einmündet. Teilweise wird dieser 

Gemeinschaftsbezug durch gemeinsame 

Pilgerkleidung gefördert, am deutlichsten 

an den weißen Kleidern zu sehen, mit de-

nen Muslime sich in Mekka kleiden. Dabei 

kommt nicht nur die Gemeinschaft, son-

dern auch die soziale Gleichheit aller Pilger 

zum Ausdruck. Allerdings ist dieser Aspekt 

von Gemeinschaft nicht universell vorhan-

den. Theravada-buddhistische Mönche, die 

eine Wallfahrt zu einer Buddha-Reliquie 

unternehmen, bleiben auch am Wallfahrts-

ziel eine in Bezug auf ihre Erlösungsfähig-

keit in diesem Leben höher bewertete Ge-

meinschaft als weibliche Laien-Pilgerinnen, 

die zur gleichen Zeit zum Heiligtum kom-

men. Diese beiden gegenüber gestellten 

Beispiele belegen trotz vorhandener Ge-

meinschaftsaspekte, dass der individuelle 

Aspekt der Wallfahrt Vorrang gegenüber 

dem kollektiven Aspekt hat.



}} Hutter/Pilgern eın universalreligiöses Phänomen

Weiterführende Lıteratur:
Somit rfährt der Pilger ZWarLr eine

In ihrer ‚Dichte” VO  b der jeweiligen Re-
Tworuschka, Heilige Wege. DIe e1se ligion abhängige Gemeinschaft (comMuU-

(GJott ıIn den Religionen, TankiIur 2002 NitaS) mıt den anderen Pilgern auf dem
Tworuschka beschreibt ber das gemeinsamen Pilgerweg, die SEe1IN Erleben
SCIC ema Wallfahrt weiterführend und der Wallfahrt miıtbestimmt. DIe eran-
hinausgehend das Bild VO  b „Wegen‘ 1N- derung, die Uurc die Wallfahrt bewirkt
nerhalb VO  u Religionen als reale ewe- wird, eIrı ihn jedoch 1Ur individuell.
SUNSCH, Iypen VO  b Wegen und „Symbo- 1ese transformative Kraft des (religiösen)
ischen“ Wegen ZUTFK Nnneren Annäherung Weges, die IHNan der Wallfahrt zuschreibt

(Jott. und die der ITun 1St, weshalb IHNan diese
Faroghi, Herrscher ber DIe (Je- unternımmt, ist ein zentrales arakterıs-

schichte der Pilgerfahrt, München 1990 tikum des ilgerns In anthropologischer
Faroghi ijefert eine gul esbare Darstellung 1C. AÄAm Ziel wird der Pilger VO  b einem
der islamischen Wallfahrt, ihrer esch1ich- ‚alten” einem „neuen” Menschen. Von
t 3 ihrer theologischen Bedeutung und der der eimkehr her beleuchtet kann IHNan

einzelnen ıten, wobel dieses Buch auch g Sapch, dass der Weg und das Ziel letzt-
indirekt 1INDIIC. In den Islam eispie ich als gemeinsames (janzes betrachten
der Wallfahrt vermittelt. Sind. Durch die Zusammengehörigkeit VO  b

Weg und Ziel unterscheiden sich allfahr-
Vertietende Lıteratur: ten auch VO  u anderen Formen der Dir1-

tualität, die ebenfalls dazu beitragen, einAhn (Hg.) Religiöses Relsen, Muns-
ter 2003 m  I! Mitteilungen für Anthropologie „neuer” Mensch werden, z B Meditati-

ONECIN, plötzliche Erleuchtung, (Jewinn VO  bund Religionsgeschichte 15); ard-
Wd]J Rinschede, Pilgrimage In or (JnNOSIS oder religiöse este

Religions, Berlin 1988; Chelini rant-
homme (Hg.) 1STOr1e des pelerinages 1O  b

chretiens. Ntre mag1ique el sacre: le che- S>pannungen zwıischen
Anthropologıie unM1N des Cdieux, arls 198 /; Coleman

Elsner, Pilgrimage. Past and Present ıIn the enormter Theologıe
OF. Religions, Cambridge 1995; Cole-
mmma  BA Eade, Reframing Pilgrimage. Cul- Der starke individuelle und anthropolo-

gische ezug VO  b Wallfahrt bringt CS mıtIn Mot1on, London 2004; Gratz]
(Hg.) DIe heiligsten Berge der Welt, (jraz sich, dass Wallfahrten sich als Ausdrucks-

formen VO  b „Volksfrömmigkeit” etablieren1990; KÖFTNg, Peregrinatio Religiosa, und sich €1 Praktiken entwickeln kön-unster 1980U; Lanczkowski, DIe heilige
NECN, die VO  b Vertretern der ‚offizielle:  C6e1Sse, reiburg 1982; Ch Meyer, DIe „ IC-
oder „genormten’ Theologie kritisiertigiöse Reise”, In Zeitschri für Religions-

und Geistesgeschichte 1997) 11—353; werden. Andere Kritikpunkte können aber
auch grundsätzlicher se1nN, indem der SinnOF1NIS, Pilgrimage In the Hindu Tadı-

U1ON, 1984; Stephenson, Das Bild VO  b Wallfahrten überhaupt In Frage SC
stellt wiIird.des „Weges’ ıIn der Religionsgeschichte, In

Zeitschri für Religions- und Geistesge- Ausgehend VO  u Vorwürfen, dass Pil-
gerfahrten Veräußerlichung des Clau-schichte 1993) 289—308
bens SOWI1eEe Verfehlungen führen, WEI -

270 Hutter/Pilgern – ein universalreligiöses Phänomen

Weiterführende Literatur:

U. Tworuschka, Heilige Wege. Die Reise zu 

Gott in den Religionen, Frankfurt 2002. 

Tworuschka beschreibt – über das en-

gere Thema Wallfahrt weiterführend und 

hinausgehend – das Bild von „Wegen“ in-

nerhalb von Religionen als reale Bewe-

gungen, Typen von Wegen und „symbo-

lischen“ Wegen zur inneren Annäherung 

an Gott.

S. Faroqhi, Herrscher über Mekka. Die Ge-

schichte der Pilgerfahrt, München 1990. 

Faroqhi liefert eine gut lesbare Darstellung 

der islamischen Wallfahrt, ihrer Geschich-

te, ihrer theologischen Bedeutung und der 

einzelnen Riten, wobei dieses Buch auch 

indirekt Einblick in den Islam am Beispiel 

der Wallfahrt vermittelt.

Vertiefende Literatur:

G. Ahn u.a. (Hg.), Religiöses Reisen, Müns-

ter 2003 (= Mitteilungen für Anthropologie 

und Religionsgeschichte 15); S.M. Bhard-

waj / G. Rinschede, Pilgrimage in World 

Religions, Berlin 1988; J. Chélini / H. Brant-

homme (Hg.), Historie des pèlerinages non 

chrétiens. Entre magique et sacré: le che-

min des dieux, Paris 1987; S. Coleman / J. 

Elsner, Pilgrimage. Past and Present in the 

World Religions, Cambridge 1995; S. Cole-

man / J. Eade, Reframing Pilgrimage. Cul-

tures in Motion, London 2004; K. Gratzl 

(Hg.), Die heiligsten Berge der Welt, Graz 

1990; B. Kötting, Peregrinatio Religiosa, 

Münster 1980; G. Lanczkowski, Die heilige 

Reise, Freiburg 1982; Ch. Meyer, Die „re-

ligiöse Reise“, in: Zeitschrift für Religions- 

und Geistesgeschichte 49 (1997) 11–33; E. 

A. Morinis, Pilgrimage in the Hindu Tradi-

tion, Delhi 1984; G. Stephenson, Das Bild 

des „Weges“ in der Religionsgeschichte, in: 

Zeitschrift für Religions- und Geistesge-

schichte 45 (1993) 289–308.

Somit erfährt der Pilger zwar eine 

– in ihrer „Dichte“ von der jeweiligen Re-

ligion abhängige – Gemeinschaft (commu-

nitas) mit den anderen Pilgern auf dem 

gemeinsamen Pilgerweg, die sein Erleben 

der Wallfahrt mitbestimmt. Die Verän-

derung, die durch die Wallfahrt bewirkt 

wird, betrifft ihn jedoch nur individuell. 

Diese transformative Kraft des (religiösen) 

Weges, die man der Wallfahrt zuschreibt 

und die der Grund ist, weshalb man diese 

unternimmt, ist ein zentrales Charakteris-

tikum des Pilgerns in anthropologischer 

Sicht: Am Ziel wird der Pilger von einem 

„alten“ zu einem „neuen“ Menschen. Von 

der Heimkehr her beleuchtet kann man so-

gar sagen, dass der Weg und das Ziel letzt-

lich als gemeinsames Ganzes zu betrachten 

sind. Durch die Zusammengehörigkeit von 

Weg und Ziel unterscheiden sich Wallfahr-

ten auch von anderen Formen der Spiri-

tualität, die ebenfalls dazu beitragen, ein 

„neuer“ Mensch zu werden, z.B. Meditati-

onen, plötzliche Erleuchtung, Gewinn von 

Gnosis oder religiöse Feste.

4. Spannungen zwischen 
Anthropologie und 
genormter Theologie

Der starke individuelle und anthropolo-

gische Bezug von Wallfahrt bringt es mit 

sich, dass Wallfahrten sich als Ausdrucks-

formen von „Volksfrömmigkeit“ etablieren 

und sich dabei Praktiken entwickeln kön-

nen, die von Vertretern der „offiziellen“ 

oder „genormten“ Theologie kritisiert 

werden. Andere Kritikpunkte können aber 

auch grundsätzlicher sein, indem der Sinn 

von Wallfahrten überhaupt in Frage ge-

stellt wird.

Ausgehend von Vorwürfen, dass Pil-

gerfahrten zu Veräußerlichung des Glau-

bens sowie zu Verfehlungen führen, wer-



Hutter/Pilgern eın universalreligiöses Phänomen 71

den Stimmen laut, die Wallfahrten über- losigkeit des Christen ein Wallfahrtswesen,
aup als unnötig hinstellen Mystiker VOCI- das eiInem realen Ziel einen Haftpunkt
schiedener Religionen argumentieren da- sieht, (J,ott ahe SEC1IN. iıne annlıche
bel, dass sich (J,ott nicht eiInem (Ort der Haltung en die Manichäer In den CIS-

Wallfahrt finden lässt, sondern 1mM Men- ten christlichen Jahrhunderten eingenOM-
schen selbst Islamische Mystiker, die sich INECN, die AaUuSs gleichen Gründen der Wall-
nicht ollkommen ber die religiöse Pfilicht skeptisch gegenüber gestanden sind
der Wallfahrt hinwegsetzen können, arg Uu- und er das entstehende CAFrC1sS  1che Pil-
mentlieren €1 unterschiedlich für eine kritisiert en Buddhistische

Mönche, die Urc. meditative ersen-„Verinnerlichung” der Wallfahrt SO be-
hauptete z.B al-Halladsch (9 J. Chr.), kung ach Erleuchtung streben, kritisieren
dass die Wallfahrt ach In jedem ebenfalls Wallfahrten und die Verehrung
Zimmer nte  me werden könne, VO  b Reliquien Wallfahrtsorten: dass
denn das eigentliche und eINZIgE Heiligtum dennoch auch Buddhisten eifrige Wall-
eiinde sich 1mM erzen jedes Menschen. fahrer aIcCIl, zeigen konfuzianische FE1IN-
E1n anderer Mystiker, Bayazid Bastamı (9 wände buddhistische Wallfahrten ıIn
J Chr.), vollzieht die Pilgerfahrt ach 1na 1mM J. CHhr. Dabei wird jedoch
8‘) indem CI siebenmal einen WeIl- argumentiert, dass Wallfahrten deshalb

unterlassen waren, weil Buddhisten, dieSCIl schreitet, weil der Mensch das eigent-
1C. Heiligtum SEL Vergleichbar der Wall- Wallfahrten unternehmen, ihre Arbeit 1mM
fahrts  10L VO  b Mystikern ist die OS1UON alltäglichen Leben vernachlässigen, Was

des christlichen Theologen Gregor VO  u AaUuSs der Sichtweise des konfuzianischen
Nyssa (4 J. Chr.), der SeINe Mitchris- Arbeitsethos dem gesellschaftlichen Wohl-
ten auffordert, ihren Leib verlassen und ergehen abträglich SEl
(mystisch) Christus pilgern, nicht EINn welterer Argumentationsstrang,
aber real VO  b ihrer eımat In Kappadokien der sich innerhalb VO  b Religionen kritisch
ach Jerusalem. (jenauso wird dem chine- mıt Wallfahrten auseinandersetzt, greift
sischen Welsen AaO7z1 (5 J Chr.) In den den Aspekt der e1Ise In die Fremde“ auf:
und gelegt, dass der heilige Mensch nicht ASpekte des Fremdseins und der CWCSBUNG,

die mıt der Wallfahrt unmittelbar verbun-weılt hinausgehen I11USS, denn dort rfährt
nichts für seiInNne religiöse Vervollkomm- den sind, bedeuten zugleic. ein zeitweiliges

NUuNg, vielmehr kann der Heilige seiInNne 'oll- Ausbrechen AaUS den gegebenen sozlalen
endung ohne weılte Relisen erlangen. rdnungen, dass Pilger nicht immer

DIe Frage des Ortsbezugs eröffnet exakt einzuordnen oder kontrollieren
nicht 1Ur hinsichtlich der „Verinnerli- Sind. Da AaUS praktischen Gründen CI-

chung” der Wallfahrt Kritikmöglichkeiten, me1lidbar ist, dass Pilger mıt anderem „fah-
sondern dem realen (Ort als Wallfahrtsziel renden Volk“ Zusarnrnenkornrnen, ließen
kann theologisch die „Heimatlosigkeit” sich Ausschweifungen nicht ollkommen
und „Ungebundenheit” die materielle vermeiden, die der ursprünglich frommen
Welt entgegengehalten werden. Christliche Motivation der Pilgerschaft zuwlider STan-

Strömungen, die theologisch besonders den. (jenauso wenden Kritiker die
hervorheben, dass der Mensch 1Ur „CGast Wallfahrt e1In, dass das (;emeinschaftsge-
auf Erden ist under die materielle Welt fühl einer Wallfahrergruppe missbraucht
keine feste eımat für den Christen Sein werden kann, dadurch theologische
kann, kritisieren aufgrun dieser e1ımat- oder auch sozial-politische Veränderungen

271Hutter/Pilgern – ein universalreligiöses Phänomen

den Stimmen laut, die Wallfahrten über-

haupt als unnötig hinstellen. Mystiker ver-

schiedener Religionen argumentieren da-

bei, dass sich Gott nicht an einem Ort der 

Wallfahrt finden lässt, sondern im Men-

schen selbst. Islamische Mystiker, die sich 

nicht vollkommen über die religiöse Pflicht 

der Wallfahrt hinwegsetzen können, argu-

mentieren dabei unterschiedlich für eine 

„Verinnerlichung“ der Wallfahrt. So be-

hauptete z.B. al-Halladsch (9. Jh. n. Chr.), 

dass die Wallfahrt nach Mekka in jedem 

Zimmer unternommen werden könne, 

denn das eigentliche und einzige Heiligtum 

befindet sich im Herzen jedes Menschen. 

Ein anderer Mystiker, Bayazid Bastami (9. 

Jh. n. Chr.), vollzieht die Pilgerfahrt nach 

Mekka, indem er siebenmal um einen Wei-

sen schreitet, weil der Mensch das eigent-

liche Heiligtum sei. Vergleichbar der Wall-

fahrtskritik von Mystikern ist die Position 

des christlichen Theologen Gregor von 

Nyssa (4. Jh. n. Chr.), der seine Mitchris-

ten auffordert, ihren Leib zu verlassen und 

(mystisch) zu Christus zu pilgern, nicht 

aber real von ihrer Heimat in Kappadokien 

nach Jerusalem. Genauso wird dem chine-

sischen Weisen Laozi (5. Jh. v. Chr.) in den 

Mund gelegt, dass der heilige Mensch nicht 

weit hinausgehen muss, denn dort erfährt 

er nichts für seine religiöse Vervollkomm-

nung, vielmehr kann der Heilige seine Voll-

endung ohne weite Reisen erlangen.

Die Frage des Ortsbezugs eröffnet 

nicht nur hinsichtlich der „Verinnerli-

chung“ der Wallfahrt Kritikmöglichkeiten, 

sondern dem realen Ort als Wallfahrtsziel 

kann theologisch die „Heimatlosigkeit“ 

und „Ungebundenheit“ an die materielle 

Welt entgegengehalten werden. Christliche 

Strömungen, die theologisch besonders 

hervorheben, dass der Mensch nur „Gast 

auf Erden“ ist und daher die materielle Welt 

keine feste Heimat für den Christen sein 

kann, kritisieren aufgrund dieser Heimat-

losigkeit des Christen ein Wallfahrtswesen, 

das an einem realen Ziel einen Haftpunkt 

sieht, um Gott nahe zu sein. Eine ähnliche 

Haltung haben die Manichäer in den ers-

ten christlichen Jahrhunderten eingenom-

men, die aus gleichen Gründen der Wall-

fahrt skeptisch gegenüber gestanden sind 

und daher das entstehende christliche Pil-

gerwesen kritisiert haben. Buddhistische 

Mönche, die durch meditative Versen-

kung nach Erleuchtung streben, kritisieren 

ebenfalls Wallfahrten und die Verehrung 

von Reliquien an Wallfahrtsorten; dass 

dennoch auch Buddhisten eifrige Wall-

fahrer waren, zeigen konfuzianische Ein-

wände gegen buddhistische Wallfahrten in 

China im 8. Jh. n. Chr.: Dabei wird jedoch 

argumentiert, dass Wallfahrten deshalb zu 

unterlassen wären, weil Buddhisten, die 

Wallfahrten unternehmen, ihre Arbeit im 

alltäglichen Leben vernachlässigen, was 

aus der Sichtweise des konfuzianischen 

Arbeitsethos dem gesellschaftlichen Wohl-

ergehen abträglich sei.

Ein weiterer Argumentationsstrang, 

der sich innerhalb von Religionen kritisch 

mit Wallfahrten auseinandersetzt, greift 

den Aspekt der „Reise in die Fremde“ auf: 

Aspekte des Fremdseins und der Bewegung, 

die mit der Wallfahrt unmittelbar verbun-

den sind, bedeuten zugleich ein zeitweiliges 

Ausbrechen aus den gegebenen sozialen 

Ordnungen, so dass Pilger nicht immer 

exakt einzuordnen oder zu kontrollieren 

sind. Da aus praktischen Gründen unver-

meidbar ist, dass Pilger mit anderem „fah-

renden Volk“ zusammenkommen, ließen 

sich Ausschweifungen nicht vollkommen 

vermeiden, die der ursprünglich frommen 

Motivation der Pilgerschaft zuwider stan-

den. Genauso wenden Kritiker gegen die 

Wallfahrt ein, dass das Gemeinschaftsge-

fühl einer Wallfahrergruppe missbraucht 

werden kann, um dadurch theologische 

oder auch sozial-politische Veränderungen 



T} Hutter/Pilgern eın universalreligiöses Phänomen

herbeizuführen Da aber Wallfahrten entgegenkommen, nämlich In Kontakt
olcher kritischer Einwände nicht usblei- ihrer Gottheit treten, lassen S1e sich In
ben, verbindet sich diese Kritik mıt einem der Religionsgeschichte unabhängig VO  b

KOMprom1ss: Um die genannten elahren ihrer Je religionsspezifischen Interpreta-
unterbinden, ollten Teilnehmer tion praktisch universell feststellen. Da,

Wallfahrten deren Wert, (,ottes ähe wI1Ie erwähnt, Pilgern einen starken INndivi-
eiInem eiligen (Ort erfahren, hierbei duellen menschlichen Aspekt hat, ist diese

nicht grundsätzlich geleugnet wird nicht Form einer religiösen andlung aber auch
welt entfernte Heiligtümer aufsuchen, SO1- besonders alur geelgnet, sich individuell

entfalten. Dadurch bleten Wallfahrtendern 1Ur die nächstliegenden.
E1n etzter Kritikpunkt, der AaUS theo- einen dealen „Nährboden für vielfältige

logischer Perspektive Wallfahrten Formen (einschliefßlich Fe  ormen VO  b

geäußert wird, bezieht sich nochmals auf „Volksreligiosität”, die nicht immer voll-
eine Form der Veräußerlichung. Pilger, die kommen kompatibel mıt en Details der

ihrem Ziel Pilgerandenken erwerben, ogmati einer eligion SeiIn MUSSeN. DIies
bringen keinen „geistigen , sondern biletet einerseılmts die Möglichkeit, dass CS

1Ur „weltlichen Besıtz mıt ach ause. hinsichtlich des Verständnisses VO  b Wall-
en, die mıt einem eiligen verbun- ahrten unterschiedlichen Meinungen

zwischen OIlıziellen Vertretern einer Re-den werden, Modelle VO  b Tempeln oder
Kirchen, eine kleine Nachbildung der Ka- ligionsgemeinschaft und den G;läubigen
aba In 8‘) Amulette und Schutzmittel kommt, andererseits ijefert das individuelle

(Gjelster oder den Osen 1C. Was- Verständnis dessen, Was eine „Wallf:  C6
SCI VO Jordan, AaUuSs Lourdes oder AaUS dem für das eigene religiöse Leben eisten
(zanges sind einIge Beispiele für e 11eD{ie vVeLIINIAS, die Grundlage alur, dass Pilgern
Pilgerandenken. Fur den Wallfahrer erfül- auch In Zukunft ein weılt verbreitetes religi-
len S1€ die Funktion, sich die Wallfahrt OSes Phänomen bleiben wird.

erinnern In dieser Hinsicht werden sol-
che Pilgerandenken nicht kritisiert. efr- Der Autor Prof. Dr.phil. Dr20 Manfred
ings ermöglichen S1€ eine „Profanierung” utter (1957) studierte AtfnNoiische Theo-
der Wallfahrt In den Alltag oder können die ogie (Dr. 20 und Vergleichende
Grenzziehung zwischen Volksfrömmigkeit Sprachwissenschaft In Verbindung mMit e1ner
und „Aberglauben‘ verwischen. In dieser orientalistischen Fächerkombination (Dr.
Hinsicht werden S1€ dann Angriffspunkt phil. In YAZ mit Studienaufenthal-
für die theologische Kritik, dass damıt der fen In Wiıen und ürzburg. Seit 2000 ist CT

spirituelle Wert der Wallfahrt In SEe1IN (Je- Professor für Vergleichende Religionswissen-
enteil verwandelt wIrd. schaft Institut für (OQrient- und SICHNWIS-

Solche Kritikpunkte, die religiöse Spe- senschaften der Unitversita onnn
zialisten verschiedentlich alltfahr- euere Veröffentlichungen: Das ewige Rad.
ten und Pilger formulieren, reifen teilwei- eligion und Kultur des uddhismus, YAZ

Recht Fehlformen teilweise ijeg 200T; Die Weltreligionen, München 2005;
ihnen eine Argumentation zugrunde, die Pluralismus und 'andel In den Religionen
sich anthropologischen KOonzept VO  b 11M vorhellenistischen Anatolien, hrsg. JE
Wallfahrt, die ähe des eiligen suchen, Meinsam mMit Sylvia Hutter-Braunsar AT-

fer Orient und Altes Testament 337), Muns-entzündet. Da Wallfahrten einem grund-
sätzlichen Bedürfnis religiöser Menschen fer 2006.

272 Hutter/Pilgern – ein universalreligiöses Phänomen

herbeizuführen. Da aber Wallfahrten trotz 

solcher kritischer Einwände nicht ausblei-

ben, verbindet sich diese Kritik mit einem 

Kompromiss: Um die genannten Gefahren 

zu unterbinden, sollten Teilnehmer an 

Wallfahrten – deren Wert, Gottes Nähe 

an einem heiligen Ort zu erfahren, hierbei 

nicht grundsätzlich geleugnet wird – nicht 

weit entfernte Heiligtümer aufsuchen, son-

dern nur die nächstliegenden.

Ein letzter Kritikpunkt, der aus theo-

logischer Perspektive gegen Wallfahrten 

geäußert wird, bezieht sich nochmals auf 

eine Form der Veräußerlichung. Pilger, die 

an ihrem Ziel Pilgerandenken erwerben, 

bringen keinen neuen „geistigen“, sondern 

nur „weltlichen“ Besitz mit nach Hause. 

Andenken, die mit einem Heiligen verbun-

den werden, Modelle von Tempeln oder 

Kirchen, eine kleine Nachbildung der Ka-

aba in Mekka, Amulette und Schutzmittel 

gegen Geister oder den Bösen Blick, Was-

ser vom Jordan, aus Lourdes oder aus dem 

Ganges sind einige Beispiele für beliebte 

Pilgerandenken. Für den Wallfahrer erfül-

len sie die Funktion, sich an die Wallfahrt 

zu erinnern. In dieser Hinsicht werden sol-

che Pilgerandenken nicht kritisiert. Aller-

dings ermöglichen sie eine „Profanierung“ 

der Wallfahrt in den Alltag oder können die 

Grenzziehung zwischen Volksfrömmigkeit 

und „Aberglauben“ verwischen. In dieser 

Hinsicht werden sie dann Angriffspunkt 

für die theologische Kritik, dass damit der 

spirituelle Wert der Wallfahrt in sein Ge-

genteil verwandelt wird.

Solche Kritikpunkte, die religiöse Spe-

zialisten verschiedentlich gegen Wallfahr-

ten und Pilger formulieren, greifen teilwei-

se zu Recht Fehlformen an, teilweise liegt 

ihnen eine Argumentation zugrunde, die 

sich am anthropologischen Konzept von 

Wallfahrt, die Nähe des Heiligen zu suchen, 

entzündet. Da Wallfahrten einem grund-

sätzlichen Bedürfnis religiöser Menschen 

entgegenkommen, nämlich in Kontakt zu 

ihrer Gottheit zu treten, lassen sie sich in 

der Religionsgeschichte – unabhängig von 

ihrer je religionsspezifischen Interpreta-

tion – praktisch universell feststellen. Da, 

wie erwähnt, Pilgern einen starken indivi-

duellen menschlichen Aspekt hat, ist diese 

Form einer religiösen Handlung aber auch 

besonders dafür geeignet, sich individuell 

zu entfalten. Dadurch bieten Wallfahrten 

einen idealen „Nährboden“ für vielfältige 

Formen (einschließlich Fehlformen) von 

„Volksreligiosität“, die nicht immer voll-

kommen kompatibel mit allen Details der 

Dogmatik einer Religion sein müssen. Dies 

bietet einerseits die Möglichkeit, dass es 

hinsichtlich des Verständnisses von Wall-

fahrten zu unterschiedlichen Meinungen 

zwischen offiziellen Vertretern einer Re-

ligionsgemeinschaft und den Gläubigen 

kommt, andererseits liefert das individuelle 

Verständnis dessen, was eine „Wallfahrt“ 

für das eigene religiöse Leben zu leisten 

vermag, die Grundlage dafür, dass Pilgern 

auch in Zukunft ein weit verbreitetes religi-

öses Phänomen bleiben wird.

Der Autor: Prof. Dr.phil. Dr.theol. Manfred 

Hutter (1957) studierte Katholische Theo-

logie (Dr. theol. 1984) und Vergleichende 

Sprachwissenschaft in Verbindung mit einer 

orientalistischen Fächerkombination (Dr. 

phil. 1991) in Graz mit Studienaufenthal-

ten in Wien und Würzburg. Seit 2000 ist er 

Professor für Vergleichende Religionswissen-

schaft am Institut für Orient- und Asienwis-

senschaften der Universität Bonn.

Neuere Veröffentlichungen: Das ewige Rad. 

Religion und Kultur des Buddhismus, Graz 

2001; Die Weltreligionen, München 2005; 

Pluralismus und Wandel in den Religionen 

im vorhellenistischen Anatolien, hrsg. ge-

meinsam mit Sylvia Hutter-Braunsar (= Al-

ter Orient und Altes Testament 337), Müns-

ter 2006.


