ThPQ 155 (2007) 265-272

265

Manfred Hutter

Pilgern — ein universalreligiéses Phanomen

# Das religios motivierte Aufsuchen heiliger Orte ist weltweit in den ver-
schiedensten Religionen verbreitet, wie der Bonner Religionswissenschaf-
ter Manfred Hutter eindrucksvoll darstellt. Manche Religionen, wie etwa
der Islam, schreiben solche Pilgerfahrten sogar ausdriicklich vor, aber zum
groleren Teil handelt es sich um freiwillige Leistungen der Gldubigen.
Was sich die Pilger vom Besuch der bedeutenden Stétten erwarten, ist sehr
unterschiedlich, aber - das kann man wohl sagen - kein Pilger und keine
Pilgerin kehrt unberiihrt und unveréndert nach Hause zuriick. Ein wenig
davon konnte auch bei den LeserInnen des informativen Beitrags Wirklich-

keit werden. (Redaktion)

1. Vorbemerkungen —
Zum aktuellen Aufschwung
eines religidsen Phanomens

Rund 2,2 Millionen Muslime haben im
Dezember 2006 und Januar 2007 die grofe
Hadsch-Pilgerfahrt in Mekka und Umge-
bung absolviert. Dieses zumindest hin-
sichtlich der Gréfle bedeutendste Pilgern
nimmt innerhalb der Religionsgeschichte
eine Sonderstellung ein. Denn die Pil-
gerfahrt nach Mekka gehort zu den fiinf
so genannten ,,Sdulen des Islam® und die
Absolvierung dieser Pilgerfahrt einmal im
Leben ist Pflicht fiir jeden Muslim, vor-
ausgesetzt, die physischen und materiellen
Lebensumstdnde erlauben die Reise nach
Mekka im Wallfahrtsmonat des musli-
mischen Kalenders. Der genau geregelte
Ablauf dauert im Kern fiinf Tage, kann
aber durch weitere Besuche heiliger Stit-
ten sowie durch das Opferfest verlingert
werden. Daneben kennt der Islam auch
die so genannte Umra, die ,,Besuchsfahrt®
zu den heiligen Stitten des Islam auf der
arabischen Halbinsel, die jederzeit im Jahr
durchgefiihrt werden kann, weniger streng
reglementiert und auch kiirzer ist. Dieses

islamische Konzept einer ,,Zweiteilung" in
Pflicht und Freiwilligkeit klingt religions-
geschichtlich auch in der - Mitte des 19.
Jahrhunderts im Iran entstandenen und
inzwischen weltweit verbreiteten — Baha’i-
Religion nach, in der ebenfalls unterschie-
den wird zwischen der ,,Pflichtwallfahrt*
zu den Heiligen Stétten der Baha'i-Religi-
on im Raum von Haifa in Israel, die heute
neun Tage dauert, und ,,Besuchsfahrten zu
diesen Orten und anderen Pldtzen, die mit
der Baha'i-Geschichte verbunden sind.
Damit ist fiir ,,Pilgern als universale
Erscheinung der Geschichte der Religionen
bereits ein erstes Charakteristikum gefun-
den: Wenn wir von ,Wallfahrt“ oder ,,Pil-
gerfahrt® sprechen, ist fast immer eine frei-
willige Leistung gemeint. Eine Ausnahme
von dieser ,,Freiwilligkeit® stellen lediglich
die beiden genannten Beispiele aus Islam
und Baha'i-Religion dar, die religions-
rechtlich als Pflicht des Glaubigen verstan-
den werden; als weitere Ausnahme sind die
Buf3- und Strafwallfahrten (punitio) v.a. im
mittelalterlichen Christentum zu nennen,
die absolviert werden sollten, damit man
von der gottlichen und menschlichen Stra-
fe fiir Sinden oder Vergehen befreit wird.



266

Hutter/Pilgern - ein universalreligiéses Phinomen

Dass die Freiwilligkeit des Pilgerns,
durch die ein Wallfahrer sein Engagement
im Glauben ausdriickt, auch gegenwartig
nicht geschwunden ist, zeigt die zunehmen-
de Zahl von Pilgern weltweit, so dass man
manchmal zu Recht bereits von einem ,,Pil-
gertourismus®“spricht,dernachSchéitzungen
bis zu einem Drittel des touristischen Auf-
kommens weltweit ausmacht. Wenn christ-
liche Wallfahrer aus Europa und Nord-
amerika die Mehrheit unter den Pilgern
ausmachen, so ist dies nicht primér von der
Religion abhingig, sondern von besseren
wirtschaftlichen Moglichkeiten, aber auch
von der besser entwickelten Infrastruktur
fir Pilgerreisen. Denn man sollte nicht
vergessen, dass ein grundlegender Aspekt
des ,,Pilgerns® inzwischen durch moderne
Méglichkeiten in den Hintergrund getreten
ist: Der ,,Pilger” — abgeleitet von lateinisch
peregrinus ,,der Fremde® - ist nicht mehr
jenen Gefahren des beschwerlichen Weges
und der unsicheren Riickkehr ausgesetzt,
mit denen der Pilger in vormoderner Zeit
konfrontiert war. Auch Wallfahrtszentren
aufSerhalb Europas - v.a. grofle Pilgerorte
fir Hindus, Buddhisten und Muslime in
Saudi-Arabien, Indien, Sri Lanka, China
und Japan - sind inzwischen gut erreichbar,
so dass der ,Weg® zu einer solchen heiligen
Stitte heute relativ leicht begehbar ist.

Trotzreeller weltlicher Erleichterungen
einer ,,Pilgerfahrt® bleibt die religiose Leis-
tung erhalten. Mit der Erleichterung des
Weges steigt auch die Moglichkeit, sich
auf Wallfahrt zu begeben, so dass dadurch
eine weltweite Zunahme dieser Art eines
religisen ,,Sich auf den Weg Machens® zu
beobachten ist.

2. Ziele der Wallfahrt

Das Wort Wallfahrt, das von ,wallen her-
geleitet wird, bezieht sich urspriinglich auf

ein ,,Reisen in die Fremde®; allerdings weif3
der Wallfahrer, dass ihn in der Fremde ein
klares Ziel erwartet. Ziele von Wallfahrten
sind geographisch fixiert, wobei man fol-
gende wichtige Typen benennen kann:

(a) Zentral sind Orte, die mit der
(frithen) Geschichte der Religion verbun-
den werden konnen: Dazu gehoren etwa
aus dem Bereich von Weltreligionen Jeru-
salem als Ort des ehemaligen Tempels im
Judentum, als Ort der Kreuzigung Jesu im
Christentum und als Ort von Muhammads
visiondrer Entriickung in den Himmel im
Islam. In dieser Hinsicht gewinnt Jerusa-
lem eine besondere Dichte als Wallfahrts-
ort, weil er von mehreren Religionen mit
entscheidenden Ereignissen der jeweiligen
Religion verbunden wird. Jiingere Religi-
onen wie die Mormonen oder die Baha’i
konnen in ihren Wallfahrtszentren den
Bezug zur frithen Geschichte der Religion
naheliegenderweise besonders gut belegen.
Salt Lake City als Zentrum der Mormonen
ist nicht nur administrativer und kulturel-
ler Mittelpunkt der Religionsgemeinschaft,
sondern als spirituelles Zentrum auch Sym-
bol des Reiches Gottes, das die Mormonen
durch ihre Religion verwirklichen wollen.
Wer nach Salt Lake City pilgert, befindet
sich im Zentrum der Religion. Ahnliches
gilt fiir Orte der frithen Baha'i-Geschichte
in der Umgebung von Haifa, die wihrend
einer Baha'i-Pilgerfahrt besucht werden.

(b) Besonders konkretisiert wird die-
ser Bezug zur frithen Geschichte einer Re-
ligion durch die Erinnerung an das Wirken
des Religionsstifters oder einer anderen
identitdtsbegriindenden Person; wichtige
Beispiele dafiir sind folgende: die Geburt
Jesu in Bethlehem und sein Wirken in
Galilda; Muhammads Auftreten und Sam-
meln von Anhédngern in Mekka und Me-
dina; Orte von Buddhas Lebensweg, der in
seinem Geburtsort Lumbini beginnt, sich
tiber Bodh Gaya als Ort der Erleuchtung



Hutter/Pilgern - ein universalreligiéses Phdanomen

267

und Sarnath als Ort der ersten Predigt
fortsetzt und schliefSlich in Kushinagraha
als Ort seines Todes endet; Ayodhya als
Geburtsort des Gottes Rama sowie Vrin-
davan als Geburtsort des Gottes Krishna
im Hinduismus; Ise mit den Schreinen der
Sonnengottin Amaterasu, die als Mutter
des ersten japanischen Kaisers verehrt wird
und fiir den Shintoismus die zentrale gott-
liche Gestalt ist.

(c) In eine weitere Kategorie kann man
Orte einordnen, die phédnomenologisch
als ,heilig® charakterisiert werden und
urspriinglich mit natiirlichen landschaft-
lichen Gegebenheiten verbunden waren,
die eine - sekundire - Historisierung bzw.
Aufladung erfahren koénnen. Dazu gehort
beispielsweise der Ayers Rock in Austra-
lien, den Aborigines als ihren Herkunftsort
deuten, der aber auch in moderner Religi-
ositdt oder in esoterischen Stromungen als
,Ort einer besonderen Kraft® aufgesucht
wird; dies ldsst sich auch an anderen Plit-
zen beobachten wie beispielsweise in der
prahistorischen Anlage von Stonehenge in
Grofibritannien, deren urspriingliche Be-
deutung bislang nicht genau geklart wer-
den konnte. Ferner mag man hier die Rolle
des Berges Fuji als beeindruckendes Natur-
phanomen einordnen, der im Shintoismus
zugleich als Wohnsitz der Gotter gedeutet
wird. Die Verbindung des Berges Sinai mit
der Offenbarung Gottes an Mose ist eben-
falls ein typisches Beispiel. Genauso sind
Fliisse oft Anlésse fiir die Entstehung von
Wallfahrtsorten, denn die Uberquerung
eines Flusses in einer Furt ist zugleich als
Symbol geeignet, im iibertragenen Sinn
den Ubergang von der diesseitigen zur jen-
seitigen Welt abzubilden. Das Ineinander-
miinden mehrerer Fliisse wird manchmal
zum Ziel von Wallfahrten, wie das wohl
berithmteste diesbeziigliche Beispiel zeigt:
Benares, am Zusammenfluss von Ganges,
Varuna und Asi gelegen, ist fiir viele Hin-

dus der Pilgerort schlechthin, dessen
Heiligkeit iiberhoht wird, indem man in
Benares mehrere Mythen iiber den Gott
Shiva lokalisiert, d.h. iiberall eine ,,Spur®
des Gottes von den Gldubigen erkannt
werden kann.

(d) Wallfahrtsorte konnen ihr Anse-
hen durch wichtige Personen der Religion
gewinnen, indem man sich z.B. am Grab
einer solchen Person an deren Bedeutung
fiir die Religion erinnert; aber auch die Re-
sidenz des Oberhauptes der Religion kann
Wallfahrtszentrum werden. Das wichtigste
Beispiel, das beide Aspekte zugleich verbin-
det, ist Rom fiir das katholische Christen-
tum, namlich sowohl als Ort des Grabes des
Apostels Petrus, aber zugleich als Ort der
»Residenz von Petrus und seiner Nach-
folger. Heiligengraber sind in ihrer lokalen
Vielfalt praktisch unzihlbar, aber nur man-
che Graber werden tiberregional bedeutsam:
Dazu gehoren die Grabmiler verschiedener
Imame des schiitischen Islam wie Kerbe-
la und Nadschaf im Irak oder Ghom und
Mashhad im Iran. Fiir Judentum und Islam
ein gemeinsamer Wallfahrtsort ist Hebron
(el-Chalil), weil dort die Graber der bib-
lischen Patriarchen und ihrer Frauen ver-
ehrt werden, eine Tradition, die auch der Is-
lam kennt. Da der Grabkult im Hinduismus
und im Buddhismus wegen der Vorstellung
der Wiedergeburt keine grofie Rolle spielt,
sind solche Typen von Wallfahrtsorten in
diesen Religionen nicht wichtig. Den Perso-
nenbezug kennen aber auch sie, wenn z.B.
die Stadt Kanchi in Stidindien als Residenz
des so genannten Shankaracharya, einer
wichtigen religiésen Autoritit des Hinduis-
mus in der Gegenwart, fiir viele Hindus den
Charakter eines Wallfahrtsortes hat. Ahn-
liches kann man wohl auch von dem Ort
Dharamsala sagen, an dem der derzeitige
Dalai Lama seinen Wohnsitz hat; dadurch
wird dieser Ort auch spiritueller Mittel-
punkt des tibetischen Buddhismus.



268

Hutter/Pilgern - ein universalreligiéses Phinomen

(e) Hinsichtlich ihrer geographischen
Verortung werden Pilgerorte manchmal
sogar verdichtet, indem verschiedene heili-
ge Orte zu PilgerstrafSen oder Prozessions-
wegen zusammengefasst werden. Berithmt
ist beispielsweise die Wallfahrtsroute, die
88 buddhististische Tempel auf der japa-
nischen Insel Shikoku einschlief3t, bzw. die
Pilgerstraf3e, die 33 Tempel der buddhisti-
schen Gottheit Kannon im Grofiraum von
Kyoto umfasst. Dasislamische Wallfahrtsri-
tual im Rahmen der Hadsch schlief3t einige
Orte zu einem ,verdichteten Wallfahrtsziel
zusammen. Auch der Hinduismus kennt
solche Wallfahrtwege, die letztlich als Weg
ein einziger ,Ort“ sind, so z.B. der rund
50 Kilometer lange Wallfahrtsweg um Be-
nares herum, auf dem alle wichtigen Orte
innerhalb und auflerhalb der Stadt im Ver-
laufe von sechs Tagen besucht werden. Bis
zu mehreren Jahren dauert die ,Ganges-
wallfahrt die an der Quelle des Flusses
in 3000 Metern Hohe beginnt, am linken
Flussufer bis zur Miindung des Flusses in
den Golf von Bengalen fiithrt und den Pil-
ger schliefllich am rechten Flussufer ent-
lang wieder zuriick zur Quelle bringt. Am
Fluss liegende andere Wallfahrtsorte — wie
etwa Benares — werden selbstverstindlich
besucht, aber die ganze Flussumrundung
ist eine geschlossene Pilgerfahrt, wobei der
Fluss als Ziel der Wallfahrt den Pilger im-
mer begleitet.

Pilgerstrafien und Pilgerorte sind geo-
graphisch reale Groflen, aber als Ziel
der Wallfahrt iiberschreiten sie die Geo-
graphie, indem fiir den Pilger der Weg
und das Ziel eine spirituelle Dimension
bekommen: Denn es sind Orte, an denen
man die Prisenz einer Gottheit oder einer
heiligen Kraft erlebt, die fiir den Gldubigen
den Einbruch der Transzendenz in die Im-
manenz zeigt. Orte, die mit der Geschich-
te, vorbildlichen Gestalten oder wichtigen
Institutionen der eigenen Religion ver-

bunden sind, fithren dabei den Glédubigen
in seinem Erleben aus dem Alltag in eine
besondere Nidhe zur Gottheit. Unmittel-
bares Erleben des Gottlichen oder Erfah-
ren einer solchen (,,geographischen®) Nihe
sind dabei zugleich Aspekte, die es ermog-
lichen, dass ein Wallfahrtsort von Anhdn-
gern mehrerer Religionen , geteilt” werden
kann - falls diese Religionen gemeinsame
Vorstellungen besitzen, wie es etwa bei
den Patriarchengrdbern in Hebron / El-
Chalil oder auf dem Tempelberg in Jerusa-
lem der Fall ist. Aber auch Orte, an denen
man als ,,Pilgertourist® eine Heiligkeit im
allgemeineren Sinn erlebt, kénnen solche
transreligiosen Ziele werden, die fiir Men-
schen mit unterschiedlichen theologischen
Vorstellungen anziehend wirken. Einer-
seits zeigt dies, dass Wallfahrt als Ausdruck
des Strebens nach einer — durchaus auch
physisch gedachten — Nihe zum Heiligen
eine anthropologische Konstante ist, an-
dererseits aber auch ein Konfliktpotenzial
entfalten kann, wenn von Anhéngern un-
terschiedlicher Religionen exklusive An-
spriiche auf einen ,heiligen Ort“ erhoben
werden und man ,,anderen” Glaubigen kei-
ne Teilhabe an diesem Raum einer Heilig-
keit zubilligen will.

3. Die verandernde Kraft des
gemeinsames Weges

Inder Gegenwart sind Wallfahrten physisch
einfacher durchfithrbar als frither, wobei
durch die Wahl moderner Verkehrsmittel
die fiir eine Wallfahrt benotigte Zeit kiirzer
wird. Der korperliche Aspekt des ,,Wallens*
ist dabei auf einzelne Etappen der Wall-
fahrt reduziert, ohne zu schwinden, so dass
korperbetonte Techniken im Verlauf der
Wallfahrt wichtig bleiben. Dazu gehért das
bewusste Gehen mancher Wegabschnitte
oder das rituell exakt genormte Umschrei-



Hutter/Pilgern - ein universalreligioses Phdanomen

269

ten eines Heiligtums. Niederwerfungen
und der Lidnge nach Ausstrecken auf dem
Boden im Wechsel mit dem Sichaufrich-
ten, um dadurch Schritt fir Schritt eine
Wegstrecke zu bewiltigen, ist bei Wallfahr-
ten zu buddhistischen und hinduistischen
Heiligtiimern eine kérperliche Performanz,
die zugleich Akt der Askese ist. Wenigstens
das letzte Stiick des Weges auf den Knien
rutschend hinter sich zu bringen, ist eine
andere Weise, das Bewegungsmoment der
Wallfahrt gegentiber ,,alltdglichen® Fortbe-
wegungen hervorzuheben.

Solche Formen verdeutlichen, dass
man bei einer Wallfahrt nicht nur zeitlich
und raumlich, sondern auch kérperlich
den Alltag verlésst. Dadurch bildet der Weg
der Wallfahrt einen Einschnitt im Leben
des Pilgers, bewirkt einen Prozess und eine
Veranderung im Gldubigen. In anthropo-
logischer Weise ist eine Wallfahrt daher ein
»Durchgangs- bzw. Ubergangsritus“ (rife
de passage), der einen Statuswandel des
Pilgers bewirkt, teilweise — wie z.B. im Fall
des Heimkehrers von der Hadsch im Islam,
eines Sadhu (,,Heiligen®) nach der Durch-
fithrung einer Wallfahrtsumrundung des
Ganges, eines mittelalterlichen christlichen
Rom- oder Jerusalempilgers - verbunden
mit erheblichem Sozialprestige in seiner
heimatlichen Umgebung. Theologisch
wird diese Veranderung dabei je nach Re-
ligion in Bezug auf die Glaubensinhalte
unterschiedlich gedeutet. Ein Hindu sieht
die Wallfahrt als verdienstvoll an, weil sie
ihn (lokal) ndher an die Gottheit und die
erstrebte Einheit von atman und brah-
man heranbringt. Ein Buddhist besucht
Buddhareliquien auf seiner Wallfahrt und
hofft dadurch, Verdienst (punya) zu er-
werben, das ihm eine zukiinftige giinstige
Wiedergeburt ermoglicht, die ihm das Er-
reichen des Nirvana erleichtert. Fiir einen
Juden erhalt die Wallfahrt einerseits die
Funktion eines Opfers, vermag aber auch

die Firbitte bei Gott durch Verstorbene,
deren Griber man besucht, zu erreichen.
Ein Christ kann in der Wallfahrt eine as-
ketische Ubung oder die Bufie fiir Siinden
sehen, um sich dadurch der Gnade Gottes
auch wiirdig zu erweisen. Fiir den Muslim
schliefSlich ist Wallfahrt ein Gottesdienst
und eine religiose Pflicht, durch deren
Durchfithrung man sich dem Willen Got-
tes unterwirft und dadurch ein ,wahrer®
Muslim wird.

Solche Verdnderungen zeigen, dass die
Wallfahrt prinzipiell ein individueller Akt
ist, egal ob sie als religiose Pflicht, aufgrund
eines freiwilligen Entschlusses oder in Ver-
tretung eines anderen durchgefiihrt wird.
In der praktischen Durchfithrung sind
Wallfahrten jedoch in der Regel Gemein-
schaftsunternehmungen, zu denen Pilger
sich als Interessengemeinschaften zusam-
menschlieffen. Der Gemeinschaftscharak-
ter der Wallfahrt kommt aber auch fiir den
»Individualpilger® spatestens am Ziel zum
Tragen, wo er in den gemeinsamen Strom
der Pilger einmiindet. Teilweise wird dieser
Gemeinschaftsbezug durch gemeinsame
Pilgerkleidung gefordert, am deutlichsten
an den weiflen Kleidern zu sehen, mit de-
nen Muslime sich in Mekka kleiden. Dabei
kommt nicht nur die Gemeinschaft, son-
dern auch die soziale Gleichheit aller Pilger
zum Ausdruck. Allerdings ist dieser Aspekt
von Gemeinschaft nicht universell vorhan-
den. Theravada-buddhistische Monche, die
eine Wallfahrt zu einer Buddha-Reliquie
unternehmen, bleiben auch am Wallfahrts-
ziel eine in Bezug auf ihre Erlosungsfahig-
keit in diesem Leben hoher bewertete Ge-
meinschaft als weibliche Laien-Pilgerinnen,
die zur gleichen Zeit zum Heiligtum kom-
men. Diese beiden gegeniiber gestellten
Beispiele belegen trotz vorhandener Ge-
meinschaftsaspekte, dass der individuelle
Aspekt der Wallfahrt Vorrang gegeniiber
dem kollektiven Aspekt hat.



270

Hutter/Pilgern - ein universalreligioses Phanomen

Weiterfiihrende Literatur:

U. Tworuschka, Heilige Wege. Die Reise zu
Gott in den Religionen, Frankfurt 2002.
Tworuschka beschreibt - iiber das en-
gere Thema Wallfahrt weiterfithrend und
hinausgehend - das Bild von ,Wegen® in-
nerhalb von Religionen als reale Bewe-
gungen, Typen von Wegen und ,,symbo-
lischen“ Wegen zur inneren Anndherung
an Gott.

S. Faroqhi, Herrscher iiber Mekka. Die Ge-
schichte der Pilgerfahrt, Miinchen 1990.
Faroqhi liefert eine gut lesbare Darstellung
der islamischen Wallfahrt, ihrer Geschich-
te, ihrer theologischen Bedeutung und der
einzelnen Riten, wobei dieses Buch auch
indirekt Einblick in den Islam am Beispiel
der Wallfahrt vermittelt.

Vertiefende Literatur:

G. Ahn u.a. (Hg.), Religioses Reisen, Miins-
ter 2003 (= Mitteilungen fiir Anthropologie
und Religionsgeschichte 15); S.M. Bhard-
waj | G. Rinschede, Pilgrimage in World
Religions, Berlin 1988; J. Chélini / H. Brant-
homme (Hg.), Historie des pelerinages non
chrétiens. Entre magique et sacré: le che-
min des dieux, Paris 1987; S. Coleman / J.
Elsner, Pilgrimage. Past and Present in the
World Religions, Cambridge 1995; S. Cole-
man | J. Eade, Reframing Pilgrimage. Cul-
tures in Motion, London 2004; K. Gratzl
(Hg.), Die heiligsten Berge der Welt, Graz
1990; B. Kotting, Peregrinatio Religiosa,
Miinster 1980; G. Lanczkowski, Die heilige
Reise, Freiburg 1982; Ch. Meyer, Die ,re-
ligiose Reise®, in: Zeitschrift fiir Religions-
und Geistesgeschichte 49 (1997) 11-33; E.
A. Morinis, Pilgrimage in the Hindu Tradi-
tion, Delhi 1984; G. Stephenson, Das Bild
des ,Weges“ in der Religionsgeschichte, in:
Zeitschrift fiir Religions- und Geistesge-
schichte 45 (1993) 289-308.

Somit erfiahrt der Pilger zwar eine
— in ihrer ,Dichte® von der jeweiligen Re-
ligion abhidngige - Gemeinschaft (commu-
nitas) mit den anderen Pilgern auf dem
gemeinsamen Pilgerweg, die sein Erleben
der Wallfahrt mitbestimmt. Die Verédn-
derung, die durch die Wallfahrt bewirkt
wird, betrifft ihn jedoch nur individuell.
Diese transformative Kraft des (religiosen)
Weges, die man der Wallfahrt zuschreibt
und die der Grund ist, weshalb man diese
unternimmt, ist ein zentrales Charakteris-
tikum des Pilgerns in anthropologischer
Sicht: Am Ziel wird der Pilger von einem
»alten“ zu einem ,,neuen” Menschen. Von
der Heimkehr her beleuchtet kann man so-
gar sagen, dass der Weg und das Ziel letzt-
lich als gemeinsames Ganzes zu betrachten
sind. Durch die Zusammengehorigkeit von
Weg und Ziel unterscheiden sich Wallfahr-
ten auch von anderen Formen der Spiri-
tualitdt, die ebenfalls dazu beitragen, ein
»neuer Mensch zu werden, z.B. Meditati-
onen, plotzliche Erleuchtung, Gewinn von
Gnosis oder religiose Feste.

4. Spannungen zwischen
Anthropologie und
genormter Theologie

Der starke individuelle und anthropolo-
gische Bezug von Wallfahrt bringt es mit
sich, dass Wallfahrten sich als Ausdrucks-
formen von ,Volksfrommigkeit* etablieren
und sich dabei Praktiken entwickeln kon-
nen, die von Vertretern der ,offiziellen®
oder ,genormten“ Theologie kritisiert
werden. Andere Kritikpunkte konnen aber
auch grundsitzlicher sein, indem der Sinn
von Wallfahrten tiberhaupt in Frage ge-
stellt wird.

Ausgehend von Vorwiirfen, dass Pil-
gerfahrten zu Verduflerlichung des Glau-
bens sowie zu Verfehlungen fithren, wer-



Hutter/Pilgern - ein universalreligiéses Phanomen

271

den Stimmen laut, die Wallfahrten iber-
haupt als unnétig hinstellen. Mystiker ver-
schiedener Religionen argumentieren da-
bei, dass sich Gott nicht an einem Ort der
Wallfahrt finden lédsst, sondern im Men-
schen selbst. Islamische Mystiker, die sich
nicht vollkommen tiber die religiose Pflicht
der Wallfahrt hinwegsetzen konnen, argu-
mentieren dabei unterschiedlich fiir eine
sVerinnerlichung® der Wallfahrt. So be-
hauptete z.B. al-Halladsch (9. Jh. n. Chr.),
dass die Wallfahrt nach Mekka in jedem
Zimmer unternommen werden konne,
denn das eigentliche und einzige Heiligtum
befindet sich im Herzen jedes Menschen.
Ein anderer Mystiker, Bayazid Bastami (9.
Jh. n. Chr.), vollzieht die Pilgerfahrt nach
Mekka, indem er siebenmal um einen Wei-
sen schreitet, weil der Mensch das eigent-
liche Heiligtum sei. Vergleichbar der Wall-
fahrtskritik von Mystikern ist die Position
des christlichen Theologen Gregor von
Nyssa (4. Jh. n. Chr.), der seine Mitchris-
ten auffordert, ihren Leib zu verlassen und
(mystisch) zu Christus zu pilgern, nicht
aber real von ihrer Heimat in Kappadokien
nach Jerusalem. Genauso wird dem chine-
sischen Weisen Laozi (5. Jh. v. Chr.) in den
Mund gelegt, dass der heilige Mensch nicht
weit hinausgehen muss, denn dort erfihrt
er nichts fiir seine religiose Vervollkomm-
nung, vielmehr kann der Heilige seine Voll-
endung ohne weite Reisen erlangen.

Die Frage des Ortsbezugs erdffnet
nicht nur hinsichtlich der ,Verinnerli-
chung® der Wallfahrt Kritikméglichkeiten,
sondern dem realen Ort als Wallfahrtsziel
kann theologisch die ,Heimatlosigkeit®
und ,,Ungebundenheit® an die materielle
Welt entgegengehalten werden. Christliche
Stromungen, die theologisch besonders
hervorheben, dass der Mensch nur ,,Gast
auf Erden® ist und daher die materielle Welt
keine feste Heimat fiir den Christen sein
kann, kritisieren aufgrund dieser Heimat-

losigkeit des Christen ein Wallfahrtswesen,
das an einem realen Ziel einen Haftpunkt
sieht, um Gott nahe zu sein. Eine dhnliche
Haltung haben die Manichier in den ers-
ten christlichen Jahrhunderten eingenom-
men, die aus gleichen Griinden der Wall-
fahrt skeptisch gegeniiber gestanden sind
und daher das entstehende christliche Pil-
gerwesen kritisiert haben. Buddhistische
Ménche, die durch meditative Versen-
kung nach Erleuchtung streben, kritisieren
ebenfalls Wallfahrten und die Verehrung
von Reliquien an Wallfahrtsorten; dass
dennoch auch Buddhisten eifrige Wall-
fahrer waren, zeigen konfuzianische Ein-
winde gegen buddhistische Wallfahrten in
China im 8. Jh. n. Chr.: Dabei wird jedoch
argumentiert, dass Wallfahrten deshalb zu
unterlassen wiaren, weil Buddhisten, die
Wallfahrten unternehmen, ihre Arbeit im
alltaglichen Leben vernachldssigen, was
aus der Sichtweise des konfuzianischen
Arbeitsethos dem gesellschaftlichen Wohl-
ergehen abtraglich sei.

Ein weiterer Argumentationsstrang,
der sich innerhalb von Religionen kritisch
mit Wallfahrten auseinandersetzt, greift
den Aspekt der ,Reise in die Fremde“ auf:
Aspekte des Fremdseins und der Bewegung,
die mit der Wallfahrt unmittelbar verbun-
den sind, bedeuten zugleich ein zeitweiliges
Ausbrechen aus den gegebenen sozialen
Ordnungen, so dass Pilger nicht immer
exakt einzuordnen oder zu kontrollieren
sind. Da aus praktischen Griinden unver-
meidbar ist, dass Pilger mit anderem ,,fah-
renden Volk® zusammenkommen, liefSen
sich Ausschweifungen nicht vollkommen
vermeiden, die der urspriinglich frommen
Motivation der Pilgerschaft zuwider stan-
den. Genauso wenden Kritiker gegen die
Wallfahrt ein, dass das Gemeinschaftsge-
fihl einer Wallfahrergruppe missbraucht
werden kann, um dadurch theologische
oder auch sozial-politische Veranderungen



272

Hutter/Pilgern - ein universalreligiéses Phinomen

herbeizufiithren. Da aber Wallfahrten trotz
solcher kritischer Einwande nicht ausblei-
ben, verbindet sich diese Kritik mit einem
Kompromiss: Um die genannten Gefahren
zu unterbinden, sollten Teilnehmer an
Wallfahrten - deren Wert, Gottes Nihe
an einem heiligen Ort zu erfahren, hierbei
nicht grundsitzlich geleugnet wird - nicht
weit entfernte Heiligtiimer aufsuchen, son-
dern nur die nichstliegenden.

Ein letzter Kritikpunkt, der aus theo-
logischer Perspektive gegen Wallfahrten
gedauflert wird, bezieht sich nochmals auf
eine Form der Verauflerlichung. Pilger, die
an ihrem Ziel Pilgerandenken erwerben,
bringen keinen neuen ,,geistigen’, sondern
nur ,weltlichen® Besitz mit nach Hause.
Andenken, die mit einem Heiligen verbun-
den werden, Modelle von Tempeln oder
Kirchen, eine kleine Nachbildung der Ka-
aba in Mekka, Amulette und Schutzmittel
gegen Geister oder den Bosen Blick, Was-
ser vom Jordan, aus Lourdes oder aus dem
Ganges sind einige Beispiele fiir beliebte
Pilgerandenken. Fiir den Wallfahrer erfiil-
len sie die Funktion, sich an die Wallfahrt
zu erinnern. In dieser Hinsicht werden sol-
che Pilgerandenken nicht kritisiert. Aller-
dings ermoglichen sie eine ,,Profanierung®
der Wallfahrt in den Alltag oder konnen die
Grenzziehung zwischen Volksfrommigkeit
und ,, Aberglauben® verwischen. In dieser
Hinsicht werden sie dann Angriffspunkt
fiir die theologische Kritik, dass damit der
spirituelle Wert der Wallfahrt in sein Ge-
genteil verwandelt wird.

Solche Kritikpunkte, die religiése Spe-
zialisten verschiedentlich gegen Wallfahr-
ten und Pilger formulieren, greifen teilwei-
se zu Recht Fehlformen an, teilweise liegt
ihnen eine Argumentation zugrunde, die
sich am anthropologischen Konzept von
Wallfahrt, die Nahe des Heiligen zu suchen,
entziindet. Da Wallfahrten einem grund-
sitzlichen Bedirfnis religioser Menschen

entgegenkommen, namlich in Kontakt zu
ihrer Gottheit zu treten, lassen sie sich in
der Religionsgeschichte — unabhangig von
ihrer je religionsspezifischen Interpreta-
tion — praktisch universell feststellen. Da,
wie erwéhnt, Pilgern einen starken indivi-
duellen menschlichen Aspekt hat, ist diese
Form einer religiosen Handlung aber auch
besonders dafiir geeignet, sich individuell
zu entfalten. Dadurch bieten Wallfahrten
einen idealen ,Nahrboden® fiir vielfiltige
Formen (einschliefSlich Fehlformen) von
~Volksreligiositdt®, die nicht immer voll-
kommen kompatibel mit allen Details der
Dogmatik einer Religion sein miissen. Dies
bietet einerseits die Moglichkeit, dass es
hinsichtlich des Verstindnisses von Wall-
fahrten zu unterschiedlichen Meinungen
zwischen offiziellen Vertretern einer Re-
ligionsgemeinschaft und den Gldubigen
kommt, andererseits liefert das individuelle
Verstdndnis dessen, was eine ,Wallfahrt*
fiir das eigene religiose Leben zu leisten
vermag, die Grundlage dafiir, dass Pilgern
auch in Zukunft ein weit verbreitetes religi-
Oses Phanomen bleiben wird.

Der Autor: Prof. Dr.phil. Dr.theol. Manfred
Hutter (1957) studierte Katholische Theo-
logie (Dr. theol. 1984) und Vergleichende
Sprachwissenschaft in Verbindung mit einer
orientalistischen Ficherkombination (Dr.
phil. 1991) in Graz mit Studienaufenthal-
ten in Wien und Wiirzburg. Seit 2000 ist er
Professor fiir Vergleichende Religionswissen-
schaft am Institut fiir Orient- und Asienwis-
senschaften der Universitit Bonn.

Neuere Verdffentlichungen: Das ewige Rad.
Religion und Kultur des Buddhismus, Graz
2001; Die Weltreligionen, Miinchen 2005;
Pluralismus und Wandel in den Religionen
im vorhellenistischen Anatolien, hrsg. ge-
meinsam mit Sylvia Hutter-Braunsar (= Al-
ter Orient und Altes Testament 337), Miins-
ter 2006.



