ThPQ 155 (2007) 273-282 273

Auf dem Pilgerweg — zwei Erfahrungsberichte

¢ Was beschiftigt Pilgernde auf ihrem Weg? Welche Erlebnisse prigen sie?
Zwei Erfahrungsberichte geben exemplarisch Einblick.

Pfarrer Walter Wimmer leitet aus der Reflexion seines Weges nach Santiago
de Compostela eine ,,Theologie der Fiifie“ ab und meditiert spirituelle und
pastorale Grundhaltungen, die den Wegerfahrungen entsprechen.

Der Linzer Dompfarrer Maximilian Strasser gibt mit seinem ,,Nach-Ge-
dachten® Einblick in Konzeption, Planung und Durchfithrung von Grup-
pen-Wallfahrten der Dompfarre nach Mariazell. Anregend ist die Tatsa-
che, dass das Unterwegssein die Pilgernden zunehmend verbindet, und
wie die Wallfahrten im Leben der Pfarre und der einzelnen priagend pri-

sent bleiben. (Redaktion)

Walter Wimmer

Pilgern ist Beten mit den FlBen

Zum 60. Geburtstag habe ich drei Monate
Sabbatzeit erbeten. Mit einem Gefihrten
pilgerte ich zwischen 30. April und 13. Juli
2003 von Einsiedeln in der Ostschweiz auf
dem Jakobsweg nach Santiago de Com-
postela und Finisterre. Von den 2.250 Ki-
lometern bin ich mit dem 13 kg schweren
Rucksack in der ersten Halfte taglich etwa
35 km, in der zweiten Hilfte etwa 28 km

gepilgert.

Warum nicht auch
eine ,Theologie der FuBe"?

Es gibt eine Theologie des Herzens, eine
Theologie des Kopfes, eine Theologie der
Hiénde.

Bei der Theologie des Herzens denke
ich an die Herz-Jesu- und Herz-Maria-Ver-

ehrung. Herz bleibt ein Ursymbol des Men-
schen als personales Zentrum der Liebe. Es
ist als Beziehungszentrum in der Mitte zwi-
schen der von der westlichen Hemisphére
betonten Kopfschale und der im Fernen
Osten eher bestimmenden Beckenschale.

Der Theologie des Kopfes entspricht
eine natiirliche Theologie, gemaf3 der jeder
vernunftbegabte Mensch den Schépfer aus
den Geschopfen erkennen kann (Weish
13,1ff.): fides quaerens intellectum - der
Glaube, der auch vor dem Anspruch un-
seres Intellekts besteht, selbst wenn er alles
Begreifen tibersteigt.

Bei der Theologie der Hinde denke ich
u.a. an die segnende und oft sakramentale
Handauflegung. Es geniigt nicht, ,Horer
des Wortes“ (Karl Rahner) zu sein, son-
dern es gilt, auch entsprechend leibhaftig
zu handeln (Jak 1,22).



274

Auf dem Pilgerweg. Zwei Erfahrungsberichte

In unserem Glauben ist ,,der Leib der
Schliissel zum Heil®. Was ganz(heitlich)
und gut ist, braucht ,Hand und Fuf}*, also
auch die Symbolik der Fiifle. Sonst ist es
zu wenig geerdet und erfahrungsfremd.
Jede Einseitigkeit blof3 einer Theologie des
Herzens, des Kopfes, der Hande oder der
Fufle kann freilich zur verhdngnisvollen
Engfiihrung werden. Auch wenn ich mei-
ne Gedanken um den Glauben, der Beine
macht, kreisen lasse, so stehen sie als ,,pars
pro toto, denn alle Glieder gehren zu dem
einen Leib ( vgl. 1 Kor 12).

Erfahrungshintergrund

Da wir keine Nomaden mehr sind, war der
lange Weg eine grofe korperliche Heraus-
forderung, zumal fiir meine Fiifle. Bereits
am dritten Wandertag vermerkte ich in
meinem Tagebuch: ,,Allmidhlich begannen
die Fuf$ballen zu schmerzen.“ Am sechsten
Tag notiere ich: ,,Ich merkte, dass Franz zu-
sehends mit seinem rechten Knie Probleme
hat.“ Bald war die Knieentziindung bei
meinem Pilgergefihrten so schmerzhaft,
dass er nicht mehr gehen konnte. Die Beine
rebellierten gegen die Uberanstrengung.

Jede Krise bedeutet aber auch Chance.
Die eigenen Grenzen einzugestehen und
damit leben zu lernen, fillt jedem Perfek-
tionisten schwer. Es war eine Einladung,
mein Schrittmafl zu finden und zugleich
im gegenseitigen Aufeinanderangewiesen-
sein voranzukommen.

Mein Pilgergefihrte ist, statt umzukeh-
ren, mit dem Zug nach Frankreich gefahren
und hat mich vier Wochen mit Bus und
Zug ,begleitet. An drei Sonntagen haben
wir uns getroffen, in Le Puy, Conques und
Moissac. Ab St. Jean-Pied-de-Port bei den
Pyrenden gingen wir — trotz aller verblei-
benden Schmerzen - wieder gemeinsam.

Auch ich erlebte in den Fiiflen meine
Grenzen, denn es begleitete mich fiir den
Grofiteil des Weges eine Mittelfulentziin-
dung, die ich erst daheim durch Ultra-
schall- und Hochvolttherapie auskurie-
ren konnte. Ich bin um einige Einsichten
reicher geworden: Die Fiifle sind fiirwahr
kein unwichtigeres Glied als die anderen.

~Wenn der Fuf$ sagt: Ich bin keine
Hand, ich gehore nicht zum Leib!, so ge-
hort er doch zum Leib ... Der Kopf kann
nicht zu den Fiiflen sagen: Ich brauche euch
nicht. Im Gegenteil, gerade die schwicher
scheinenden Glieder des Leibes sind un-
entbehrlich ...“ (1 Kor 12,15.21f.)

Fir den Zusammenbhalt der verschie-
denen Glieder des einen Leibes Christi, der
Kirche, folgt: Wenn den Schwachen ihre
gleichwertige Stellung zugesagt wird und
eintrichtige Sorge fiireinander das Wich-
tigste ist, gehort die Gemeinschaft wesent-
lich zu unserem Pilgersein. Die Forderung
derer, denen es schlecht geht, zeichnet das
Volk Gottes unterwegs besonders aus.

Wer um das Warum und das Ziel des
Weges und der Bewegung weifl, ertriagt
fast jedes Wie! Ich habe nie daran gedacht
aufzugeben; ich habe allerdings manchmal
gezweifelt, ob es mir geschenkt ist, durch-
zuhalten. Ich wusste: Wenn es gliickt, war
es mehr als eigene Leistung — was im Zu-
sammenspiel von Leistung und Gnade
eines der grofiten Geheimnisse bleibt.

»Es kann nicht darum gehen, das Le-
ben durch diesen Weitwanderweg® zu
verbreitern oder zu verldngern (als Sport,
Leistung, Selbstbestitigung, ...). Es kann
nur darum gehen, das Leben zu vertiefen.
Die Quantitit kann die Qualitat nicht er-
setzen, sondern nur Ausdruck der Qualitat
sein, d.h. der Weitwanderweg soll durch
Distanz, Linge, Weite ... Abstand schaffen
und den Blick fiir das Wesentliche freige-
ben und ein Weg in die Tiefe werden - der



Auf dem Pilgerweg. Zwei Erfahrungsberichte

275

Beziehung zu Gott, zum Nachsten und zu
sich selbst. In der Einsambkeit des Gehens,
im Zuriickgeworfensein auf sich selbst
ist es leichter, die Be-weg-griinde zu un-
terscheiden und sich fiir die wahren und
guten zu entscheiden. Nicht unwichtig ist
dabei die Ganzheitlichkeit der Erfahrung:
Leib und Seele, Psyche und Soma sind mit
angesprochen und eingeschlossen (Tage-
bucheintragung 14. Mai).

Sprachlicher Zugang:
~Mir geht's gut”

Die Sprache als ,,Haus des Seins“ (Martin
Heidegger) offenbart die Bedeutung der
Fiifle. Warum sagen wir ,,Es geht mir gut®
und nicht ,,Ich gehe gut“? Zum Gut-gehen
sind die Fiile unbedingt notwendig, aber
das eigene Gehen allein geniigt nicht. Es
bedarf eines nicht mehr machbaren ge-
schenkten Mehrwertes. Es geht mir nur
gut, wenn ich gehe und mich zugleich im
Vertrauen gehen lassen kann. Dieses ,,Es®
ist mehr als eine unpersonliche Kraft; es ist
das Eingebundensein in ein Beziehungsge-
flecht der mitmenschlichen und letztlich
der gottlichen Geborgenheit.

Es hat wohl auch indirekt mit den Fii-
flen zu tun, dass ich etwas ver-stehe, also
um den Grund weif3, auf dem ich stehe.
Wenn man be-sitzt, versessen ist, wird man
leicht bewegungslos und bleibt bei sich ste-
hen. Wie schwer haben es deshalb Reiche,
ins Himmelreich zu kommen. Sie sind in
Gefahr zu glauben, niemanden mehr zu
brauchen, der sie beim Namen ruft; und
sich — wie die Turmbauer zu Babel - den
Namen selbst zu machen.

Auf meinem Weg habe ich auch die
Erfahrung gemacht, dass ich mich ver-
laufen habe. Die fast einzige Moglichkeit,
mich wieder auf den rechten Weg zu be-

geben, war, das Ver-gehen einzusehen und
umzukehren zum letzten Wegweiser, der
die Orientierung angibt.

Auf dem Wege kommen einem hin-
sichtlich der tieferen Bedeutung unseres
~Gehwerkes” viele Fragen: Wie wird mein
Leben einmal aus-gehen? Ich sinne dariiber
nach, was mich an-geht? Werden die Triu-
me der Jugendlichen auf-gehen? Gibt es
im Leben etwas, das mir wirklich ab-geht?
Welche Schwierigkeiten neige ich zu um-
gehen? Was heiflft auf Mitmenschen ein-
gehen? Was ist mein Auftrag, der an mich
er-geht? Wen lasse ich eigentlich mein See-
lenstiibchen be-gehen? Welche Werte sind
es, die mir vor allem vor-gehen? Welchen
Lebensfragen muss ich noch intensiver
nach-gehen?

Letztlich entscheidet tiber Sinn und
Unsinn, Gelingen und Scheitern unseres
Lebens, wie wir miteinander um-gehen. Als
Richtschnur gilt die Gerichtsrede: ,Was ihr
fiir einen meiner geringsten Briider (und
Schwestern) getan habt, das habt ihr fiir
mich getan.“ (Mt 25,40) Die wichtigste Er-
fahrung des Pilgerns ist freilich: Der Weg
ist nicht nur das Ziel, sondern er hat ein
Ziel.

Zugang Uber die Wunden
an den FuBen

Fast alle Pilger lingerer Strecken erleiden
Verwundungen, so auch ich und mein
Pilgergefihrte. Wunden auf dem Weg ha-
ben mir neben der Erfahrung der eigenen
Grenzen eine wesentliche Erfahrung in
der Beziehung zum Néchsten ermdglicht:
Die PilgerInnen haben die Wunden nicht
voreinander verborgen, sondern gezeigt
und einander solidarisch geholfen, um
Schmerzen zu erleichtern und Wunden zu
heilen.



276

Auf dem Pilgerweg. Zwei Erfahrungsberichte

Ich habe es selbst des Ofteren erfahren,
sei es durch Fulimassage, durch chiroprak-
tische oder andere medizinische Behand-
lung. Keiner hat die Achillesferse beim
anderen gesucht, um ihn auf den wunden
Punkt zu treffen. Alles unfaire Ausniitzen
der Schwichen des anderen oder ein Blof3-
stellen der wunden Stellen lagen fern. Wir
sind vielmehr einander offen begegnet - in
aller Verletzbarkeit. Gerade dadurch ist
eine tiefe Weggemeinschaft entstanden.
Wir sind gut miteinander umgegangen.
Darstellungen des hl. Rochus, der seine
durch den Einsatz bei Pestkranken verur-
sachten offenen Wunden am Bein zeigte,
waren oft auf dem Weg anzutreffen.

Auch wenn die Motivationen der Ja-
kobspilger sehr unterschiedlich sein mo-
gen, suchen doch die meisten ein Stiick
Versohnung. Mir ist deshalb immer wie-
der der biblische nichtliche Jakobskampf
als Deutung dieses Gehens und vor allem
des Lebensweges in den Sinn gekommen:
Jakob, der durch Schliche das Erstgeburts-
recht fiir sich ergattert hatte und auch sonst
nie zimperlich im Umgang mit andern
war, kimpft in dieser Nacht der Riickkehr
in seine Heimat mit einem unbekannten
Wesen, von dem er nicht lisst, ehe es ihn
segnet. Es ist Gott selbst, mit dem er ringt.
In dieser Nacht wird er mit Gott, mit dem
Bruder Esau und mit sich selbst versohnt.
In der Folge war er ,fuflwund®: ,,Er hink-
te an seiner Hiifte“ (Gen 32,32). Wer Sha-
lom finden, wer also seelisch zum Frieden
kommen will, der muss offenbar damit
rechnen, dass er hinkt, also innerweltlich
ein Stiick drmer wird.

Wer die Nacht zum Tag macht, meint
alles selber machen zu konnen, obwohl
gerade korperlich und seelisch vieles nur
wachsen kann. Es war fiir mich ganz wich-
tig, mich in der Nacht in den Schlaf fallen
zu lassen, Hidnde und Fifle von mir zu

strecken und ihnen Ruhe zu génnen, um
die notige Rekonvaleszenz zu erfahren,
freilich manchmal auch durch nachtliche
Schmerzen hindurch.

FuBwaschung als
Jvergessenes Sakrament”

Neben dem sakramentalen Zeichen der
Handauflegung wurde auch die Fufiwa-
schung in der alten Kirche (im 3. und 4.
Jahrhundert) von vielen als Sakrament
angesehen, mancherorts mit der Tauflitur-
gie verbunden, iiber die Jahrhunderte ein-
fach ,mandatum® genannt, da sie mit dem
»heuen Gebot“ (Joh 13,34) verbunden war.
Sie steht bei Johannes dort, wo die Synopti-
ker vom Abendmahl berichten. Jesus selbst
tut diesen oft von Sklaven verrichteten
Dienst der Gastfreundschaft.

Fufiwaschung ist fiir alle Fuflwunden
und Wegmiiden nicht nur ein Zeichen der
Zuwendung und Liebe, sondern verwirk-
licht sie zum Heile (und zur Heilung) der
Betroffenen. ,Wir hatten die Etappe von
Navarrenx nach St. Palais unterschitzt,
so dass wir vollig erschopft erst um 18.20
Uhr ankamen. Im leeren Klostergang der
Franziskanerherberge verwies man uns
auf das ,Office;, d.h. den Gottesdienst in
der Kapelle; es war eine Messe. So sehr ich
froh war, daran teilnehmen zu konnen,
wiinschte ich mir jedoch nichts sehnlicher
als eine ,Fuflwaschung’ Denn ich hatte bei
meinen brennenden Sohlen nichts drin-
gender notig und ich hétte mir im Moment
kein grofleres Labsal denken kénnen als
eine Fuflwaschung® (Tagebucheintragung
11. Juni).

Vielleicht miissen wir mehr ,,per pedes
apostolorum® unterwegs sein, um einan-
der in Augenhdhe zu begegnen und den
tiefen Gehalt der Fuflwaschung wieder zu



Auf dem Pilgerweg. Zwei Erfahrungsberichte

277

erfahren! Auch Jesus hat sich die Fiife von
der Siinderin waschen und salben lassen.
Wihrend die Pharisder dies mit Siinde,
Blof3stellung und Ungehorigkeit verbin-
den, spricht Jesus von Liebe, Wiedergut-
machung und Verséhnung.

Wenn Jesus uns auftrigt: ,,Ein Beispiel
habe ich euch gegeben, damit auch ihr so
handelt, wie ich an euch gehandelt habe®
(Joh 13,15), so heifst dies, einander die
Fiifle und nicht den Kopf zu waschen, ein-
ander in Liebe zu dienen anstatt {iberein-
ander zu herrschen. Dazu darf man nicht
buckeln, sondern muss sich biicken; dazu
darf das Mehr des Einen nicht vom Weni-
ger des Anderen leben.

Der mit Handen und FuBen
ans Kreuz Gebundene

Wer kennt nicht Wegstrecken, auf denen
er auf der Stelle zu treten scheint oder den
Eindruck hat, es gehe zuriick oder gar in
den Abgrund, es geht nichts mehr: Ich ste-
he véllig an, korperlich, psychisch; ich bin
behindert, geldhmt, bewegungslos gefes-
selt an das Krankenbett, weit weg von al-
len Idolen des Agilen und Flexiblen? Und:
~Was aber ist, wenn Totenstille eintritt?*
(Ingeborg Bachmann)

Der Jakobsweg ist gesdaumt mit vielen
Wegkreuzen. Jesus ist alle Wege gegangen,
leichte und steile, Spazierwege und vor
allem den Kreuzweg - bis hin zur Be-weg-
ungslosigkeit und Starre des Todes. (Ps
22,17: ,,Sie durchbohren mir Hinde und
Fufle) Das Kreuz mit den Wunden an den
Hinden, im Herzen und an den Fiif8en ist
Ausdruck der duflersten Mitleidenschaft
Gottes, seiner Solidaritit bis dorthin, wo
nichts mehr geht.

Vom siindigen Volk Gottes heifit es:
»Der ganze Kopf ist wund, das ganze Herz

ist krank: Vom Kopf bis zum Fuf kein hei-
ler Fleck, nur Beulen, Striemen und frische
Wunden“ (Jes 1,5f), vom Knecht Gottes
hingegen: ,,Durch seine Wunden sind wir
geheilt” (Jes 53,5). Als Auferstandener sagt
Jesus: ,,Seht meine Hiande und meine Fufle
an: Ich bin es selbst“ (Lk 24,39). Hinde und
Fifle stehen fiir den ganzen Menschen.

Im Nicht-mehr-gehen, in den Wun-
den, im Tode kommt Gottes Kraft zur
Vollendung. Wiahrend dies Nichtchristen
unverstindliches Argernis und Torheit
bleibt, leben wir aus der Gewissheit, dass
unser Lebensweg letztlich nicht eine sinn-
lose Sisyphusarbeit oder ein auswegloses
Labyrinth ist, sondern ein Fortschreiten
auf einem Weg, der trotz des scheinbaren
Endes eine heile Vollendung und ein voll-
endendes Ziel hat. Wie dem zu Boden ge-
stiirzten Paulus wird der Herr auch zu mir
sagen: ,,Steh auf, stell dich auf deine Fufle!*
(Apg 26,16) — Solche Gewissheit nimmt
meinem Gehen selbstgentigsame Sicher-
heit, aber auch verbissene Verzweiflung;
sie schenkt mir Heiterkeit und Gelassen-
heit (vgl. Rom 8,38f).

Aufgabe der Kirche

»Es ist wichtig, dass jeder sein Schrittmafd
auf dem Jakobsweg und auf dem Lebens-
weg findet und geht. Marschieren im glei-
chen Schritt mag fiir eine als ,acies bene or-
dinata; also fiir eine wie eine Schlachtreihe
vorgestellte Kirche gelten, aber nicht fiir das
Volk Gottes unterwegs’ des Zweiten Vati-
kanischen Konzils. Es ist wohl auch nicht
richtig, den anderen ,die Waden nach vor-
ne zu richten’ und sie so ;wieder katholisch
zu machen Ist es nicht vielmehr Aufgabe
der Kirche, gleichsam ,Gite detape, d.h.
Pilgerherberge fiir die Menschen auf ihrer
irdischen Pilgerschaft, zumal den Weg-



278

Auf dem Pilgerweg. Zwei Erfahrungsberichte

miiden und Wegwunden und jenen, bei
denen nichts mehr geht, anzubieten? Ist es
nicht vornehmste Aufgabe der kirchlichen
Amtstrager ,nicht Herren des Glaubens,
sondern Diener der Freude‘ (2 Kor 1,24) zu
sein?“ (Tagebucheintragung 10. Juni)

Der Autor: Dr. Walter Wimmer, geb. 1943,
1977-1984 Spiritual am Linzer Priesterse-
minar; 1977-1987 Prof. fiir christliche Spi-

Maximilian Strasser

ritualitit an der Kath.-Theol. Hochschule
Linz; seit Sept. 1984 Pfarrer in Linz-St. Kon-
rad; langjihriges Mitglied der Pastoralkom-
mission Osterreichs; seit 1988 Sprecher des
Priesterrates der Didzese Linz. Verdffentli-
chungen: Eschatologie der Rechtfertigung:
Paul Althaus’ Vermittlungsversuch zwischen
uneschatologischer und nureschatologischer
Theologie, Miinchen 1979; Gebetsnot und
not-wendendes Beten, in: ThPQ 133 (1985),
Hefte 1-4.

Nach-Gedachtes zu zwei Wallfahrten

In den Jahren 2004 und 2006 lud die Dom-
pfarre Linz jeweils in der vorletzten Woche
der Sommerferien zu einer Wallfahrt nach
Mariazell ein. Im Folgenden versuche ich
zu beschreiben, warum diese Wallfahrt in-
itilert wurde und was bei der Planung und
auf dem Weg bedeutsam erschien. Es ist
ein Riickblick, in dem sich Beschreibung
und Nach-Denken iiber das Erlebte vermi-
schen. Das personliche Erleben der Fuf3-
wallfahrt, vor allem der ersten Wallfahrt
2004, wird in der Darstellung mehr Raum
einnehmen. Ebenso wird die personliche
Wahrnehmung von Einzelheiten in Vorbe-
reitung und Durchfiihrung spiirbar sein.

1. Anlass und AnstéBe zur Planung

Am 8. Dezember 2004 wurde der 150. Jah-
restag der Verkiindigung des Immaculata-
Dogmas begangen. Die Linzer Bischofskir-
che ist der ,,Ohne Erbsiinde empfangenen
Jungfrau und Gottesmutter Maria“ ge-

weiht. Bischof Franz Josef Rudigier hatte
im April 1855 - gleichsam als Antwort auf
diese Dogmatisierung - beschlossen, in
Linz einen ,Neuen Dom* (wie er bis heu-
te im Volksmund heif3t) zu bauen und ihn
der Unbefleckten Empfingnis zu weihen.

Als Dompfarre wollten wir dieses Jubi-
laum entsprechend vorbereiten und feiern.
Im Oktober 2002 wurde in der Leitung des
Pfarrgemeinderats erstmals dartiber ge-
sprochen; bald darauf setzte der Pfarrge-
meinderat einen Festausschuss ein, dessen
Mitglieder tiber theologische Vortrige und
Predigten zu Fragen der Stellung Marias in
der katholischen Theologie im Allgemei-
nen und das Immaculata-Dogma im Be-
sonderen berieten. Zusitzlich sollte etwas
unternommen werden, was den ganzen
Menschen auf dieses Fest hin in Bewegung
bringt. Der erste Gedanke war, eine Wall-
fahrt nach Lourdes zu unternehmen, und
zwar so, dass eine Gruppe die letzte Weg-
strecke in etwa fiinf oder sechs Tagesetap-
pen zu Fuf zuriicklegen konnte.



