ThPQ 155 (2007) 283-293

283

Leo Karrer

Ist die Stunde der Laientheologen vorbei?

Leitungspersodnlichkeiten in priesterlosen Gemeinden

I.  Mut zur Realitat:
eine Anfrage an die Kirche

Inder Einladung zu dieser Themenstellung'
heifit es unverblimt: ,Viele Ditzesen lei-
den am Priestermangel und die Gemein-
den am Mangel an Pfarrern. Strukturell
sind die Losungswege eng und begrenzt.
So erhebt sich die Frage: Leitungsperson-
lichkeiten in priesterlosen Pfarren?*

Es ist erfreut zur Kenntnis zu nehmen,
dass das Problem klar benannt wird. Es
ruhrt an viele ,heifle Eisen®, die z.T. mit
einer Patina von traditioneller Ehrwiir-
digkeit belegt sind und deshalb fiir einen
ungeniert offenen Diskurs Tabuschranken
darstellen konnen. Das Thema betrifft das
Amtsverstindnis, die Sakramentenpasto-
ral, die Partizipation und die zentralisti-
sche Ubersteuerung, den Zolibat und den
Ausschluss der Frauen von der Weihe und
letztlich unser Kirchenbild. Das sind im
doppelten Sinn reizende Themen. Und
all dies ist - oft inkognito - mit unserem
Menschen- und Gottesbild fein verwoben.
So ist sensibel und riicksichtsvoll mit dem
umzugehen, was den Menschen gefiihls-
miflig gleichsam heilig ist. Allerdings:
man darf Gefiithlen auch nicht auf den
Leim gehen. Dahinter kénnen auch Vorur-
teile und verschwiegene Interessen lauern
sowie bornierte Rechthaberei und Angste
ihr Unwesen treiben. In solchen Umbruch-

zeiten stellt sich somit die Frage nach Mut
und Vertrauen.

Mut zur Realitit ist so etwas wie ein
erster Glaubensschritt, sich nimlich im
Vertrauen auf den Weg und die Botschaft
Jesu der Wirklichkeit zu stellen, ohne sich
in ihr zu verlieren noch an ihr zu zerbre-
chen. Wie soll man sich dem Geheimnis
Gottes o6ffnen, wenn man schon mit den
unmittelbaren Realitidten des Lebens und
in der Kirche mutwillig und angstvoll um-
geht oder wenn taktische Absichten von
erpresserischen Riicksichten diktiert sind?
Wenn wir horen wollen, was der Geist den
Gemeinden sagt (Oftb 2,7), dann miissen
wir uns auf die Herausforderungen der Si-
tuation einlassen, auch wenn es emotional
Miihe bereiten mag und Patentlgsungen
nicht zur Verfiigung stehen. Statt die Pro-
bleme umsichtig einer Losung zuzufiihren,
werden sie selbst verurteilt. Was zeigt sich
nun beztiglich unseres Themas, was ist pas-
toral notwendig und theologisch moglich?

Die beiden Themen, namlich ob die
Stunde der Laientheologen vorbei sei und
wie man sich Leitungspersonlichkeiten in
priesterlosen Gemeinden vorstellen solle,
sind unterschiedliche Fragestellungen. Es
scheint auch das Problem in der jiingst
erschienenen empirischen Untersuchung
,Ortsuche* zu sein, dass das Phianomen
»Laientheologe/-theologin®auf die Frage re-
duziert wird, ob die Pastoralreferenten und

Vortrag anlésslich des Symposiums 200 Jahre Priesterseminar Linz am 25. Oktober 2006.
PM. Zulehner/K. Renner, Ortsuche. Umfrage unter Pastoralreferentinnen und Pastoralrefe-

renten im deutschsprachigen Raum, Ostfildern 2006; vgl. L. Karrer, Ortsuche der Pastoralrefe-

rentlnnen, in: Diakonia 38 (3/2007).



284

Karrer/Ist die Stunde der Laientheologen vorbei?

-referentinnen geweiht werden wollen oder
nicht. Die Deutung und Bedeutung des neu-
zeitlichen Phdnomens der katechetischen,
religionspadagogischen, theologischen und
pastoralen Kompetenzen von Frauen und
Minnern sind viel umfassender als das be-
drangende Thema der sog. Laientheologen
und Theologinnen in pastoralen Berufen
oder gar in der Gemeindeleitung. Letzteres
ist ein exemplarisches Segment eines viel
umfassenderen Fragenkomplexes. Beide
jedoch sind an der Wurzel Fragen an die
Kirche. Liasst die Kirche sich nur unter
dem pragmatischen Druck der Stunde auf
dieses Potenzial ein? Sind sie Liickenbiifier,
die man wie eine charismatische Naturka-
tastrophe iiberwintern muss und die man
zu gegebener Zeit wieder aus dem System
herausschwitzt? Oder erkennt die Kirche
in diesem Vorgang eine geistige und spiri-
tuelle Herausforderung an sich selbst, die
sie als Chance fur ihre Sendung in einer
modernen Welt annimmt? Es gibt Selbstbe-
hinderungen und unnétigen Ballast in der
Kirche, die sie mit den neuen theologischen
Potenzialen und mit wachen Priestern und
Bischofen tiberwinden kénnte, denn unsere
Zeit hat fiir manche Traditionen und Tabus
schon ldngst das Verfallsdatum verhéngt.
Von daher ist zu formulieren: die Stunde
der sog. Laientheologen/-innen beginnt
erst, weil der Kirche in der gegenwirtigen
Stunde aufgetragen ist, ihren Weg zwischen
Kontinuitdt und Wandel realitétsbezogen
und botschaftsorientiert zu wagen sowie
diesen Weg geistesgewdrtig und geistesge-
genwdrtig zu gehen.

Il. ,Ist die Stunde der
Laientheologen vorbei?”

Das neuzeitliche Phianomen der sog. Lai-
entheologen ist seit den 1920er Jahren in

Miinster von Theologinnen gepragt wor-
den, denn damals begannen einige wenige
Frauen mit dem Studium der Theologie,
das bis dahin nur fiir Priesteramtskandi-
daten moglich gewesen war. Sie sind die
Pionierinnen des Studiums der katho-
lischen Theologie durch ,Laien®

1. Zur Realitat des Phanomens

Um es vorerst rein statistisch zu sagen:
in Deutschland waren es Ende 2004 tiber
1000 Diakone, iiber 3000 Pastoralrefe-
rent/inn/en und zirka 4500 Gemeinde-
referent/inn/en, die den seelsorglichen
Dienst und kirchliche Aufgaben mit den
Priestern und Ordensleuten wahrgenom-
men haben. Die weit grofiere Anzahl von
Frauen und Ménnern, die auf verschie-
denen Schulstufen Religionsunterricht
erteilen, ist nicht auszumachen. Die Ver-
gleichszahlen in Osterreich und in der
Schweiz sind natiirlich niedriger, aber im
Vergleich sehr beachtlich.

Nachdem die Laientheologen und
Theologinnen nach dem Zweiten Welt-
krieg zunehmend im schulischen Religi-
onsunterricht eingesetzt worden waren,
entwickelten sie sich seit den 70er Jahren
des letzten Jahrhunderts auch als perso-
nelles Reservoir fiir pastorale Berufe und
kirchliche Dienste. Es ist zu beachten,
dass dies nur eines der wachsenden Po-
tenziale der Kirche ist. Zu erinnern ist an
die Katechet/inn/en, an die Jugendseel-
sorger/innen und Sozialarbeiter/innen ...,
und weltweit an die Animadores in Stida-
merika, an die Bakambi in Afrika, an die
Katechist/inn/en in den Missionsgebieten
usw. Wird diese enorme Personalriicklage
zu einer qualitativen Chance fiir die Sen-
dung der Kirche und gegebenenfalls unter
welchen Bedingungen?



Karrer/Ist die Stunde der Laientheologen vorbei?

285

2. Das Phanomen als Quelle
fur Inspiration?

Es ist nicht ganz von der Hand zu weisen,
dass das Potenzial der Laientheologen und
Theologinnen allzu leicht als personelle
Notlosung in einer priesterarmen Zeit, als
Reaktion auf Mangel und damit unter dem
funktionalen Aspekt der pragmatischen
Niitzlichkeit betrachtet wird. Ist nicht viel-
mehr zu fragen: Welche mittel- und lang-
fristigen Wirkungen fiir den praktischen
Christen-Mut in unserer Gesellschaft
konnten daraus erwachsen, wenn immer
mehr Frauen und Minner mit theolo-
gischer, pastoraler und religionspiadago-
gischer Qualifikation die charismatische
Phantasie der Laien stirken und sich in
den Dienst des Volkes Gottes stellen, damit
dieses selbstbewusst glaubwiirdiges Christ-
sein in Kirche und Welt vollzieht? Eine sol-
che vielfaltige Sachverstindigkeit andert
und wandelt nachhaltig die Religionspéad-
agogik, die Theologie bzw. das reflektierte
Selbstbewusstsein der Kirche, die Oku-
mene, die Verbande und die Vielfalt der
pastoralen Dienste, ein neues Miteinander
von Frauen und Minnern in der Kirche
sowie die Kommunikationskultur und Ko-
operationsstruktur der Kirche. Zu erwih-
nen sind auch das Gesprich zwischen der
Theologie und der Welt der Wissenschaft,
die Ethik sowie die Ehe- und Familienpas-
toral, die Sakramentenpraxis, die ,Welter-
fahrung® und Realititsndhe der Kirche,
das Verhaltnis zur Welt der Kultur und der
Kunst, der Politik, der Medien, des Geldes,
zur Wirtschaft usw. Es ist doch zu fragen,
was es bedeuten mag und durchgreifend
bringen wird, wenn im Unterschied zum
fritheren geschlossenen und vom Klerus

3

garantierten Kirchenbild immer mehr
Frauen und Minner mit verschiedenen
theologischen Abschliissen und Zusatz-
qualifikationen in anderen Bereichen wie
z.B. in den Humanwissenschaften, wenn
Verheiratete sowie freiwillige und unfrei-
willige Singles mit z.T. sehr unterschied-
lichen Lebensformen, Lebensstilen, Spiri-
tualitdten und biografischen Modellen, mit
widerspriichlichen gesellschaftlichen und
politischen Vorstellungen sowie mit von-
einander abweichenden Verhaltensweisen
der Néhe oder Distanz zur Kirche das the-
ologische Selbstverstandnis, die corporate
identity der Kirche und die kirchliche 6f-
fentliche Meinung reflektieren und gestal-
ten, artikulieren und re-prasentieren?

3. Schubkraft fur innerkirchliche
Pluralitat in einer pluralistischen
Gesellschaft?

Es zeichnet sich ab, dass in einer pluralis-
tischen Welt und in einer medial und 6ko-
nomisch organisierten Umwelt Kirche kein
zentralistisch eindimensionales und patri-
archales System aufrechterhalten kann,
wenn sie in unserem zivilgesellschaftlich
formierten Kontext wirksam und zeug-
nishaft prasent sein will. Die Alternativen
wiren die Fixierung auf die Vergangenheit
oder der Riickzug in die Sozialform der Sek-
ten. Das widerspréiche der missionarischen
Sendung der Kirche, deren Koordinaten
die Einheit von Gottes- und Menschen-
liebe sind. Damit die Kirche in unserem
multikulturellen und pluralistischen Le-
benskontext mit seinen Milieus anschluss-
tahig wird,” muss sie gleichsam auch intern
pluralitatsfahig und in unserem gesell-
schaftlichen Kontext pluralitidtskompatibel

Siehe K. Vellguth, Sag mir, wo die Christen sind. Studien zum Milieuhandbuch ,,Religiése und

kirchliche Orientierungen in den Sinus-Milieus 2005 in: Anzeiger fiir die Seelsorge 10/2006,

29-41.



286

Karrer/Ist die Stunde der Laientheologen vorbei?

werden. Das gréfite Problem liegt darin,
dass eine zentralistische Ubersteuerung
mit Mono-Strukturen von ,oben“ nach
»unten einen ungeheuren Realitatsverlust
erleidet. Dieser zeigt sich teilweise in sal-
bungsvollen Sprachformeln oder in einem
infantilisierenden Hof-Ritual bis hin zum
Rénkespiel, das den Denunzianten mehr
Gehor bietet als den Denunzierten Schutz.
Statt dessen ist aller Anlass gegeben, die
in der Kirche vorhandenen Krifte, Dyna-
miken, Schubimpulse, Intelligenzen und
spirituellen Ressourcen und so viel guten
Willen zu férdern, zu ermutigen sowie im
notwendigen und guten Sinn miteinander
zu vernetzen und partizipativ in Synergie
zu wandeln. Der Sinn der Kirchenleitung
liegt u.a. doch darin, dieser chaotischen
Fiille fruchtbar zu Diensten zu stehen.

Das macht ja gerade die Stirke der
katholischen Kirche aus: ihre sogar territo-
riale Vernetzung iiber weite Teile der Welt
mit dem ganzen spirituellen Fundus einer
zweitausendjidhrigen Geschichte. Wo gibt
es etwas Vergleichbares? Aber damit das
Netz nicht zerreif3t, bedarf es einer syno-
dalen Elastizitit, welche die Vielfalt mit der
Einheit im Glauben und Beten verbindet.
Diese weltweite katholische Dynamik darf
nicht durch zentralistische Rigorositit brii-
chig werden. Konnte die Kirche nicht mit
mehr Abenteuerlust und mit den Impul-
sen aus dem Evangelium bemiiht sein, die
vom Glauben her unnétigen Differenzen
zur heutigen Zeit gerade dort zu iber-
winden, wo Menschenrechte letztlich auf
eine christliche Wurzel zuriickgehen wie
z.B. Geschlechtergerechtigkeit, subsidiére
und partizipatorische Entscheidungsfin-
dung, transparente Konfliktregelung usw.?
Jiingste Umfragen in Deutschland* belegen
zwar ein besseres Image der katholischen

4

Kirche. Aber weit mehr Leute als vor nur
wenigen Jahren sind der Meinung, ,die
Institution Kirche sei dringend verbesse-
rungsbediirftig®. Die neue Sensibilitdt fiir
mystische und erlebnishafte Religiositit
entlastet somit die konservativen Buchhal-
ter des Systems nicht.

Die Vision einer dynamischen Plurali-
sierung innerhalb der Kirche ist natiirlich
im Bewusstsein der meisten engagierten
Mitglieder der Kirche schon langst Tat-
sache. Sonst wire auch kaum davon zu
traumen. Das II. Vatikanische Konzil zei-
tigt diesbeziiglich seine Friichte, aber auch
seine Spétziinder. Nicht nur die Bilder und
das Verstandnis von Kirche haben sich dy-
namisiert und pluralisiert, sondern auch
die pastorale Praxis, die ehrenamtliche
Mitarbeit so vieler, die Profile der Seelsor-
ger/-innen sowie der Priester, die Gemein-
demodelle und die Pastoralkonzepte, die
Theologie usw. Das Bewusstsein bzw. die
Kirchenbilder der Kirchenmitglieder und
ihr Handeln sowie der Personalbestand der
Kirche und ihre pastoralen Sozialformen
zeigen inzwischen eine iippige Mannigfal-
tigkeit, wie dies frither undenkbar gewesen
wire. Allerdings: Nicht differenziert hat
sich das institutionelle Gewand der sicht-
baren Kirche. Das kanonische Gewand ist
fir das inzwischen tippig Gewachsene zu
eng geworden. In dieser Spannung zwi-
schen innerkirchlicher Lebendigkeit und
dem kanonischen System liegen wohl
noch sehr, sehr schmerzliche Bewahrungs-
proben vor uns, wie die horizontalen und
vertikalen Konflikte und Polarisierungen
belegen. Die meisten innerkirchlichen
Querelen haben dabei nur wenig mit Theo-
logie zu tun, aber viel mit Psychologie
und mit der Art und Weise, wie mitein-
ander umgegangen wird. An den neuen

H. Meesmann, Besseres Image, doch wenig Vertrauen, in: Publik-Forum 18 (2006), 44.



Karrer/Ist die Stunde der Laientheologen vorbei?

287

menschlichen Potenzialen in Kirche und
Theologie liegt es nun, sich nicht beleidigt
und wehleidig zuriickzuziehen oder ihren
eigenen Versuchungen zum Klerikalismus
zu erliegen, sondern durch menschlich
wie spirituell glaubwiirdige eigene Praxis
den Mut zum langen Atem zu erproben
und die Glaubwiirdigkeit der Kirche mit-
zutragen.

Dabei ist an jene Frauen und Manner
zu denken, die nicht im offiziellen kirch-
lichen Dienst stehen oder zum Teil auf Dis-
tanz gegangen oder geraten sind. Wie viele
haben - wie schon erwdhnt — neben der
theologischen, religionspadagogischen und
pastoralen Ausbildung durch ein Zweit-
studium Zusatzqualifikationen erworben
und sich in einem zivilen Beruf etabliert.
Dort geschieht auf der Basis des person-
lichen Engagements und der theologischen
Kompetenz oft viel mehr Seelsorge — wenn
auch in den unterschiedlichen professi-
onellen Gebieten -, als man ahnt. Wenn
z.B. eine Theologin als Psychotherapeutin
tatig und fiir die Sinnsuche und Probleme
der Menschen offen ist, mit einer wachen
Aufmerksambkeit die spirituelle Dimension
einbringt und solchen Menschen Wege aus
dem Banne der Vergeblichkeit weist, dann
kann man sich dartiber nur freuen und fiir
solche Berufungen nur dankbar sein, auch
wenn sie nicht in Statistiken aufscheinen.

In diesem Sinn tragen die sog. Laien-
theolog/inn/en das Christsein im ganz ge-
wohnlichen Humus des gesellschaftlichen
und persénlichen Alltags mit. Dabei wird
die Kirche lernen, dass der Weinberg Gottes
alle Menschen sind. Der Weinberg Gottes
ist viel grofer als die eigenen kleinen Gér-
ten, aber auch viel spannender als all die

5

innerkirchlichen Schrebergértchen, die oft
tiber Gebiihr in Beschlag nehmen. Durch
solches Engagement und durch solche Be-
rufungen kommt die Kirche nicht nur auf
die Welt, sondern sie kommt letztlich ihrer
eigenen Berufung nach und iiberwindet
jene Hiirden, mit denen sie sich selber im
Wege steht.”

Die Vision von diesen auch begeis-
ternden Vorgingen in und zuhanden der
Kirche erinnern an die Bildung des Katho-
lizismus im 19. Jahrhundert. Auch damals
trat die Kirche den Riickzug in die eigenen
Binnenrdume an, der im Antimodernis-
mus zu einer Selbstverwundung der Kirche
fithrte. Aber der Katholizismus mit seinen
Vereinen und Organisationen in religi-
osen, karitativen, bildungspolitischen und
publizistischen sowie politischen Berei-
chen wurde zu einer eindrucksvollen Brii-
cke zwischen damaliger Zeit und Kirche.
Die Kirche erhielt damals einen Zukunfts-
schub und gesellschaftlichen Anschluss.
Sind Parallelen zu heute erkennbar?

Das Potenzial der sog. Laientheolog/
inn/en und der neuen pastoralen sowie
kirchlichen Diensttrager/innen konnte ei-
ne der Bedingungen dafiir sein, dass die
Kirche in ihrer internen Gestalt und in ih-
rem pastoralen Handeln pluralistisch wird
und dafiir partizipatorische Instrumen-
te erprobt und in Erfahrung bringt. Eine
auf den Klerus allein zentrierte Kirche hat
viele gesellschaftliche Séulen und tragende
Elemente verloren. Und siehe da, ungep-
lant und von keiner weitsichtigen Kirchen-
leitung gerufen hat Gott gleichsam vorge-
sorgt: die vielen Frauen und Ménner mit
theologischen und anderen Kompetenzen
im freiwilligen Engagement und in kirch-

Vgl. dazu: L. Karrer, Kirche unter Sparzwang. Ende von Visionen? Anstof3 zu Visionen? In: M.

Heimbach-Steins/H.G. Schittler (Hrsg.), »... nicht umsonst gekommen®, Miinster 2005, 23-40;
ders., Laientheologen und -theologinnen als prophetische Impulstriger einer aufbrechenden
Kirche, in: B. Pittner u.a. (Hrsg.), Zeiten des Ubergangs, Leipzig 2000, 379-393.



288

Karrer/Ist die Stunde der Laientheologen vorbei?

lichen Berufen. Der Kirche sind damit
Ressourcen fiir die Zukunft eréffnet. Und
es zeigt sich wieder einmal, dass in Krisen
und Umbriichen die Impulse fiir Losungen
und neue Wege meist schon mitreifen; das
Rettende ist schon da. Dafiir sollten wir
miteinander einen prophetischen Blick
schirfen. In diesem Sinn kann man der
Kirche nur wiinschen, dass die Stunde der
sog. Laientheolog/inn/en nicht vorbei ist,
sondern erst recht beginnt.

Ill. Leitungspersénlichkeiten
in priesterlosen Gemeinden

Bei dieser Frage handelt es sich um ein
offiziell verdrangtes Thema. Diese He-
rausforderung notigt aber die historisch
gewachsene Institution Kirche am inten-
sivsten, sozusagen iiber ihren eigenen
Schatten zu springen. Konnte nicht auch
darin ein Wink fiir die Zukunft enthalten
sein, ein Fingerzeit Gottes?

1. Aus dem Alltag
einer Gemeindeleiterin

Bevor wir uns auf die heiflen Fragen ein-
lassen, seien aus einem ,Tagebuch® einer
Gemeindeleiterin einige Passagen vorge-
tragen: Es wird ein Todesfall gemeldet. Die
Gemeindeleiterin nimmt Kontakt mit der
Tochter der Verstorbenen auf. Als sie dann
auf die Beerdigung zu sprechen kommt,
ist die Tochter zutiefst erschiittert: ,,Hal-
ten Sie die Beerdigung?“ - ,Ja, denn ich
bin Thre zustindige Seelsorgerin.“ — Dann
schreit die Tochter ins Telefon: ,,Nein, um
Himmels willen keine Frau! Meine Mutter

6

war namlich eine glaubige Katholikin.®
- Dieselbe Gemeindeleiterin holt in der
Kirche die hl. Kommunion, weil sie an ein
Krankenbett gerufen wird. Als sie den Ta-
bernakel offnet, schreit eine Frau, die in
der Kirche saf$ und betete: ,Was machen
Sie da?“ Die Seelsorgerin antwortet: ,,Ich
bringe Christus zu einem kranken Men-
schen.“ Darauf murmelte die Frau: ,,Scha-
de, dass sich der Priester fiir solche Dinge
nicht mehr die Zeit nimmt.“ Erlebnisse, die
nicht spurlos vorbeigehen, auch wenn die
Gemeindeleiterin damit vorbildlich um-
zugehen weifs. Sie erfahrt aber auch, dass
die Leute sagen: ,,Das haben Sie schon ge-
sagt, Frau Pfarrer.“® Sie erlebt vielfach die
Freude der Leute dariiber, was nun in der
Kirche alles moglich sei. Natiirlich gibt es
auch einige Pfarreiangehorige, die sie ,,am
liebsten zum Kuckuck schicken wollen, ge-
rade weil sie eine Frau ist“ Dazu meint sie:
»lch habe gelernt, solche Ausbriiche nicht
personlich zu nehmen. Es sind Menschen,
die in einem bestimmten System gefangen
sind und nicht mehr mit dem Wirken des
Heiligen Geistes zu Rande kommen. Ich
bete auch fiir sie“ (113). Bei einem Deka-
natskonveniat kam die Diskussion auf Be-
rufung; und sie wurde von einem priester-
lichen Mitbruder daran erinnert, dass sie
dazu nichts beizutragen hitte, ,,denn sie
sei ja eine Frau® Thr Dienst als Gemeinde-
leiterin erfillt sie mit grofler Begeisterung,
aber sie weif8 auch darum, dass ihr Dienst
letztlich eine ,Notlosung® ist. ,Ich muss
Aufgaben tibernehmen, die eigentlich an
das kirchliche Amt gebunden sind und
dementsprechend die Weihe voraussetzen.
Als Bezugsperson bin ich Vorsteherin einer
Gemeinde und leite diese auch. Deshalb

Pia Gadenz, Was meinen Sie, Frau Pfarrer?, in: R. Liggenstorfer/B. Muth-Oelschner (Hrsg.),

(K)Ein Koch-Buch. Kirche der Hoftnung. Festschrift Bischof K. Koch, Fribourg 2000, 190-194,

hier 192.



Karrer/Ist die Stunde der Laientheologen vorbei?

289

spende ich sinnvollerweise das Sakrament
der Taufe und vollziehe die Assistenz bei
der kirchlichen Trauung ... Ich habe dazu
das Einverstindnis meines Bischofs.“ ,,Ich
habe mir zu Beginn meiner Amtszeit Ge-
danken gemacht, welchen Platz ich in den
liturgischen Feiern, besonders aber in der
Eucharistiefeier ... einnehmen muss. So ist
es bei uns iiblich, ja selbstverstandlich, dass
ich als Gemeindeleiterin meine Pfarreian-
gehorigen im Gottesdienst begriifle, be-
vor der Priester die liturgische Er6ffnung
vollzieht. Ich predige nicht nur, sondern
wende regelmiflig die Form einer Homilie
an. Die Gabenbereitung fithre ich mit den
Ministranten aus, d.h. ich stelle die Hosti-
enschale auf den Altar, fiille den Weinbe-
cher und stelle ihn auch auf den Altar. Das
Hochgebet spreche ich zwar nicht mit, leite
aber die Akklamationen, iibernehme den
Part eines Diakons (,,Geheimnis des Glau-
bens“ und ,,Gebt einander ein Zeichen des
Friedens®) und spreche die Einleitung zum
LVater unser. Am Schluss vermelde ich die
Mitteilungen, d.h. mache auf das Pfarreile-
ben in der kommenden Woche aufmerk-
sam und verabschiede dann die Gemeinde
mit einem persénlichen Wort. - Mein Platz
ist zudem neben dem Priester, bei den Se-
dilien. Auch am Altar stehe ich neben dem
Priester ... ich suche die Lieder aus, ver-
handle mit den Organisten, fithre die Lek-
toren ein und bestimme den Gottesdienst-
ablauf“” Eindrucksvoll schreibt sie in der
Festschrift fiir Bischof Kurt Koch: ,\Vieles
darf ich machen ... Und doch darf ich
nicht alles machen. Ich darf zwar beich-
ten, nicht aber die Beichte abnehmen. Ich
darf Eucharistie feiern, nicht aber dieser
vorstehen. Ich darf Anteil haben am pries-
terlichen Amt aufgrund meiner Taufe und

Aus einem Vortrags-Manuskript.
8 Siiddeutsche Zeitung, 15.9.06, 11.

Firmung, nicht aber geweiht werden. Und
trotzdem bin ich heilfroh, dass ich meinen
Dienst nicht definieren muss aufgrund
von dem, was ich machen darf und was
nicht. Nichts darf ich eigentlich machen,
vieles aber tun im tiefen Wissen, dass all
das, was ich tun darf, grofiartig, spannend
und heilig ist (191). Thre personliche
Schlussfolgerung: ,,Ich liebe meinen Beruf.
Konnte ich nochmals wahlen, ich wiirde
an die Uni gehen, Theologie studieren und
Seelsorgerin werden® (193). Damit ist das
Problem klar markiert. Fiir die offizielle
Kirche und vermutlich fir manche in die-
ser Festgemeinschaft stehen einige Fragen
an. Oder anders gefragt: Was konnten wir
lernen?

2. Berufungen sind geschenkt

Oft wird von offizieller Seite zum Gebet
an den ,Herrn der Ernte aufgerufen, Ar-
beiter in seinen Weinberg zu senden. Der
Priestermangel ist ein grofles Problem.
Papst Benedikt XVI. lasst dazu im Freisin-
ger Dom (14. September 2006) seine Zuho-
rer wissen: ,,Berufungen lassen sich durch
gezieltes Management nicht machen®® Man
kénne den Herrn nur bitten, die Menschen
aufzuriitteln.

- Management ist im zustindigen
Rahmen sehr hilfreich und nétig, aber kei-
ne Perspektive oder gar eine Vision fiir die
Losung des Priestermangels. Auch die re-
gionalisierten Seelsorgekonzepte wie Seel-
sorgeeinheiten oder die Zusammenle-
gung von mehreren Pfarreien sind wohl
kaum Spuren zu einem neuen pastoralen
Frithling, auch wenn man partizipative Ko-
operation grundsitzlich - aber auf allen
Ebenen - nur bejahen kann. Fragwiirdig



290

Karrer/Ist die Stunde der Laientheologen vorbei?

ist indessen, dass McKinsey, Bilanzzahlen
und die bemiithten Sparmafinahmen, also
Priestermangel und Geldmangel viel ra-
scher Pastoralpldne ausgelost haben als
eine weitsichtig planende Kirche, Synoden
oder gar die Theologie. Wo findet die Pro-
phetie bei all diesen Schritten in die Zu-
kunft ihre Chance?

- Eine weitere Frage betrifft die Be-
rufung. Man lasst um gentigend Priester
beten. Alle sollen sich bewegen: die Glau-
bigen, die noch verbliebenen Priester,
selbst Gott. Nur die Entscheidungstrager
der Kirche bewegen sich nicht, beharren
auf ihrem Standpunkt und deklarieren
Gott ihre Bedingungen. Und sie vertagen
damit ihre amtlichen Hausaufgaben zum
Nachteil fiir die Pastoral der Kirche.

Leider wird darob tibersehen, wie viele
Berufungen der Kirche zur Zeit geschenkt
sind. Natiirlich wird es fiir die Kirche ins-
gesamt nicht leichter. Die Probleme werden
nicht weniger, sie wiren aber authentischer
und néher im Leben daheim.

3. Theologische Vergewisserung:
in jedem quantitativen Teil ist
qualitativ die ganze Kirche prasent

Theologisch stellt sich die Frage, wer Sub-
jekt der kirchlichen Vollzige und ihrer
Dienste ist. Mit dem Zweiten Vatikanischen
Konzil sei daran erinnert, dass Thema und
Subjekt ekklesialen Handelns wie kirch-
licher Probleme nicht nur einzelne Amts-
trager sind oder die Macht faktischer Not-
stinde. Subjekt des Lebensplanes Gottes
mit uns Menschen ist die ganze Kirche am
Ort, die Gemeinde im Verbund mit dem
Bistum und der Weltkirche.

Volk Gottes wird die Kirche dadurch,
dass sie das Reich Gottes verkiindet (Lk
9,60b) und als Glaubensgemeinschaft zu-
sammenkommt (Martyria). Kirche wird

Volk Gottes, wenn sie aus dieser ge-
schenkten Hoffnung heraus helfend zu
den Menschen in Not und zu den Opfern
individuellen und gesellschaftlichen Un-
rechts geht und sich als prophetische So-
lidargemeinschaft erweist (Diakonia). Ein
Wesensvollzug des Volkes Gottes ist auch,
dass es in verschiedenen Formen gottes-
dienstlichen und sakramentalen Feierns
zusammenkommt (Liturgie). Diese Voll-
ziige sind nicht Aktionen von Einzelnen.
Vielmehr geht man in ihnen aufeinander
zu, um in gegenseitiger Verbundenheit in
diese Vollziige und Grundgesten einzuge-
hen und aus ihnen zu leben (Koinonia).
Vor aller Differenzierung der Dienste und
Kirchenordnungen ist es das, was qualita-
tiv in jedem Teil der Kirche das Ganze in
ihrer theologischen Tiefe ausmacht.

4. Gemeindeleitung:
nur pragmatische Teilldsungen?

Ob Gemeindeleitung nun individuell oder
kollegial wahrgenommen wird, sie beinhal-
tet die Verantwortung fiir die Communio
(Koinonia) im Vollzug aller drei Grund-
gesten: Martyria, Diakonia und Leiturgia.
Die christlichen Gemeinden brauchen Lei-
tung, die das Gemeindeleben sammelt und
mit den anderen Ortskirchen vernetzt. Von
Kooperation auf iibergemeindlicher Ebene
ist erst dann sinnvoll zu reden, wenn die
Ko-Existenz die Existenz voraussetzt und
tragt.

Es stellt sich die Frage nach der Wer-
tung und Einstufung der Grundvollziige
und von Koinonia, wenn Priestermangel
nur auf die Liturgie bezogen wiirde. Je we-
niger fiir die Wesensvollziige der Kirche
Priester zur Verfiigung standen, desto mehr
suchte man durch Aufteilung der Aufga-
ben, soweit die Priesterweihe nicht Voraus-
setzung ist, theologisch, katechetisch und



Karrer/Ist die Stunde der Laientheologen vorbei?

291

pastoral gebildete Frauen und Ménner mit
kirchlichen Diensten und Amtern zu be-
trauen, um entstehende Liicken in den Ge-
meinden zu fiillen und Seelsorge zu garan-
tieren. Not macht erfinderisch, fithrt aber
auch zu pragmatischen Not-Konzepten.
Weil inzwischen stilvolle Vorlagen z.B. fiir
Wortgottesdienste mit Kommunionfei-
ern vorliegen und sich die Gemeinden an
die neuen Gottesdienstformen gewdhnen,
merkt man den Verlust der Eucharistie oft
gar nicht mehr. Der ,By-pass® (Dietrich
Wiederkehr) hat eine so stimmige Form
angenommen, dass das urspriingliche
»Blutgefiss“ nicht mehr vermisst wird.

5. Verlust der sakramentalen Tiefe

Je mehr mit Notkonzepten und mit Ge-
meinden ohne eigenen Pfarrer am Ort ge-
rechnet wird, umso starker regt sich (noch)
die Sorge, ob die Sakramentalitét der Kir-
che verloren gehe.

Diese Sorge ist sehr ernst zu neh-
men. Aus der Tradition hat sich ergeben,
dass die Kirche ihre Dienste, vor allem die
sakramentalen Handlungen, an die Ordi-
nation (Ausrichtung) gebunden hat. Das
eindriickliche Symbol der Handauflegung
bezeichnet diese Indienstnahme in einem
ergreifenden Ritual.

Von den vielen Berufungen (Subjekten
der Seelsorgerrollen) und von der pastora-
len Situation her stellt sich an die Institution
Kirche die Frage, ob sie die theologischen
Grundsitze und die Eucharistie als Quel-
le und Hoéhepunkt allen christlichen und
kirchlichen Lebens (LG 11, SC 10) ernst-
nimmt, wenn sie nicht alles tut, um diesen
sakramentalen Dienst zu vollziehen.

Es ist eine situative Gehorsampflicht
der Kirchenleitung, dem Volk Gottes bzw.
den Gemeinden auf Dauer den vollen sak-
ramentalen Lebensvollzug zu ermdglichen.

Man opfert im Moment, was in die Zukunft
hinein vielmehr zu retten ist. Vergiftend
ist zur Zeit nicht die Hilflosigkeit und das
Zaudern, wie die impliziten Fragen und
Probleme gelost werden sollten, sondern
die Blockierung der Diskussion dariiber,
was in der konkreten Situation der Geist
den Gemeinden sagen will.

6. Mut zu Lésungsversuchen

Wie immer Wege aus dieser bedriickenden
Lage gesucht werden, die aus der Not ge-
borenen Losungsversuche reiben sich an
gesamtkirchlichen Rahmenbedingungen.
So haben wir also Gesetze, wonach Ge-
meinden sterben sollen oder die Pasto-
ral in vergroflerten Pastoralriumen zur
administrativen Versorgung verkrustet.
Die ,Laien” in kirchlichen und pastoralen
Berufen empfinden sich in der Rolle von
geduldeten Gastarbeitern, die kanonisch
nicht diirfen, was sie pastoral sollten. Das
sind natiirlich Quellen fiir viele Verlet-
zungen und fiir spirituelle Belastungen.
Theologisch und pastoral ist dies auf Dau-
er keine nachhaltige Losung. Bei der Frage
der Gemeindeleitung ist zu sagen, dass die
Stunde der Laientheologen und Theolo-
ginnen und der Diakone in der Gemeinde-
leitung als saisonale Nothelfer vorbei sein
sollte. Aber sie werden fiir die Kirche zu
einer Dienstanweisung, den Weg nicht nur
halb zu gehen, sondern ihn konsequent
weiter zu verfolgen. Die Berufungen und
kompetenten Leute sind da. Insofern ist es
doppelt widerspriichlich, diese Anfrage an
die Kirche spekulativ auszusitzen.

Sonst ist zu befiirchten, dass sich das
(noch) wache und die Sakramente suchen-
de Volk Gottes auf Dauer selber holt, was
ihm die ,Hirten® vorenthalten. Das fiihrt
leider zur schismatisierenden Selbsthilfe.
Vielleicht spricht man dereinst von einer



292

Karrer/Ist die Stunde der Laientheologen vorbei?

»sanatio in radice, von einem ,pneuma-
tischen Naturrecht® oder von der theolo-
gischen Erklarung: Ecclesia supplet.” Nie-
mand, dem die Kirche am Herzen liegt,
kann das wiinschen wollen.

Fiir die Horbereitschaft, sich umsich-
tig in einem konziliaren und synodalen
Prozess suchend, analysierend, ringend
und streitend, aber auch betend und zuver-
sichtsvoll diesen Fragen zuzuwenden, hat
die Kirche mit ihren Entscheidungstragern
alle theologische Kompetenz. Auf der Basis
der biblischen und dogmengeschichtlichen
Forschung und Diskussion ist von der the-
ologischen Ermachtigung auszugehen: Die
Kirche hat einen gréfleren Spielraum und
Freiheitsradius, ihre Sozialformen und
Dienstordnung zu gestalten und zu struk-
turieren, als die augenblickliche Ordnung
(Episkopat — Presbyterat — Diakonat) er-
kennen lasst und als die Kirche sich selbst
offiziell zugesteht.

Der Sinn all dessen, was Kirche aus-
macht, liegt doch darin, dass in den Her-
zen der Menschen Glaube, Hoffnung und
Liebe gesit und fruchtbar werden kénnen.
Der Sinn aller kirchlichen Dienste erfiillt
sich darin, dass fir die Menschen Glaube,
Hoffnung und Liebe moglich werden. Er
erfiillt sich darin, dass es geschieht, dass
Kirche sich ereignet. Was geschieht, gehort
allen. Das ganze Volk Gottes ist Subjekt der
Kirche, letztlich auch der Seelsorge.

So wandelt sich auch hier das Frage-
zeichen hinter der Frage nach den Lei-
tungspersonlichkeiten in priesterlosen Ge-
meinden in ein Ausrufezeichen, denn Ge-
meindeleitung in priesterlosen Gemein-
den ist ein Widerspruch in sich. Es ist die
Herausforderung, den faktischen Gemein-
deleiter/inn/en die volle Kompetenz zuzu-
weisen, sie also durch die Ordination zum

9
Diakonia 23 (3/1992), 184-189.

Dienst zu bevollméachtigen. Auch dies zeigt
wieder, dass das Problem in letzter Konse-
quenz eine Frage an die Kirche und ihre
Bereitschaft ist, zu horen, was der Geist
den Gemeinden sagt.

IV. ,Du aber geh und verkiinde das
Reich Gottes” (Lk 9,60b)

1. Welche Kirche wollen wir?

Patentrezepte gibt es allerdings nicht. Ent-
scheidend bleibt aber bei allen Kirchen-
angsten und Kirchenfreuden die Frage
nach der Vision von Kirche in der heutigen
Zeit. Es kann nicht einfach um strukturelle
Schonheitschirurgie an der Kirche gehen,
auch wenn Reformen um der Glaubwiir-
digkeit willen dringlich sind.

Seelsorge ist in der konkreten Praxis
ein hochst vielfiltiges und oft uniibersicht-
liches Kommunikationsgeschehen, eine
Begegnung zwischen Menschen, wo Gott
zur Sprache kommen kann und zur Erfah-
rung werden darf. Dem dient eine Kirche
bzw. eine Gemeinde, die fiir die Menschen
offen ist und in der Gott durchscheint.
Deswegen ist es unverzichtbar, dass Kirche
in solidarischen Gemeinden und Gemein-
schaften erfahrbar wird.

Diese Dimension der Hoffnung darf
von den Kirchensorgen nicht iibertont
oder gar erstickt werden. Sonst verloren
die noch so gut gemeinten Anstrengungen
ihre Tiefe, ihre Seele.

2. Wir selber sind der Weg
in die erhoffte Zukunft

Zeiten des Umbruchs und des Neubeginns
leben von Visionen und Perspektiven, die

Vgl. dazu schon die Hinweise in meinem Beitrag: Diakone und ,,Laien in der Pfarrer-Rolle, in:



Karrer/Ist die Stunde der Laientheologen vorbei?

293

langen Atem gewdhren. Je linger sich aber
die Zeit hinzieht, die Disparatheit und
die widerspriichlichen Erfahrungen, die
Verzagtheit im eigenen Herzen und die
Widerstandskraft auch des Systems gegen
Reformen Miihe bereiten, braucht es so
etwas wie den Mut zur unverdrossenen
Treue. Gemeint ist, dass wir dem Anliegen
treu bleiben, auch wenn sich unsere ur-
spriinglichen Nah-Erwartungen nicht so
schnell erfiillen, wie einst erwiinscht. Der
Erfolg hat keinen Treueeid geschworen.
Die Treue gilt nicht zuerst dem Erfolg un-
serer Anliegen, sondern dem Anliegen sel-
ber. Vielleicht denkt man auch allzu sehr
in Kategorien von Erfolgsvorstellungen
und einer volkskirchlichen Pastoral des
tippigen Erntens. Aufgetragen ist aber das
Sden; iiber die Ernte konnen wir letztlich
nicht verfiigen. Der Mut zum Wagnis und
zur unverdrossenen Treue rechnen mit den
Realitéiten - bei sich selber, bei der Institu-
tion Kirche, in den Gemeinden; sie stellen
sich der Wirklichkeit, geben aber nicht bei
ihr auf noch gehen sie in ihr auf.

Vielleicht wird dann auch ans Licht
kommen, ob die Wege Gottes manchmal
ganz anders verlaufen als alles Bemithen
und auch notwendige Planen. Das Sub-
versivste fiir die Kirche der Gegenwart ist
doch, dass wir sie in ihrer christlichen Di-
mension lieben. Dann diirfen wir auch die
konkrete Ekklesiogenese ins 21. Jahrhun-
dert mit Zuversicht, Freude und bei allem
Ernst des Lebens auch mit Humor erwar-
ten. Dann diirfte nicht Angst die Stunde
der Kirche beherrschen. Die neuen pasto-
ralen und theologischen Berufungen sind

nicht die Heiligen der letzten Tage, aber
ein geschenkter Hinweis an die Kirche,
sich selbst zu wagen im Vertrauen auf die
Menschen und in allem letztlich auf Gott.
In diesen Wandlungsprozessen mit ihren
Krisen zeigt sich das Heilende auch schon,
denn die Kirche ist nicht nur das Problem,
sondern auch Teil der Problemlésung.

Wann immer es sich um wesentliche
Prozesse und Entscheidungen im Leben
handelt, bezahlt man mit sich selber. Esliegt
an uns bzw. an den Menschen vor Ort, uns
in der Verbundenheit gemeinsamer Sorgen
nicht gegenseitig allein zu lassen, sondern
in der Verbindlichkeit gemeinsamer Anlie-
gen miteinander den Weg der Kirche in die
Zukunft zu gestalten. Dann kann es sich
schenken, dass wir das Feuer und die Glut
hiiten, die in der gemeinsamen Berufung
eingelagert sind. Einen billigeren Weg in
die Zukunft unserer gemeinsamen Hoff-
nungen und Wiinsche fiir die Kirche und
letztlich fiir die Menschen und ihre Welt ist
nicht zu sehen. Es gilt auch heute das Wort
an Abraham: ,,Brich auf ... und sei ein Se-
gen” (vgl. Gen 12,1).

Der Autor: Leo Karrer, geb. 1937, ist Profes-
sor fiir Pastoraltheologie an der Universitiit
Freiburg in der Schweiz. Zahlreiche Publi-
kationen, darunter: Aufbruch der Christen.
Das Ende der klerikalen Kirche, Miinchen
1989; Wir sind wirklich das Volk Gottes! Auf
dem Weg zu einer geschwisterlichen Kirche,
Freiburg/CH 1994; Die Stunde der Laien.
Von der Wiirde eines namenlosen Standes,
Freiburg i. Br. 1999.



